MIR ARAB OLIY MADRASASI

5
<
A
O
0
T
g
Z
o
>
|
)
2]
)
>
Z
O
T
0
X
L
an}
N
e

MIR ARAB OLIY MADRASASI




O‘ZBEKISTON MUSULMONLARI IDORASI
MIR ARAB OLIY MADRASASI

GLOBALLASHUV
DAVRIDA SOF AQIDA VA
TASAVVUF MASALALARI

Xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari
(2025 yil 13-noyabr)

~SKIBR v

Buxoro - 2025
“BUKHARA HAMD PRINT” nashriyoti



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari”// Xalgaro ilmiy-amaliy
konferensiya materiallari. [lmiy to‘plam [Mir Arab oliy madrasasi. Mas’ul muharrir
f.f.d.prof.G.N.Navro’zova] Buxoro: 2025. 284 b.

Ushbu to ‘plamda O ‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar
vazirligining “O zbekiston Respublikasida 2024 yil 27 dekabrdagi xalgaro va
respublika migyosida o ‘tkaziladigan ilmiy va ilmiy-texnika anjumanlar rejasi
to ‘g ‘risida’’gi 490-sonli buyrug i ijrosini ta’'minlash magsadida 2025 yilning 13
noyabr kuni Mir Arab oliy madrasasida o ‘tkazilgan “Globallashuv davrida sof
aqida va tasavvuf masalalari ” mavzusidagi Xalagaro ilmiy-amaliy konferensiyaning
materiallari e’lon gilinmogda.

Konferensiya Mir Arab oliy madrasasi va hamkor tashkilotlar —O ‘zbekiston
musulmonlari idorasi, Buxoro viloyat hokimligi, O ‘zbekiston musulmonlari idorasi
Buxoro viloyat vakilligi bilan hamkorlikda tashkil etildi.

Magqolalarda keltirilgan iqtiboslar va maqolalar mazmuni uchun javobgarlik
mualliflar zimmasida.

OMir Arab oliy madrasasi, 2025
O“BUKHARA HAMD PRINT” nashriyoti, 2025



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

Mas’ul muharrir:

Tahrir hay ati:

Tagrizchilar:

To plovchi va
nashrga tayyorlovchi:

amaliy konferensiya materiallari

Navro zova Gulchehra Ne 'matovna
Buxoro davlat texnika universiteti professori, falsafa
fanlari doktori.

Elov Jobir Rustamovich

Mir Arab oliy madrasasi rektori

Avliyoqulov Uchgqun Mardanovich

Mir Arab oliy madrasasi «O quv ishlary bo'yicha
prorektori

To’xtasinov Ro’zimuxammad Nurmaxamad 0’g’li
Mir Arab oliy madrasasi “Diniy fanlar” kafedrasi
kata o’qituvchisi, Islomshunoslik fanlari bo’yicha
falsafa doktori (PHD)

Sharapov Ma’mur Murodovich

Mir Arab oliy madrasasi “llmiy tadqiqot faoliyatini
tashkil etish sektori” mudiri.

Ahmadov Xurshid San’atovich

Mir Arab oliy madrasasi xodimi, Buxoro davlat
universiteti tayanch doktoranti.

Inoyatov Azizxo ja Xayrulloyevich

Bahouddin  Nagshband ilmiy-tadgiqot markazi
rahbari, islomshunoslik fanlari bo’yicha falsafa
doktori(PHD), dotsent.

Yuldashxodjayev Haydar Hashimxanovich

Yangi asr universiteti kafedra mudiri, dotsent, t.f.n.

Muhsinov Abdulmajid Erkin o‘g‘li
Mir Arab oliy madrasasi “llmiy tadgiqot faoliyatini

tashkil etish sektori” muxandisi.



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

KIRISH SO‘ZI

Bugungi globallashuv davrida insoniyat tafakkuri, e’tiqodi va ma’naviy
qarashlari keskin o‘zgarishlarga duch kelmoqda. Axborot ogimining kengayishi,
diniy talginlarning turlicha yondashuvi va g‘oyaviy kurashlarning kuchayishi
natijasida inson ongida diniy beqarorlik, ma’naviy bo‘shliq va e’tiqodiy
chalkashliklar yuzaga kelmoqda. Shunday sharoitda sof islom aqidasining pokligini
saqglash, tasavvufning asl mohiyatini to‘g‘ri tushuntirish va uni jamiyat hayotida
to‘g‘ri tatbiq etish bugungi kunning eng muhim vazifalaridan biriga aylandi.

Alloh taolo Qur’onda shunday marhamat qiladi: “Bas, (ey, Muhammad,)
yuzingiz (o‘zingiz)ni doimo to‘g‘ri bo‘lgan dinda (Islomda) tuting! Insonlarni
o‘sha asosda yaratgan Allohning yaratuvchiligini (anglangiz!) Allohning
yaratishiga o‘zgartirish yo‘q. Eng to‘g‘ri din shudir! Lekin ko‘p odamlar
bilmaslar” (Rum surasi,30-oyat). Mazkur oyat inson tabiatining asosida sof e’tiqod
va to‘g‘ri aqida mujassam ekanini bildiradi.

Shuningdek, Rasululloh sollallohu alayhi vasallam marhamat qgiladilar: “Kim
Allohga va oxirat kuniga iymon keltirsa, yaxshilik so‘zlasin yoki sukut saglasin”
(Imom Buxoriy va Muslim rivoyati). Demak, e’tiqodning sofligi faqat bilim bilan
emas, balki amal, axloq va so‘zda ham o°z ifodasini topmog‘i lozim. Shu boisdan,
sof agidani ilmiy asosda o‘rganish, uni yoshlar ongiga sog‘lom shaklda singdirish,
tasavvufning inson ma’naviyatini yuksaltirishdagi o‘rnini chuqur tadqiq etish har bir
davrning zaruriyatidir.

O‘zbekiston musulmonlari idorasi tasarrufidagi Mir Arab oliy madrasasi
tomonidan tashkil etilgan “Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari”
xalqaro ilmiy-amaliy konferensiyasi ana shu dolzarb masalalarga bag‘ishlanib,
zamonaviy diniy tafakkurda sof e’tigod va ma’naviy poklikni mustahkamlash
yo‘nalishida muhim ilmiy minbar bo‘lib xizmat qiladi.

Konferensiyada islom ilmlari sohasida faoliyat yuritayotgan O‘zbekiston,
Markaziy Osiyo mamlakatlari hamda xalgaro ilmiy markazlardan kelgan
mutaxassislar, olimlar va tadqiqotchilar o‘z maqolalari bilan ishtirok etishgan.
Mazkur ilmiy to‘plamda ular tomonidan taqdim etilgan magqolalar jamlanib,
globallashuv sharoitida diniy tafakkur, aqida sofligi, tasavvufning ma’naviy
hayotdagi o‘rni, diniy ekstremizmga qarshi tasavvufiy yondashuvlar, shuningdek,
islom merosining ilmiy talqini kabi masalalar tahlil etilgan.

Tasavvuf islom ta’limotining ruhiy-axloqiy mohiyatini ifodalaydi. U insonni
poklikka, sabrga, kamtarlikka va mehr-oqibatga chorlaydi. Rasululloh sollallohu
alayhi vasallam aytganlar: “Alloh sizlarning qiyofalaringizga va mol-mulkingizga
emas, balki qalblaringiz va amallaringizga nazar solidi” (Imom Muslim rivoyati).



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Shu ma’noda tasavvuf — inson qalbini poklovchi, e’tiqodni mustahkamlaydigan va
jamiyatda tinchlik hamda totuvlikni qaror toptiruvchi ruhiy manbadir.

Konferensiya ikki sho‘bada faoliyat yuritdi:

« Birinchi sho‘ba — “Globallashuv davrida sof aqida: muammo va yechimlar”,
unda e’tiqod sofligini saqlash, diniy talqinlardagi chalkashliklarning oldini olish va
Qur’on-hadis asosidagi aqidaviy barqarorlik masalalari muhokama qilindi.

o Ikkinchi sho‘ba — “Globallashuv davrida tasavvuf: ma’naviy meros va
zamonaviylik”, unda tasavvufning ijtimoiy hayotdagi ahamiyati, yoshlar
tarbiyasidagi o‘rni va globallashuv davrida ruhiy muvozanatni ta’minlashdagi
tasavvufiy yondashuvlar yoritildi.

Xulosa o‘rnida shuni aytish mumkinki, sof aqida va tasavvuf masalalarini
chuqur o‘rganish — bugungi notinch dunyoda ruhiy barqarorlik, ummat birligi va
ma’naviy uyg‘onishning kalitidir. Zero, Alloh taolo marhamat qilganidek: “Albatta,
Alloh biror qavm o‘zlaridagi narsa (yaxshi holat)ni o‘zgartirmagunlaricha,
ulardagi narsa (holat)ni o‘zgartirmas™ (ar-Ra’d, 13:11). Demak, haqiqiy
taraqqiyot va barqarorlikning poydevori — sof aqida, pok ma’naviyat va ilmga
tayanilgan tafakkurdir. Ushbu ilmiy to‘plamda jamlangan maqolalar sof e’tiqod,
sog‘lom tafakkur va ma’naviy uyg‘onish yo‘lida qimmatli ilmiy manba bo‘lib
xizmat qiladi.

Elov Jobir Rustamovich
Mir Arab oliy madrasasi rektori



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

1.SHO‘BA : GLOBALLASHUYV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR
VA YECHIMLAR

MOTYPUJIUHINK TABJIUMOTHIA TA®BU3 BA TALBII
METOJOJIOI'UACHU

Annokynoe Aboyramugh Aboynnaiiesuy

HUmom Momypyouti xankapo uimuii-maoKkuKom mMapkasu,
MOMYPYOUUIUK MABAUMOMU MAOKUKOMAAPU OVIUMU OOULIURY, OOYEeHM

AHHoOTanus: YmlOy Makonana FMcioM WIOXUETHUIArM SHT Mypakkad Hazapui
MacananapjaH Oupu — AJJIOX TAaoJOHUHT cudamiapura OuJ MyTamoOux
MaTHJIApHU TaH3UX TaMOWWIIM acOCHAA TaJlKUH KWJIUII MyaMMOCH TaXJIHJI
KWIMHAIUM. 3aMOHaBUU cajladuiIMK OKUMJIAPUHMHT MYTalloOMX OAT Ba
XaJMCIIapHU TabBWJI KWIMINra HUcOaTaH paJuKkadl MyHocadaTH, LIyHUHTHACK,
YAAPHUHT 30XUPUI TAJIKUH yCIyOM HaTHXKACHJIA H03ara KeJral TaKCUM Ba Taloex
Moimukiapu €putu0 6epunaau. Ly Ounan Oupra, anbaHaBU axjii CyHHa BaJ
YKaMOa MaKTaOJIApUHUHT (AlIbapUNIIUK Ba MOTYPUIUNIINK) TAbBUI METOIOJIOTHUSICH
WIMUKA-MAaHTUKHM acocnapaa u3oxjaHaav. Makonaga KypboH Ba cyHHarnarm
MyTaIIoOuX MaTHJIApHU aHIJIalllla TaH3UX, TAbBWI Ba TadBU3 TaMOWWIUIAPUHUHT
axaMUuATH KypCaTHIaau.

Kaaut cy3nap: Ucinom unoxuéru, AIIOXHUHT cudaTiapy, MyTalmioonx osiap,
TaH3UX, TabBWI, Ta(BU3, TamOEX, TaXCUM, caJaQUIUIUK, alrbapUNIUK,
MOTYPUIMWIIVK, aXJIA CyHHA BaJl )KaMoa.

HcnoMm wmnoxuéruaard 3Hr Mypakka® JOKTpUHAN MacajiajapiaH Oupu —
AnnoxsuHr cudarmiapura ouj MyTamoOMX' MaTHIAPHM TAaH3UX? TaMOMWIIMIa
MyBOGUK TalKUH KWIHIIAUP. 3aMOHaBHM canaduiliik OKUMIIAPH, V3IapuUHU
canadu conuxjiap WYIMHUHT JaBoMumiapu cudaruma takaum 3tud, Kypbhon Ba
CYHHaTJaru MyTalmoOnX MaTHJIApHU TaJKWUH KWINIIAAa aHbaHABUM KajloM

' MyTtamo6ux (apa0. «liis) c¢y3u apab THnmarn «Tamoo0yx» (L) y3aruman oauHran 0yim0, «yxmam Gyiuin,
«Oup-Oupura KUPUIINO KETUIID, «KHOAHWUK OYIIHII» JIeTaH MAabHOJAPHU aHTIIaTaau. bup HedTa SXTUMOIH MabHOIIAP
Oup-Oupura yXmrad KOJTaHU YUyH, YIAPHHUHT KaiicH OMpH aci MakKcaJ SKaHWHH aXXpaTHII KUHUH OYnraH cy3 Eku
KyMila «MyTamoonxy nevmnann. Mctunoxuit MapHocu: Myramo6ux — 6y Kypbson éku CyHHaTAaH OJNMHIaH, aci
MaKcaJi KHIIMHTaH MabHOCH 30XUpaH (cy3Ma-cy3) aHuUK OyiMaraH, Oup HeuTa MAbHOHH aHTJIATHINN MYMKHH OVITaH
Ba yJIApHUHT Kaiich OMpH TYFPHU SKaHWHY aHUKJIANI YIyH KYIIIMYa Janmwira €Ki 9yKyp TaIKHKOTIa MyXTOX OYynraH
MaTHIUD.

2 Tan3ux (apab. 4%) cy3m «Ha3axa» (°) GebInaaH ONUHTaH Macaap (XapakaT HOMH) 6YImb, TyFaTaa «IOKIAID»,
«Y30KJTaIITHPHIDY, «Oeaiid ned Onmnmm, «IoKCakka KyTapHuIDy kKabu MabHOIApHH aHIVIaTaau. bupop Hapcanu yHra
HOJIOMHMK OYnraH aitb-HyKCcOHIapaAaH, macT cudaTiiapaaH MoKIAIl Ba Y30K TYTHIIra «TaH3UXy» neinnanu. Mcrunoxuit
MabHOCH: TaH3ux — Oy AJUTOX Ta0JIOHU Y Hra HOJIOHUK Oynran Oapua ail0-HyKCOHIApAaH, SSHTY a0 0yaran (X01uc)
MaxJIyKoTiapra xoc OynraH Oapya cudamiapiaH Ba Xap KaHAal YXIIANUIMKIAH TOKJAIra KapaTWiraH acOCHM
IBTUKOAUN TAMOUMIIND.

6



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MakTaOyiapu (aurbapuiIuK Ba MOTYPUIUNINK) TOMOHUJAH KYJUIAHWUJITaH TabBUI
(J25) MeTOmONOrMACHHN KeCKMH paj dTamuiap. Yaap ymoby yciayOHH KyJUlaran
axJid CyHHa yJaMoJIapuHU Ouabar Ba 3ajojaria aiOmaiinunap. bupok, TabBUIHU
WHKOp 3THUII Ba MATHJIAPHUHT 30XUPUI MABbHOCUHH UCOOTIIAIITa YPUHUILL, YIIAPHUHT
JNOKTpUHAI TH3UMHUJA TamoOex® Ba TaKCUM'ra MOWMJI KapalUIapHHHT 103ara
KEJIUIIIUTA 3aMUH SPaTIH.

AXJM CyHHa BaJl kamoa MeTojoJiorusicura kypa, KypboH Ba CyHHarmaru
mapbuid MaTHJIAp Y4YyH acOCHMM KOWJA yJapHU 30XUpUA MabHOCHIA KaOyn
Kuwamaap. bupok, arapaa 6omika Oup Karbuil akjauid €KW HAKJIMK JaJIW Yoy
30XUpUM MabHOMAH BO3 KEUMIITHU Ba OOIIKA, Ma)KO3UH MabHOHM MPOJla KWUJIHIIHU
TAK030 3TCa, MATH TabBWJI KWinHAaAW. KypbOH Ba CyHHarga IIyHAAWl MaTHIap
MaBKyJIKH, YJApPHUHI 30XUPUUA MAbHOCH AJUIOX TAaoJjora >KUCM €KUM MAaKOH
HUCOATUHM OCPUIIHM €XYNl YHU sipaTUiiraHiapra YXIaTUITHU TaK030 3TaJAUTaH]IeK
TYIOJIMIIA MyMKUAH. AWHAH IIyHJIal BazuaTiaapa, OOLIKa KaTbuid Janwiap ymoy
MaTHJIAPHUHT 30XUPHUIl MAbHOCHUHU Ka0yJl KUJIMACIUKHU Tajaad 3Tajau.

By Gopajia AJIIOX TAONOHMHT Y3H IIYH/Ai JIeraH:

il el 35 205 4l (]

“Y 3orra yxmam xe4 Hapca MyKAMp. Y JLIMUTYBYH, KYPYyBYH 30TaHpP”

(ILypo cypacu, 11-osam).
w15 AT s ol

“Ba YHra xeu kum TeHr oyamaraun” (Uxnoc cypacu, 4-osam).

Mantukuii  acoc: CofsioM MaHTUK AJUIOX TAOJIOHMHT  SIPATUJITaH
MaBXyJoTIapAaH Tyoan dhapkiu OYIUIIM Ba Xap KaHJal HOMyKaMMAaJIJTUK/IaH TTOK
sKaHUHM Tanad kuimagu. JKUCMOHUWIMK, ab3ojiapra 3ra OYIWII Ba MaKOH[A
YKOWMJIAILIUIII 3Ca APaTUIITaH MaBKyd0TiIapra Xo0C XyCyCHUsITIIapaup.

MyTaio0ux oAt Ba XaJuciapra iyd KeJIMHTaH/1a, CJIOM aKu1acu 0yinda acocuit
Basu(a TaH3uX (4 %) Tamonmmra aman Kuwmiaup. Tan3ux — Oy AJJIoX TaoJoHU Xap
KaH/Jall HyKCOHJaH, KaMUWJIMKIaH Ba MaxJIyKomiapra Xoc OYiraH XycycHSTIapAaH
MYTJIAKO MOKJAII Kouaacuaup. by Tamoiinn 06ab3u MyTaloOux, MaTHIAPHUHT 30XUPHIA
MabHOCH AJIIOX TAOJIOHMHT MyKammall 30THra JIOMHK AMACIUTHHU YBTUPO¢) ITHIII Ba
ynap AJUTOXHHHT Y3M Mpoia KWIraH, YHHHT YIyFIHTHIa MOC OOLIKA MabHOHH
AHIIATUIINTA KaThUI YbTUKOJ KWIUIIIHYA TaKO30 3TajH.

8 «Tambex» cy3u apab Twimparn «mabaxy (434) y3aruman onuHrad OGYaub, «YXIATHIN, «KUECTAND), «MHCOI

KEITHPHID JeTaH MabHOJAPHH aHMIaTanu. VICTHIOXWHA MabHOCH: AJIIOX TAOJOHHHT 30THHH, CH(ATIapuHU EKU
(deputapuHy YHUHT SpaTrad MaxIyKOTIApHHUHT 30TH, cudaTiapu €ku (ebiutapura YXIaTHIup.

4 «Taxcum» cy3u apab TUIHAATH GKHCM» () Y3arujjaH OJIMHIaH 6Y/1u6, «KUcMra 3ra 1e6 OMIIMII, «TaHa, IAKI
€k ByXXya HHUcOaT Oepuin» neraH MabHOHHM Owigupanu. VcTunoxwii MabHOCH: AJIJIOX TAOJIOHH XHCM (SBHH,
Y3YHJIHK, KeHIJIMK, YyKYpJIMK KaOu YIrdoBiapra, yerapara, Iiakijira Ba KucMiiapra ara Oyirad Moaauid €Kku HOMO JTHiA
BYXXyJI) 1e0 YBTUKO.I KWIUIILTUD.

7



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ymly ¢yHaameHTan akuaaBHil acocqaH Kenud 4ukuO, ymamonap OyHiai
MaTHJIAPHU TAJKWH KWIKIIAA UKKUTa aCOCUM yCIyO1aH OupHHM KYIIarasiap:

1. TadBu3 (L= 58 — MaBHOCHHM AJIJIOXTa XaBojia KWiuii): byHma AJIoXHu Xap
KaHJail YXIIaNnuMKIaH MOKJIaraijad CyHr MyTamoOuX JIad3HUHT aHWK MabHOCHHU
TaliNH KHJIMACAaH, YHHHT HIMHHH AJUIOX TAOJOHHHT Y3HTa XaBoJa KHIHHAIH. By —
canady conmuxJiap TyTraH iuyn 0ymu0, T xaBdhcu3 ycmyd xucobdmanamu [1, 39 b].

2. TasBua (L5 — Maxo3uil TaNKuH): byHna xaMm aBBajo TaH3MX KOWJIACUTa
aman KWinHHO, CYHrpa apad TWiau yciayOnmapu, XaKMKAA Ba Ma)KO3Wi MabHOJAp,
KMHOSI Ba MCTHOpa KaOu Oajorar WJIMM BocuTanapujaH (oiinananud, mad3HUHT
30XUpUA MabHOCUIAH, AJUIOXHUHT YIYFIUTUTAa MOC KeNaguraH >SXTHUMOJIUAN
Maxo3uil MabHora Oypwianu. by iynHu Oawn3u camaduap Ba akcapuar xanad
ylaMojapH, aiHMKca, ojlamyiap opacuja Tamoex (uxkpiapu €dunrania, akujJaHu
XUMOS KWIHIIL 3apypaTuaan Kysuiaradmnap [2, 41 b].

AXJIM CyHHa BaJl »KaMOAHUHI MyTamooux cudamiap Oopacuaaru yuoy
MYBTaAWI EHIANTYBH, SHHA OUP TOMOHJAH TamOeX Ba MKKWHYM TOMOHJAH TabTHJI
(unoxuii cudatiapHu OyTyHIJIall MHKOP ATHIN) KabW TaMOWWIM KyHUaaru HaKIui
JTanviap OujiaH XaM MyCTaxKaMJIaHAH:

55 2o (e 084 Ual {5l a3 &) Al 015

“Uampaa codut Oyarannap 3ca: “YHra HMMOH KeJTHPAUK, Oapyacu
Pa6oumus xysypuganaup”, nepaap” (Onu Umpon cypacu, 7-osm).

A 85358 Ao glen g ay 151218 4 0 G Uiy Al (3] 0 Wi At K5 003 4 (A )
Ade

Pacynynnox camnamioxy anaixu Bacayiam Jenunap: «KypvoHu xapum oup-
OUpUHU ENR0H2A YUKAPULL VYYH HO3UL KUTUHMARAH, OANIKU YHUHS 0OSImaapy Oup-oupunu
macouknatiou. Illynoai sxam, yHOaH HUMa2a MYWYHCAH2U3, YHeA AMAT KUTUHS.
Humaea mywynmacaneus, ynu onumuea xatimapune» (Mimom AXmas puBOsITH).

Caxo0uii Ba TOOCHHJIAPHUHI Cy3J1apu: Ynamoinap opacuaa «TapKyMOHYI
Kypbon» (&) Oea %) HoMu GuiaH TaHuarad AGaymiox H6H AGOOC PO3HUAIIOXY
anxymo “Kamam” cypacu, 42-ostuna «Cok ounnaauran Kyn..» (3% oo <& 2 3),
1e6 Kenran «ac-cok» (SW4)) cysu Gopacuaa: “By HINHMHI INHAJATIN OYIINIINIAH
kuHos”, neraH. bynn MOoH Xaxap Ackanonumii (773/1372-852/1449) Y3ununr
«Darxyn bopmit» ()W =¥) acapuma kenruprad [3, 531 b]. llyaunraex, Mimom
Xobus baitxakuii (384-458/994—-1066) Ba Tuniynoc mydaccup A0y Xaii€n xam ¥3
Tadcupuaa aiHu 1y TabBWIHM MOH AOOOocHaH Hakia Kwinb kentuprad. Mom
Tabapuit (Bad. 923) nsca Y3ununr “Tadcupu Tabapuit” acapuma MOH AGGOC,
Myskoxun Ba Karomamapman “Kamam” cypacu, 42-osT1a KelraH «ac-coky (3bll)
CY3WHU “UIITHMHI IUAAATIN OYIuIuaad KuHos, 1e0 Haky KuiraH [4, 555 b].



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

N6H AG6o0C po3usioxy anxymo Amiox TaonoHuHr “bac, 0y Kynna ynap
OyryHI'HM X0JIra Iy4op OVJIMIUIAPUHN YHYTTAHJIAPU Ba OSATJIAPUMU3HM HHKOP
KWJranjgapuaexk, bus xam yaapum ynyramus” (Avpog cypacu, 51-) osruaaru
“yHyTammus” (L) 1e6 TapKuMMa KWIMHTAH CY3HHM AJUIOX Taolora HHCOaTHHHU
Oepuil MyMKuH OyiMaranu cababiau yHU «TapK KWIMID (S’bHU, YIapHHU a300/a,
paxMarcu3 KOJIAupui), ned0 TabBWI KuiraH. 3epo, AJUIOX Taoj0 HHCOHJIapia
MabIyM OViraH YHYTHUIIIaH TOKIUDP, YYHKH WHCOHJIAPAATA YHYTHII HYKCOHJIHD,
HYKCOH 3ca Asoxra jgownk amacaup. [y ca6abmm Mo6H A660c Oy OATHU TabBUI
KWIrad. Xyaau myHuaraek, Umom Tabapuitnan xam, My>XoXuiaH XaM aifHU 11y
TabBUJIHM HAKJ KWITaH [5, 475 b].

HNmom Byxopuii (Bad. 870) xam y3ununr «Caxuxu byxopuit» acapuma Amox
TAOJOHUHI « YHMHI Ba:XKXWIAAH (4¢>5) OolIKa xap OMp Hapca XaJIoK OY.IyBUMIANpP»
(Kacac, 88) ostu tadcupuna, Aox Taonora HucOaTaH UIUIATWIraH “Baxx’ (103)
cy3uHH “[ YHUHT | Mmysaku”, 1e0 TabBra Kuirad. lIyHaa oaTHUHT MabHOCH KyiH1arnia
Oynamu: « YHMHI MYJIKHIAH 00IIKa Xap OMp Hapca XaJaok oyayBuugup» [6, 505 b].

Nmom Axman (Bad. 855) Aiiox TaosoHuHr: “Ba PaGOouHr Ba ¢apuimrasnap
cad-cad 0yamo Kesica...” (Daocp, 22) ostuaary s “kenan” GebIMHE ““YHHHT CAaBOOH
kesan” 1e6 TabBui Kuraniap. bynu yuaan MUmom baiixakuii puBosiT Kuurad. UyHku
Amnox Taosora s> “kenmu” (ebIMHM HUCOATMHH OCpHIIa TAIIOEX Ba TAKCHUM
MabHOJApH t03ara kenuo Konaau. [IyHUHT yayH olumiiap yYHM TabBUJI KWJITaHap [7,
376 b].

Xy, canadu COTUXJIAPHUHAT YIIYF ylamoJiapuan Oyiran Oy 30TiapHH, yiap
alipuM ypuHIapaa TabBWI yCIyOUHM KyJularaniapu cabadmnu, skaxMus €Kd aialirad
oKMMJIapra MmaHcy6 naeiimm mymxumamu?! Exu cudatnapra oup 6ab3u oaT Ba
XaJMCIIapHU TabBWJI KUJTAHJIAPU YUYH yJIapHHU «HAXXOT TOMYBUM» aXJIM CyHHa Ball
’KaMOJIaH YMKapui TYFpu 6ynaaumn?! Uik, anbarra!

“Canmaduiinap” >xkamusTaa AJJIoXra >KHUCM, MAaKOHHM HucOar Oepwuiira
YHJIOBYM KapalllUlapHU TapKartaawiap. byHra ynapHuHr AOy Xypaiipa po3usiuioxy
aHXyllaH PUBOAT KWJIMHTaH: «Xap Keya oxupeu yyoaw Oup Kucmu Koai2awod,
Tlapsapoueopumusz mabopaxa 6a maono OyHEé 0CMOHU2A 1ym@ Kypcamuob, wyHOau
oeuou. “Kum Menea oyo xunaou, ynu usxcoovam guramau. Kum Menoan cypatiou,
yuea 6epcam. Kum Menoan mazgupam cypaiiou, yHu masgupam xuncam?”
XaIUCHIArd «J i (SH3WIY) “Tymaman” CY3uHM “KaHgai Oyica mIyHgaliMraya
KaOyJl KWJIMII Kepak™ JieraH ramiapu Mucos Oyiaau. Ymoly Xaaucaaru “rymaau’”
CY31U Maxxo3uil MabHOJA, SIbHU AJIJIOX TAOJIOHUHT OaHaanapura JyTdy Mapxamar
KYpcaTuilli, TyoJapuHU KaOysl KWWK KaOu MabHOJIapAa TyIIyHWJIaau. Arap
OyHnail TankuH KuimHMaca, y “Lllypo” cypacu, 11-oatra (“Y 3otra yxmam xe4
Hapca HyKkaup. Y 3muTyBYd, KYypyBUH 30TAMp”) 31 KeIubd KoJIaau.

9



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Avipum onmumitap “rymaan’ CY3uHH “AJUTOX Taono (GapuIlTaHd TYITUPAIH, Y
sca oflamyiapra yinaHaai Humo Kuaaau”, 1e6 nsoxjarannap. by tamkunra kypa «J i
(sH3WITY) cY3U (apUIITAITAPHUHT TYIIMIIUTa aMp KWIKIIT MabHOCHIa AJUIOX Taojora
HucOatu Oepuiran O6ynanu. Yy GUKpHU KyWUJard pUBOST KyJUlaO-KyBBaTJIaau:
«AIIOX TaoNlo SpUM TYH YTTyHUa MyXJjar Oepamu, cyHrpa Oup Humouura: “‘/[yo
KWIyBIA OOpPMH, TyOCH KoOar KuymHca!”, 1e0 HUI0 KUJIHIITa aMp dTaIn.

By Ypunaa ymoy ukku TylnryHYaHu OUPIIAITHPUII XaM MYMKHH, 9yHKHA yiap
y3apo 3ua 3mac, Oalku MabHO IBTHOOPHIAH OMP-OMPUHU KYIIad-KyBBaTIaWIH,
SbHU “AJII0X TA0JIO KEUaHUHT OXUPTH Y41aH Oupuia 6annanapura tytd kypcaruo,
JyOJIApHU MKOOAT KWIMII SIIMTHHUA 04ajy Ba Ma3Kyp Hapca OWjiaH >Kap COJUIITa
oup dapurranu Tymmpanu” [8, 119 b].

MyTamooux cy3napHy TyLIyHHIIIA Oapya 3aMOHJIapa TYpJIH TOPTUIIYB Ba
KEJTUIIMOBUMIIMKIAp OYnuO yTran xamjaa Oup-Oupura Kapama-Kapuid KEeCKUH
¢bukpnap yprara tauuanrad. AQCcycky, MyCyJIMOHJIAp yJAapHHU TYyLIYHUIIAA TYpPIu
Toudanapra axpanub kerrannap. KypboHM KapuMm Ba Xaaucu wapudaaru
MyTaloOuX, MaTHJIApHU MIapXJjall Macajacd axJii CyHHa BaJl jkKaMmoa Xamja
“canapuinuk” ypracugard akugaBuid uxtuigoduiapaaH Oupuaup. AXJIM CyHHa
TaH3uX (AJUIOXHM HYKCOHJIAp/laH MOKJIaIl) TAMOMWIMHM cakjiail yuyH TadBU]l Ba
3apypar TyFWITaHaa TabBUJ YCIyOIapuHu KyJjaca, “‘canaduiliuk” TabBUIIHU paj
ATUO, MaTHJIAPHUHT 30XUPUA MABHOCHUHHM KOJAUPHUILITa MHTUIUIIAIA. DHT YYKYyp
uxTunod “omna kaid” (kaPusaTH HOMabyJIM) TYUTyHYACHa HAMOEH Oynanu. AXJu
CyHHa Oy OuiaH Kal(QUATHUHT Y3WHU MYTIAKO HMHKOp OJTca, canaduiliiuk
Kall(PUATHUHT MaBXYUIUTH, OMPOK YHUHT HOMAblIyM DKaHWUHU TabKujaiau. by
aca, ¥3 HaBOatuaa, canadUiIMK aKUJIACHHH SIIUPHH Takcumra (AJioxra >KUcM
HUCOATHHM OepuIITra) 010 KeIUITUHU aCOCIANIH.

Adabiyotlar ro yxati
1. Xamsa bakpuii. VYcacyn akuparun wuciamus. — HMceranOyn: Hampéru
Kypcarunmaras, 2013. — b. 39
2. Xam3a bakpuii. Ycacyn axkugatun wuciamus. — HMcranOym: Hampéru

Kypcarwimaras, 2013. — b. 41.

3. N6u Xaxap Ackanonnii. @arxyn bopuit. — Koxupa: Jlopyp paiién imut Typoc,
1986. - K. 8. — b. 531.

4. Myxamman N6u XKapup Tabapuii. Tadgcupyr Tabapuit. — Koxupa: Hopyn
Mabopu(, Hamp nnm kypcaruimaras. — K. 23. — B. 555.

5. Myxamman N6u XKapup Tabapuii. Tapcupytr Tabapuit. — Koxupa: Hopyn
Mabopu(, Hamp nnm kypcatuimaras. — K. 12. — Bb. 475.

6. N6n Xaxap Ackanonuii. @arxyn bopuit. — Koxupa: Jlopyp paiién imut Typoc,
1986. — K. 8. — b. 505.

10



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

7. Xoodwusz uon Kacup. An-bunos Ban nuxos. — XK. 14. — b. 386.
8. Xamza bakpuii. VYcacyn axkugarun wuciamus. — FMcranOyn: HampéTu
kypcarunmarat, 2013. — b. 119.

NIOBATAIIYBHUHI MY CYJIMOH YMMATI/II"JAUMAI[AHI/Iﬂ-
MA®KYPABUU TAXIUTJIAPU BA XUMOA UYJIVIAPH

Xycen Xaupynnoesuu /[icypaes,

byxopo oasnam ynusepcumemu “Hcinom mapuxu éa manbauwynociueu, gpancagha’ kageopacu
doyenmu, mapux gannapu oyiuua gaicagpa 0okmopu.

Vs6exucmon, Byxopo. ORCID ID: 0009-0006-9223-4980.

E-mail: husaynbuxoriy@mail.ru; x.x.djuraev@buxdu.uz.

Hunwoo JKypaxynosuu Anues,

byxopo oasnam ynusepcumemu HciomuyHOCIUK Mabaum UYAaGHUUU MASUCPAHMU
Vs6exucmon, byxopo.

buxorilaruz@gmail.com men: +99890.715-00-63.
AHHoTanmus: YOy Makoaja r100aiallyBHAHT, afHUKCa, HKTHCOIUN KUXATIaH

PUBOXKIJIAHTAH JAaBjiariap Wirapu cypa€TraH MIAKJIWHUHT, MaJaHuN-MadKypaBuii
KUXATJIApU Ba YHUHT MYCYJIMOH aMUSITUTa OYJraH MOTEHUHAI cajiOuil TabCUupu
TaxXJuia KWIMHAAW. TabKUJIAHUIINYA, 3aMOHaBUM TioOalanlyB JAyHEBHIA,
MaTepUaJuCTUK Ba MHIWBUAYaN (IIaXCU) KaApUsTiapra aCoCJIaHraH sroHa riooarn
MAJIaHUATHU IIAKJUIAHTUPUIITa MHTWIMOKIA. by 3ca uciomMui QyHEKapallHUHT
acocu OVnran TaBxua (SKKaxylmoJduK) TaMOWWIMTa Ba JIUHHH-MOKTUMOHUMN
aHbaHaiapra >KUAIUNA Taxaua conaad. MyCyaMOHIapHUHT Tio0an skapaéHiapaa
(a0’ UMIITUPOK ATUIIN 3apPypJUTrd IbTUPO( STHWITAH XO0JJa, yiaap Y3JapUHUHT
IVHUN Ba axJIOKUM KaAPUSTIAPUHU XHUMOS KWIHII WYJUIApUHU U3JIAILIApH
KEPAKJIUTH KypCaTUIaau.
Kamutr cy3aap: InoGamnamyB, Mananuii Ttaxauna, Mciaom ayHEkapaiu,
Cexymsapusm, MnguBuayanusm, TaBxua, Maganuii Xumosi, MoIIuiIInK.
[mobGannamntyB 3aMOHAaBUN JaBPHUHT JHT MYyXHM Ba Mypakka0 jkapaéHu
0ynu0, y acocaH UKTUCOIUH KMXAT/AaH PUBOKIIAHTAH JIaBJiaTiap uirapu cypaérrad
akjaa, 3aMOHaBHM (DaH Ba TEXHOJIOTHSUIApAArd OKUMJIAPHWHT aKCu cudaruia
HaMo€H Oynmoxaa. CyHrru Hurupma Hun uuuga Oy skapa€H KEHI MyXOKama
KWIMHAN, acoCaH WKTUCOAUN ¥V3apo OOFIMKIMK HYKTaWl Ha3zapujaH. BUpOK,
o0aJJIalllyBHUHT aCOCUM Makcaau ajloXuaa-ajoxuja Kymiad MaJaHusITIapHU
OupnamTupub, SIrOHa OWMP MAaJaHUATIa 3ra NIedaJ KAMMAT SpaTHUINTa
Kapatwirad. byngait Taknud KWIMHTaH «THTH KaMusTaa ypd-oaariaap Ba JMHHAMA-
MOKTUMOMI aHbaHAJApHU TapK STHUII 3apypuil XMCOOJaHAIW, YyHKU ylap SHTH,

11


https://orcid.org/0009-0006-9223-4980
mailto:husaynbuxoriy@mail.ru
mailto:x.x.djuraev@buxdu.uz
mailto:buxorilaruz@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MATEPHAJHMCT Ba CEKYJSIP 3aMOHAaBUN MAJaHUAT PUBOKUTA TYCKUHIUK KHJIUIIH
MYMKUH.

Ymby  MakoJMaHMHT  acoCMd  Makcaad —  MaJaHusaT  OKUXaTAaH
100aJuUTalllyBHUHT MYCYJIMOH YMMAarra TYIHIQJUraH MyMKUH OYynrad Qoxuasu
KUXATIAPUHA Ba CAOMH TabCUPIAPUHUA KEHT KyjJamaa KypcaTHIgaH uOopar.
["apun miobamtanyB TpaHCHOPT, ajJOKa Ba aXxOOpPOT TEXHOJIOTHSIIAPU cOXanapuaa
WHCOH TapakKUETH yuyyH ¢doiganu apuMm IOTYKJIApHU TYFAUPUIIM MYMKHUH
Oyncaga, caHoaTIaHMaraH >KaMHUSTIAp Y4YyH SHI Karra Taxauj — Oy MaJaHuid-
WKTUMOMHA KyWwIap XaMmJa paMm3uid KaJpusTIapHUHT TabCcupuaup. bus
MyCyJIMOHJap cudaruia Oy miobasuiairyB MaJaHUSTUAAH — sTbHU, Ou3ra MaxxOypaH
€ku Mapomura kypa HyHantupuia€Trad riodal MaIaHusT TabCUPUJIAH — KaHJal
XUMOSUTAaHUII UYJIITApUHHA TONUIITa YMUJT KUIIaAMU3.

Ucnomuii nynékapaiiga Mykaajaac, MycTaxkaM TaMONUIUIap MaBxys 0yiuo,
yaap auHMA MaHOara TasHagu. by MycynMoHiap OolKamapAaH YpraHuiiura
KHIHaAJIaauM JeraHd 3Mac. AKCHHYA, Mo0an kapa€Hiapaa TYJIWK HUIITUPOK 3TUII
YUyH WJIM-MablIyMOT, TEXHOJIOTHS, OOIIKapyB KYHHMKMajapu Ba OWJIMMIIapHU
omunuiapu 3apyp. Jlekun Oy #ynma WXKTUMOMI MyBO3aHAaTHH Ba JIUHHM
KaJIpUsITIIapHd OEeNTUIOBYM acocuil Koupjanap, xyaau Mcinom pynékapammna
KypcaTWJITaHUICK, CY3cu3 Oy3uiaMaciurd Kepak. Makona moupacuaa MaJgaHUi
r00aUTalllyBHUHT  MOMAMU-AYHEBMIET Ba  HOTYFPM  MHIAMBHAYAJHCTHK
dancadacu xamaa yHUHT UCJTOMHUHT TaBXU TAMOWMIIMTA 311 KeJUIIY aTpodirnya
TaXJIUJ KAJIMHAIH.

2.1. I'mobanyialmryBHMHT Tapuxuii Ba Ma@KypaBuil IIAK/JIAHUIIN.

I'moGanmnamyB cuécuii MaKIIaHUITN XaKuaa TapuXuil MHUCoJUIapra KaiTcak
— XV acpaan 6onuiabd EBpormna naBnariapuHUHT MycTamilaka IOpUTHIN (aoausiTy;

a) Ucnanus-Ilopryran Mycramiiaka xapakaTtiaapH «BaxIIuin 1e0 arairaHn
XaJIKJIApHA HACPOHUMITAIITUPHILTA HYHAITUPUITaH OyJca;

b) bytok bpuranus, ®pannus Ba lomnanaus kabu paBnatiap Ocwué,
Adpuka Ba SAxun [lapkaaru «KaauMuil aXonu»HU «Ta€piairay Y3 MUCCUSICUHU
Kypcarras;

C) 3aMOHABHI KalUTAIMCTUK FapO JaBiariapu 3ca MOJEpHHU3atsis Ba
CEeKyJSIpJlalllyB  OpKaldW, XyCyCaH  HCIOMIAIITaH  JKaMUSTIApHU  Xam,
«pUBOXKJIAHMaran» e 6enrumial, ¥3 apananryBUHN aMaira OmMpraH.

2.2. Ucaomuii Ba FapOuil fyHEéKapai 3uIUATH

HUcaom Jdynékapamu Mciom akumgacuHUHT ¥3u OYnuO, TaBXujara Ba siroHa
XaKMKaTra acocjaHaau. YHJa TyHEBHUM JKUXAT oxuparra Tauéprapiuk cudaruaa
kypunaau. Mcnomaa mMHCOHHUHT Ajsutoxra OynraH MyHocaOaTu — OyicyHuU,
uooaaT KWJIMII Ba MTOAT KWIMII Taptubuaa Oymumu no3um. McinomauHr

12



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

yHUBEpcan Tabuaru (Hamo3, py3a, XaX kabu mbomariapaa) Typid MILUIAT Ba
TUJIAArd MyCYJIMOHJIAPHU SITOHA MOoAaTaa OUpIaITUPaIH.

ByHuHr akcu ynapok, Fap0 AyHEKapamu JyHEBUM CEKyJIspu3Mra TasHTaH
O0ynu6, omamiiap smaéTran QyHEra miodan TacBHpP XOCHJI KWJIMILNTA KapaTHIIraH.
Suru moban MagaHUATHUHT acocw Oynran Oy dancadama WHCOH — XyI0 d3Mac —
OJJaMHHUHT 3racu xucoOmanagu. [y Gouc, HHCOHTA WIOXMI XHUIOST KEpaK 3Mac,
yHTa Y3UHHUHT “patsioHan Tadakkypu’ erapi, 1e0 XxucobaaHaIu.

2.3. Maganuii io0a/uiallyBHUHI acocuil XxaBguiapu

MadxypaBuii acocra sra Oyiaran MajgaHui TI00aJIAITyBHUHT acOCUH XaB(dw,
r1o0asutailyB xapaHUHUHT y3uaa aMmac, 0anku VcTOMHHMHT KaMusTAa XaJloJIIHK
Ba aJI0JIaTra acocjaHraH XaéTHU 0apro ATHUIIIATH POJUHU KaMaUTUPHUIN WYIUaaru
SIIUPUH Ba MyBODUKITAIITUPUIITAH XapakaTiapaaaup.

HUcrebmomumiauk Pyxu: SIHru mobdan MaaaHusST UCTEbMOIYMIIMK PyXuIa
0ynu0, naliramOapiap axJokKMHU oiia Ba 1apoMas] axJIOKH OMIIaH aIMaIlITUPAJIN.

Hortorpu UnauBuayaausm: by gancada ogamuu Y3uHM Y31 paTyBUd, TYITUK
MYCTaKWJI, )KaMUSITTa MUHHATIOPIUK OWIIupMaiiauran maxc cudaruna kypaau. by
sca TaBXU/ TaMoiuiIura OyTyHIan 3u/l.

AxJIOKHI Oy3uiauuuiap tapru0oru: OMMaBuid KYHTUio4Yap BOCHTalap Ba
KOMMYHHKatsisi Tapmokjapu Fap0 skamustumaru axjaokui Oy3uJIMILIAPHU
(HMKOXJaH OJAVMHIH >KMHCHM anoKayiap, TOMOCEKCYaJli3M, COUPTIM UYUMIIAKIIAP)
ryéku “Hopman’ xa€t cudaruna taprub kwiaau. By skapaéH KWHO, MHTEPHET,
MYCHKA Ba pekjlaMa KaOu coXajapHH Y3 UUura OJjajiH.

2.4. “IpKUHINK” TYIIYHYACHUHUHT HOTOFPH TAJIKHHH

Fap6 mamanusty wirapu cypaérrad "SpKUHIMK' TYIIyHYaCH XaKUKUM OaxT
MaHOau OYyJraH TaHJall SPKUHIUTHHH, WUYI-WYPUKCU3 Ba MACHYIUATCU3 XaTTH-
Xapakar SpKUHIIATH OWIaH apanamTupuO ro0oprad. YIapHUHT ‘OpKUHIMK’ Ba
“UHCOH XYKyKjaapu” 1e0 aTtaraH HapcacH aciuja OJaMHUHT UCTaraH UIITHU KUJTUIIT
XYKyKHIHUP.

By HOTyFrpu TaJKHMH caj0uil okudaTIapra oJud Kejgaam:

o CUpTIM MUMMITUK HYUII “DPKUHIIUTH — WYKUIIMKOO3/IMK Ba KapaMJIMKKa.

e Kuncuit Oysyknuk “spkunmurn” — OWUTC kabu kacamiukiap
TapKaJIUIINTa.

e KuMmop yitHam “SpKUHIUTH — MOJUSBUI MYKOTUIILIApra.

o QOU3XYPIAUK “IPKUHIUTA — OAHKPOTIIMKKA.

Hcemom pyHékapammra Kypa, 3pKMHIMK — XyZO XaJoj KWIraH Hapcajap

opacula TaHjall XyKyKH, YEKCU3JIUK dCa — TYFPU €KU HOTYFPUIIMTHUIAH KATHU
Hazap, XoxJjaraH WIIHU KWIAIIUp. Maganui rmodauiallyBHUHT aCOCUI Oenrucu

13



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Oy mioban ¢uKpuil XyKMpPOHJIMK HAaTWKACHAArd TaHJall SPKUHIUTUHUHT
WYKOJUILIHAIUD.

Mananuii r100aJIallyBHUHT XO3UPTH IIAKIW, YyKyp MOJJAWM, ATYHEBUN Ba
WHIUBUYAIMCTUK (pasncadara acocliaHraHJINIY cababii, y MyCyJIMOH YMMaTH Ba
JAHUM KaapusTiapra acoClaHraH Xap KaHJal MaJaHusaT YYyH KUJJIAN
MadKypaBuil Taxaua xXucooOmaHaau. by TaxmumHWHT acocuit makcaaum — Mciom
MaJIaHUATUHU HYK KUIWIITa, S’TbHU WHCOH OwWiiaH AJIJIOX YpTacujaard ajioKaHUHT
acocu OyIraH nmatraMOapIMKKa UIIOHUIII Ba YHIa aCOCIaHTaH TUHUIN aMauéTIapHu
3au(IIalITUPUILTA KapaTHIITaH.

MycyaMoHIap y4yH XMMOs MYJIJIapu Ba TaBCUsJIaP:

l. TaBxua Ba uCJIOMUH JyHEKApaIIHU MycTaxKamuiam: MycyJIMOHIIap
V3 9BTUKOUIAPH, SHHUA TaBXUJl TAMOMHUIINTA KATTUK aMaJl KWINIJIAPU Ba UCIOMUMN
OYHEKAPAIIHUHT  XAaKKOHWWIWTMHHA ~ MycCTaxkamianuiapu — 3apyp. Mcnompua
JTyHEBUWIIMK OXHUpPATra TauéprapiavuK SKaHWHH aHIJIALLL.

2. Texnosornk Ba MaMHH MHTerpatsisa: [noOamnamryBHUHT WXOOUI
KuxariapujaaH (WIM-MabIyMOT, TEXHOJOTHUsS, OOIIKApyB KYHUKMayapu) ¢aoi
doitnananuin, amMmMo OyHU WKTHUMOWNA MyBO3aHAaT Ba JUHUN KaJpUSTIApPHU
OENTUI0BYM aCOCUM KOMAJapHHU CY3cu3 Oy3MaraH XoJja amajra OUIMpUIl Kepak.

3. OMMaBHii MaJlaHUATIa Kapiy MajaHuii MMMyHHTeT: Emn asnon
OHTMHUM OMMAaBHI axOOpPOT BOCHTAJIAPU OPKAJIM TapFud KWIMHAETTAH axJIOKHM
Oy3uiuIuIapra Kapiud XUMOsi KAJUII, UCIOMUM axJIOK Ba KAJpUSATIApHU Tapruod
KWINILI OPKAJIA Ky4JIM MaJaHUd IMMYHUTETHU [HAKJUITAHTHPHILLL

4. “IPKMHIUK” TYIIYHYACHHHU TYFPHU TAJIKHUH KHJINIIL: “OPKUHIUK HU
YEKCU3JIMK Ba MACBYJIUATCU3 XaTTH-XapakaT 3Mmac, OaJku AJIIOX Xajojl KHJITaH
Hapcajiap opacuja TYFpU TaHJIOB KWIHII XyKyKH cudaru/ia TyITyHHII Ba OyHH KEHT
OMMa OHTUTra €TKA3HIIL.

Xynmoca KwiMO aldTraHia, MYCYJMOH yMMaTd DIOOAJIANlyB IIapOUTHAA
V3IUTHHY CakJad KOJMII YYyH NACCUB XOJIaTAa KyTHII YpHUTa, Oy kapaéHiapia
dhaon UITUPOK ATUIK, OUPOK Y3 AUHUNA Ba axJOKUW acociapura KaTbUH pHOs
KWITaH XOJ/Ia PUBOXJIAHUIIU JIO3UM. AKC XoJAa, Tiodan GUKpUM XyKMPOHIHK
OKUMHU WCIOMHUHN S>KaMUSITIAPHH Y3 KaapHUsATIApUIaH MaxpyM OTUII XaB()UHH
TYFIUPAJIH.

doiiganaHnJIran agaduéraap:

1. An-bokumnanu, “Kuto6 ar-Tamxun”, Koxupa, 1984.

2. Awmup ap-Py6Gaitbu, “ImobannamyB Ba MWUIMI JaBiaT OOIIKapyBH,
NHTAH xypnan, »xwin 5, con 1, 2000.

14



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3. Hp Ymap XKox «I'mobGammamryBaunr Mciom omamura tabcupm» 21-
acpllard MyaMMoOJIap Ba TalllKM ajoKajap Ba JUIUIOMaTusi MHCTUTYTH, Kyaina-
JIlymnyp, Manaiizus, 2001 #iun 13 utoHs.

4. Caititun Myxamman Haku6 an-Artrac, “HUcinom Ba unm dancadacu”™
(Islam and the Philosophy of Science), Kyana-JIymmyp: UCTAC, 1989 Ba 1995.

GLOBALLASHUYV VA UNING DINIY ONGGA TA’SIRI: SOF AQIDA
NUQTAYI NAZARIDAN

G ‘uzarov O tkir Umbarovich

Mustaqil izlanuvchi

Xoja Buxoriy o ‘rta maxsus islom ta’lim muassasasi mudiri
Tel:+998973801886

utkirguzarov@rambler.ru

Annotatsiya: Ushbu maqolada globallashuv jarayonining insonning diniy ongiga
ko‘rsatayotgan ta’siri sof islom aqidasi nuqtayi nazaridan tahlil etiladi. Maqolada
e’tigod va aqidaning inson hayotidagi o‘rni, ularning jamiyat barqarorligi va
ma’naviy birlikni ta’minlashdagi ahamiyati yoritilgan. Shuningdek, globallashuv
sharoitida diniy qadriyatlar va islom aqidasini asrab qolish masalalariga e’tibor
qaratilgan. Tadqiqotda Imom Abu Mansur al-Moturidiy, Imom G‘azzoliy, Ibn
Xaldun va boshga mutakallimlar qarashlari asosida e’tiqodning ilmiy, aqliy va
ma’naviy jihatlari tahlil gilingan. Maqgola yakunida globallashuv jarayonida sof
aqidani mustahkamlashning ijtimoiy va tarbiyaviy ahamiyati haqida xulosalar
berilgan.

Kalit so‘zlar: Globallashuv, diniy ong, e’tiqod, aqida, islom ta’limoti, Moturidiy,
G‘azzoliy, ma’naviyat, jamiyat bargarorligi, aqoid, sof e’tiqod.

Bugungi kunda insoniyat hayoti globallashuv deb nom olgan murakkab
ijtimoiy jarayon bilan uzviy bog‘lanib bormoqda. Axborot texnologiyalarining jadal
rivojlanishi, kommunikatsiya tizimlarining kengayishi, madaniy va mafkuraviy
almashinuvning kuchayishi natijasida dunyo “bir qishloq” darajasiga yaqinlashdi.
Bu jarayon igtisodiy, siyosiy va madaniy sohalar bilan bir gqatorda diniy sohada ham
o‘zining ijobiy va salbiy ta’sirlarini ko‘rsatmoqda.

Globallashuv zamonaviy inson tafakkuriga, e’tiqodiga, gqadriyatlariga,
dunyoqarashiga bevosita ta’sir etayotgan jarayondir. Shu sababli bu hodisaga sof
agida nugtayi nazaridan yondashish — ya’ni uni Qur’on, sunnat va Ahli sunna val
jamoa manhaji asosida tahlil etish — bugungi davrning dolzarb vazifalaridan biridir.

“Globallashuv” (lot. globus — “yer kurrasi”) atamasi dunyoning yagona
axborot, igtisodiy va madaniy maydonga aylanib borishini ifodalaydi [7, 1 b]. Bu

15



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

jarayon insonlar o‘rtasidagi alogalarni osonlashtirgan bo‘lsa-da, u bilan birga turli
g‘oyaviy tahdidlarni ham olib keldi. Aynigsa, diniy ong va e’tiqod sohasida bu
jarayon sezilarli o‘zgarishlar keltirib chigarmoqda.

Globallashuv insoniyatni umumiy axborot makoniga birlashtirgan holda,
dinty gadriyatlarning nisbiylashuviga sabab bo‘lmoqda. Sekulyarizm, g‘arbona
erkinlik, individualizm va materializm kabi tushunchalar insonning ruhiy olamiga
singib, diniy gadriyatlarga ragobatchi sifatida chigmogda. Natijada, ko‘plab yoshlar
o‘z e’tiqodida ikkilanish, diniy masalalarda yuzaki qarash shakllanishi, yoki
mutaassib ogimlarga aldanish xavfiga duch kelmoqgda.

Islom ta’limotida “‘e’tiqod” yoki “aqida” insonning butun ruhiy hayotini
tartibga soluvchi asosiy omildir. “Aqida” arab tilida “aqd” — “bog‘lamoq”
ma’nosidan kelib chiqib, galbni haqiqat bilan mahkam bog‘lashni anglatadi. [1, 12
b.] Demak, agida — bu insonning Alloh, Uning farishtalari, Kkitoblari,
payg‘ambarlari, oxirat kuni va taqdirga bo‘lgan gat’1y iymonidir.

Imom Abu Mansur al-Moturidiy, Imom Taftazoniy, Imom Jurjoniy kabi
mutakallimlar ta’kidlaganidek, aqida ilmi insonni ilmiy asoslangan e’tiqod sari
etaklaydi. Bu ilm orgali mo‘min inson iymonini dalil va agl bilan mustahkamlaydi,
shubha va gumonlardan saglanadi.

Sof agida nugtayi nazaridan globallashuv ikki yo‘nalishda ta’sir etadi:

1. ljobiy jihati — dinni, Qur’on va hadis ilmini keng targ‘ib qilish
imkoniyati oshadi. Internet va texnologiyalar orgali islomiy manbalar, darslar,
ma’ruzalar, onlayn ta’lim platformalari orqali diniy bilimlar global miqyosda
targalmoqda.

2.  Salbiy jihati — ayni shu vositalar orgali buzug firgalar, soxta shayxlar,
ekstremistik va g‘ayriislomiy g‘oyalar ham tarqalmoqda. Buning natijasida diniy
ongda chalkashliklar, e’tiqodiy zaifliklar paydo bo‘lmoqda.

Globallashuvning asosiy tahdidi — bu nisbiylik mafkurasidir. Ya’ni “hamma
haqli”, “har kim o°‘zi xohlagancha ishonadi” degan g‘arbona dunyoqarash. Bu qarash
sof islomiy agidaga zid bo‘lib, Alloh tomonidan nozil gilingan yagona haq din
tushunchasini zaiflashtiradi. Qur’on Karimda bu haqda shunday marhamat qilinadi:

“Albatta, Allohning huzuridagi din — Islomdir.”
(Oli Imron surasi, 19-oyat) [2, 320 b.]

- Allohning huzurida fagat Islomgina to‘g‘ri, magbul dindir. Undan boshgqalari
ganday nomlansa ham Allohning huzurida e’tiborsizdir.
- Islom bandalarning fagat Alloh taologa to‘liq ibodat gilishidir.
- Islom bandalarning fagat Alloh taolo ko‘rsatgan yo‘ldan yurishidir,
- Islom bandalarning fagat Alloh taoloni ibodatga sazovor yagona zot deb tan
olishidir.
16



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

- Islom bandalarning fagat Alloh taoloni ozlari ustidan yagona qoim turuvchi
deb tan olishlaridir.

Demak, sof agida nuqtayi nazaridan, globallashuvni gabul gilish mumkin,
ammo uning natijasida diniy relyativizm [8, 1 b](e’tiqodiy nisbiylik)ga berilmaslik
zarur.

Imom Abu Mansur al-Moturidiy o‘z ta’limotida aql, naql (vahiy) va tajriba
uyg‘unligini asoslab berdi. U zotga ko‘ra, inson e’tiqodi uch omil bilan
mustahkamlanadi:

Agl — e’tigodni dalil bilan isbotlash vositasi;

IlIm — insonni jaholatdan, bid’at va gumondan asraydigan nur;

Dalil — Qur’on va sahih hadislar orqali iymon asoslarini mustahkamlovchi

manba.
Moturidiylik, Ahli sunna val jamoa yo‘li sifatida, insonni muvozanatli fikrlashga,
din va dunyo orasidagi uyg‘unlikni saqlashga chorlaydi. Bu yo‘l globallashuv
davrida ma’naviy barqarorlikni ta’minlaydigan eng to‘g‘ri manhajdir.

Globallashuv davrida diniy ongni himoya gilish uchun quyidagi yo‘nalishlar
muhim ahamiyat kasb etadi:

1. Ilmiy asoslangan diniy ta’limni kuchaytirish. Yoshlarni Qur’on, sunnat va
aqida ilmi asosida o‘qgitish — e’tiqodiy immunitetni shakllantiradi.

2. Moturidiy merosini chuqur o‘rganish. Chunki bu ta’limot dalil va mantiqqa
asoslangan e’tiqodiy tizimdir.

3. Axborot savodxonligini oshirish. Soxta manbalardan himoyalanish uchun
diniy axborot manbalarining ishonchliligini tekshirish zarur.

4. Ommaviy axborot vositalarida islomiy qadriyatlarni keng targ‘ib qilish.
Globallashuv  vositalaridan foydali maqgsadda foydalanish diniy  ongni
mustahkamlaydi.

5. Oilaviy va ijtimoiy tarbiyada e’tiqodiy tarbiya berish. Bola yoshligidan islomiy
qadriyatlar bilan tanishsa, keyingi bosqichda globallashuv ta’siriga bardosh bera
oladi.

Globallashuvning diniy ongga ta’siri faqat e’tiqod bilan cheklanmaydi. U
axloqiy gadriyatlarga ham salbiy ta’sir ko‘rsatadi. Dunyo miqyosida iste’molchilik,
lazzatparastlik, individualizm va ma’naviy beparvolik kuchaymoqda. Bunday
muhitda sog‘lom e’tiqod — insonni ma’naviy halokatdan asraydigan qalqondir.
Islom aqidasida e’tiqod, amal va axloq bir butun tizimdir. Imom G*‘azzoliy shunday
degan:

“E’tigod daraxtdir, amal uning mevasi, axloq esa soyasidir. Daraxtni
tuzatmasdan meva keltirmas.”

17



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Demak, globallashuv sharoitida diniy amallarni emas, avvalo, e’tiqod
asoslarini to‘g‘ri shakllantirish zarur. Chunki e’tiqod buzulsa, jamiyatning axloqiy
ustunlari ham emiriladi.

Globallashuv — bu zamonaviy dunyoning mugarrar jarayoni. Ammo u
insonning e’tiqodi va diniy ongi uchun sinov maydonidir. Sof aqida nuqtayi
nazaridan garaganda, globallashuvning salbiy ta’sirlarini bartaraf etishning yagona
yo‘li — sog‘lom e’tiqod, chuqur ilm va mustahkam diniy tafakkurdir.

Moturidiylik va Ahli sunna val jamoa yo‘li — bu globallashuv asrida mo*‘min
insonni adashuvdan saglaydigan eng ishonchli yo‘nalishdir.

Shunday ekan, har bir musulmon, aynigsa yosh avlod, globallashuvning
ta’sirlariga qarshi ruhiy tayyorgarlik ko‘rishi, o‘z e’tiqodini ilm, dalil va Qur’on
asosida mustahkamlashi lozim. Chunki sog‘lom e’tiqod — nafagat shaxsiy fazilat,
balki millat va ummat bargarorligining poydevoridir.

Alloh taolo marhamat giladi:

“Ularni zulmatlardan nurlarga chigarur.” (Bagara surasi, 257-oyat) [3, 265
b]

lymon deb atalgan nurga chigaradi. Allohning yo‘li, lymon yo‘li bitta nur
yo‘lidir. Zulmatlardan iborat bo‘lgan noto‘g‘ri yo‘llar esa juda ko‘p. Shuning uchun
ham oyatda nur birlikda, zulmatlar ko‘plikda zikr gilinmogda.

Globallashuv insoniyat hayotining barcha jabhalariga ta’sir qilayotgan
murakkab jarayondir. U diniy ong va e’tiqod sohasiga ham ijobiy va salbiy ta’sirlar
ko‘rsatadi. Sof aqida nuqtayi nazaridan qaraganda, musulmon kishi o‘z e’tiqodini
Qur’on, sunnat va Ahli sunna val jamoa yo‘li asosida mustahkamlashi lozim.
Sog‘lom e’tiqod inson galbini hagigat bilan bog‘lab, jamiyatni adolat, tinchlik va
bag‘rikenglik sari etaklaydi. Shu bois, globallashuv sharoitida e’tiqodiy
barqarorlikni saglash, yosh avlodni diniy bilim bilan tarbiyalash va ilm asosida
iymonni mustahkamlash eng muhim vazifa hisoblanadi.

Demak, sof agqida — musulmon jamiyatining ma’naviy poydevori va
globallashuv sharoitida xavfsizlik kafolatidir.

Foydalanilgan adabiyotlar

1. Al-Qoriy, Ali ibn Sultan Muhammad. Sharh al-Figh al-Akbar. — Bayrut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001. — B. 12.

2. Giddens, Anthony. The Consequences of Modernity. — Stanford University
Press, 1990. — B. 64.

3. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. at-Tavhid. — Riyadh: Dar al-Salam, 2005.
— B. 35.

4. Taftazoniy, Abu Nasr. Sharh al-Aqoid. — Tehran: Bunyad-i Tarikh va
Farhang-i Islami, 1999. — B. 88.

18



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

5. Imom Jurjoniy. 7a rif al-Agida. — Qohira: Dar al-Kutub al-Misriyya, 2000.
— B. 55.

6. G*azzoliy, Abu Hamid. lhyo * ‘Ulum al-Din. — Damashq: Dar al-Fikr, 1995.
—B. 112.

7. https://www.sup.org/books/sociology/consequences-
modernity?utm_source

8. https://uz.wikipedia.org/wiki/Relyativizm

GLOBALLASHUYV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA
YECHIMLAR

Jiyanov Ulug ‘bek Nasriddinovich

Mir Arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi,
Buxoro shahri, +998507056366

Annotatsiya: Ushbu maqolada globallashuvning islomiy e’tiqod, xususan, sof
aqidaga ta’siri ko‘rib chiqiladi. Sof aqida — Allohga, payg‘ambarlarga, oxiratga
ishonchni ifodalovchi to‘g‘ri e’tiqoddir va Islom dinining asosiy e’tiqodiy
tamoyillarini 0°z ichiga oladi. XXI asrda internet va axborot texnologiyalarining
rivojlanishi sof aqidaga turli tahdidlar keltirmoqda, chunki yosh avlod ko‘pincha
noto‘g‘ri ma'lumotlar asosida diniy qarashlarini shakllantirmoqda.

Magqola, sof aqidani saqlash uchun diniy ta’limni ilmiy asosda olib borish
kerakligini ta’kidlaydi. Sof aqida fagat diniy masala emas, balki musulmonlarning
dunyoqarashi va hayot falsafasining asosi ekanligi ta’kidlanadi.

Kalit so‘zlar: “Aqida”, “globallashuv”, “Ahlus sunna”, “Moturiydiylik”,
“Ash’ariylik”, “sof”, tafakkur”, “sobit”...
Bismillahir rohmanir rohiym

Inson yaralibdiki, albatta nimagadir ishonib, e’tiqod qilib yashaydi. Ko‘zi bilan
ko‘rmasa ham aql va zakovati bilan anglagan va ishongan narsalari inson hayotida
muhim rol o‘ynaydi. U ishongan eng muhim narsalardan biri Allohning borligi va
yagonaligidir. Odamzot Allohga talpinib yashaydi. Lekin Xudoni izlagan hamma
ham to‘g‘ri e’tigodda bo‘lavermaydi. Chunki haqni topishning o‘z qonun-qoidasi
bo‘lib uning asosida harakatlanmagan inson adashib ketishi turgan gap. Shuning
uchun o°‘zimizning ham, yosh avlodning ham aqidasi sof va to‘g‘ri bo‘lishiga
harakat qilishimiz kerak. Xo‘sh sof aqida nima?

Sof aqida — bu insonning Allohga, payg‘ambarlarga, oxiratga, taqdirga va
boshqa asosiy e’tiqod masalalariga oid gat’iy va aniq ishonchi demakdir. U islomiy
hayot va dunyoqarashning markazida turadi hamda musulmon shaxsining dunyoni
idrok etishi, unda o‘z o‘rnini belgilashida hal giluvchi rol o‘ynaydi. Uning yana bir

19


https://www.sup.org/books/sociology/consequences-modernity?utm_source
https://www.sup.org/books/sociology/consequences-modernity?utm_source
https://uz.wikipedia.org/wiki/Relyativizm

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

nomi “Ahlus sunna val jamoa aqidasi”dir. Ahlus-sunna val-jamoa aqidasi Islom
olimlari tomonidan Qur’onu sunnatga muvofiq eng ishonchli va mo‘tabar manba
sifatida musulmon ummati asrlar davomida e’tirof etib kelayotgan e’tiqod
hisoblanadi. Haqda sobit turish va adashib ketmaslik uchun mazkur e’tiqodni yaxshi
anglab etishishimiz lozim. Lekin to‘g‘ri e’tiqodni saqlab qolish uchun har bir
zamonda o°‘ziga xos uslublardan foydalanish o‘ta muhimdir.

XXI asr insoniyat tarixida axborot, texnologiya va madaniyatlar o‘rtasidagi
chegaralar tobora yo‘qolib borayotgan, har bir sohada globallashuv jarayonlari
jadallik bilan kechayotgan davr sifatida ajralib turadi. Bu jarayonlar inson
hayotining iqtisodiy, siyosiy va ijtimoiy qatlamlarini qamrab olgani singari, diniy
tafakkur va e’tiqod sohalariga ham chuqur ta’sir ko‘rsatmoqda. Aynigsa,
globallashuvning diniy maydondagi eng sezilarli oqibatlaridan biri bu sof aqida —
ya’ni Islom dinining asl e’tiqodiy asoslarini himoya qilish, tushunish va avlodlarga
to‘g‘ri etkazish masalasining dolzarblashganidir.

Aslida “Aqida” so‘zi arab tilidagi “‘aqada” fe’lidan olingan bo‘lib,
“bog‘lamoq”, “mustahkam tutmoq” ma’nolarini anglatadi. Shar’iy ma’nosi esa
yuqorida ta’kidlangani kabi, Alloh va Uning sifatlariga, farishtalarga,
payg‘ambarlarga, ilohiy kitoblarga, oxirat kuniga, qadar (taqdir)ga bo‘lgan qat’iy
e’tigodlar majmuasidir. Bu e’tiqodni sof va pokiza saglash uchun uni bid’at, xurofot,
falsafiy yoki insoniy ta’sirlardan saqlab, Qur’on va sunnat asosida qalbga mahkam
tugishimiz kerak. Islomiy fathlar davrida ham musulmonlar boshga millat va elatlar
bilan aralashishlari natijasida xuddi hozirgidek aqidaga turli ma’naviy tahdidlar
vujudga kelgan edi. Turli millatlardan islom diniga kirgan insonlar oldingi
e’tigodlari qoldiglaridan batamom qutulolmay aqidada turli xatoliklarga yo‘l
qo‘yishgan, buning natijasida turli oqim va firqalar vujudga kelgandi. Bunday
tahdidlarga hagda sobit ulamolar javoblar berib o‘z vaqtida bularga barham
berishgan edi. Bir so‘z bilan aytganda Ahlus-sunna val-jamoa ta’limoti musulmon
ummatining e’tiqodiy birligini saqlab qolishda asosiy rol o‘ynadi. Bu ta’limotning
ikki asosiy maktabi — Moturidiylik va Ash’ariylik — asrlar davomida musulmon
dunyosida sof e’tiqodning ilmiy asoslarini ishlab chiqdi. Imom Abu Mansur al-
Moturidiy (v. 944) Movarounnahrda, Imom Abu al-Hasan al-Ash’ariy (v. 936) esa
Iroq hududida e’tiqodiy ilmlarni tartibga soldi. Ularning asarlari, xususan, imom
Moturidiyning “Kitob at-Tavhid”, imom Ash’ariyning “al-Ibana” asarlari hamda
ularga ergashgan buyuk ulamolarning turli matn va sharh kitoblari sof aqidaning
ilmiy asoslarini belgilab berdi. Bu maktablar Qur’on va sunnat asosida aqlni ham
e’tiborga olib, diniy masalalarga muvozanatli yondashuvni ta’minladi.

Hozirgi kunda ham globallashuv natijasida insoniyat ongi axborot maydoniga
aylandi. Internet, ijtimoiy tarmoqlar va ommaviy axborot vositalari orqali

20



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

dunyoqarashlar aralashib, turli mafkuralar va diniy qarashlar bir zumda keng
auditoriyaga etib boradigan va singdiriladigan bo‘ldi. Bu jarayon esa bugun sof
aqida uchun xavf tug‘dirmoqda. Chunki, e’tiqodga tegishli bo‘lgan har ganday
ma’lumot ilmiy tahlilsiz va tanqidiy fikrlarsiz qabul qilinmoqda. Natijada, aqidaviy
masalalarda chalkashliklar, noto‘g‘ri talginlar va xatoliklar yuzaga kelmoqda.
Qolaversa, bu globallashuv fonida diniy bag‘rikenglikni xato talqin qilib,
“Dinlarning birlashishi” deyotganlarga ham duch kelmoqdamiz. Ba’zi g‘arb
g‘oyalari barcha dinlarni birdek haqiqat deb e’tirof etishga chorlamoqda, “Har bir
inson o‘zicha haq” degan yondashuvni ilgari surmoqda. Bunday qarashlar islomiy
e’tiqodning “Hagqiqat bitta” tamoyiliga zid bo‘lib, musulmonlar orasida aqidaviy
zaiflikni kuchaytiradi. Aynigsa, bunday xato e’tiqodlar to‘yintirilgan yoshlar na
Vatanning, na Millatning va na dinning hurmatini joyiga qo‘yishadi. Buning
tasdig‘ini hayotimizda ko‘rib turibmiz. Chunki ularga bu haqda aytilayotgan
gaplarga “Bu nisbiy haqiqat, aslida bu gaplar cho‘pchak” deb qarashyabdi.
Oqibatda, dinsizlik kuchayib, diniy qadriyatlarning inson hayotidagi o‘rnini
kamaytirishga olib kelmoqda. Shuningdek, bu harakatlarga qarshi o‘laroq yangi
diniy harakatlar, turli ogimlar paydo bo‘lib, an’anaviy aqidani soxta “yangilanish”
nomi bilan almashtirishga intilmoqda. Internet erkinligining natijasi sifatida diniy
mavzularda mutaxassis bo‘lmagan shaxslarning chiqishlari, noto‘g‘ri tarjimalar va
kontekstdan uzilgan hadislar keng tarqalmogda. Bu holat sof aqidaga nisbatan
shubhalar tug‘dirib, musulmonlarning e’tiqodida parokandalikni kuchaytirmoqda.

Yoshlarga to‘g‘ri tushuntirilmagani sabab ular o‘z dunyoqgarashini va diniy
ehtiyojini asosan internetdan shakllantirmoqda. Bu esa ularni ko“pincha noto‘g‘ri va
radikal manbalarga em bo‘lishiga sabab bo‘lmoqda. Diniy savodsizlik tufayli ular
yo noto‘g‘ri e’tigodiy yo‘nalishlarga berilib ketish, yoki bo‘lmasa dinsizlik balosiga
mubtalo bo‘lish xavfi ostida qolmoqda. Ilm-fan va texnologiyaning rivojlanishi
inson hayotini osonlashtirgan bo‘lsa-da, bu globallashuv natijasida ba’zi doiralarda
“Ilm diniy e’tiqodning o‘rnini bosadi” degan noto‘g‘ri qarashlar paydo bo‘lgan. Bu
esa juda xatarli qarash bo‘lib, bizning zimmamizga sof e’tiqodni asrash vazifasini
yanada qattiqroq yuklaydi. Diniy ta’limni zamonaviy usul va metodlar bilan
uyg‘unlashtirish hozir har doimgidan ham zarur hisoblanadi. Chunki, yosh avlodni
globallashuv sharoitida e’tiqodiy jihatdan ham mustahkam qilish, ularni har kim
aldayolmaydigan sof aqida bilan ta’minlash — ular ko‘p qo‘llanadigan o‘sha
zamonaviy usullar bilan bo‘ladi. Ularga ruhiy ozuga ham muhimligini eng chiroyli
va oson tarzda anglatishimiz kerak. Zero ruhiy-ma’naviy qadriyatlardan uzoqlashish
sof aqidaning hayotdagi o‘rnini kamaytiradi.

Sof aqidani saqlashning eng asosiy yo‘llaridan biri —uni chuqur va ilmiy asosda
o‘rganish va o‘rgatishdir. Qur’on va sunnat asosidagi e’tiqodiy ta’limni kengaytirish,

21



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

imom Moturidiy rohmatullohi alayh merosini yosh avlodga etkazish orgali noto‘g‘ri
g‘oyalarga garshi immunitet hosil qilinadi. Bugungi yoshlar asosan ragamli
platformalar orqali bilim olmoqda. Shu bois diniy targ‘ibot va ta’lim jarayonini
zamonaviy axborot texnologiyalariga asoslash zarur deb bilamiz. Televideniya,
radio va internet platformalarida mutaxassislar tomonidan tayyorlangan sifatli diniy
kontent yaratish — muammoga salmoqli echim bo‘ladi.

Yana shuni ta’kidlab o‘tish lozimki, to‘g‘ri e’tiqod barcha insonlar uchun zarur
bo‘lgani kabi, uni himoya qilish ham faqat diniy doiralar zimmasidagi vazifa emas.
Balki bu - barcha vatandoshlar birgalashib, haqiqiy ulamolar maslahati va
ko‘rsatmasi bilan bajariladigan muhim ishlardandir. Zero sof aqida — bu fagat diniy
ta’limot emas, balki musulmon shaxsining dunyoqarashi, qadriyati va hayot
falsafasining asosi hisoblanadi. Uni asrash har bir musulmonning burchi bo‘lib, ilm,
tafakkur va ma’naviyat uyg‘unligida harakat qilgan ummat globallashuv
sinovlaridan omon chigadi va oz e’tiqodini mustahkam saqlab qoladi.

Foydalanilgan adabiyotlar

1. Al-Moturidiy, Abu Mansur. Kitob at-lavhid. — Bayrut: Dar al-Kutub al-
[Imiyya, 2001.

2. Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf. [ymon. — Toshkent: Hilol-Nashr, 2015.

3. Al-Ash’ariy, Abu al-Hasan. Al-Ibana ‘an Usul ad-Diyana.— Qohira: Maktabat
as-Salafiyya, 1990.

4. Qur’on Karim. — Toshkent: Toshkent Islom universiteti nashriyoti, 2017.

5. Abu Zahra, Muhammad. Tarikh al-Madhahib al-Islamiyya. — Qohira: Dar al-
Fikr, 1989.

6.  Hasanov M. Globallashuv va ma’naviyat: dolzarb muammolar. — Toshkent:
Ma’naviyat, 2020.

7. Ramadan Tariq. Islam and the Arab Awakening. — Oxford: Oxford University
Press, 2012.

8.  Esack Farid. Qur’an, Liberation and Pluralism. — Oxford: Oneworld, 1997.

9. Yusuf al-Qaradawi. Al-Islam wa al-‘Aql al-Mu’asir. — Qohira: Maktabat
Wahba, 2010.

10. Qarshiyev A. Globallashuv va diniy qadriyatlar. — Toshkent: Ma’naviyat,
2022.

11. Rahmonov B. Globallashuv sharoitida diniy qadriyatlarni asrash masalalari.
O‘zbekiston Islom akademiyasi ilmiy jurnali, Ne3, 2022.

22



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MOTURIDIYLIKDA ILM MANBALARINING KOMIL TIZIMI

Maxmudov Asrorxon Yusufxonovich,

O zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi
erkin izlanuvchisi. Mir Arab oliy madrasasi katta o ‘gituvchisi

Telefon: +998905130515
Annotatsiya: Moturidiya ta’limotining fundamental asoslari va xususiyatlariga
bag‘ishlangan ushbu maqolada, Imom Abu Mansur al-Moturidiy (r.a.) tomonidan
ilgari surilgan “Asbobul-Ilm” (ilm hosil bo‘lish sabablari) tushunchasi chuqur tahlil
qilinadi. Ta'limotga ko‘ra, haqiqatga erishishning uchta asosiy manbai mavjud:
Hislar (sezgilar), rost xabar (naql) va aql. Matnda ushbu uch manbaning bir-biri bilan
uzviy bog'ligligi va komil tizimni tashkil etishi ko‘rsatilgan. Hislar birlamchi
ma’lumotni bersa, Aql uni tahlil qiladi. Nagl esa his va aql gamrab ololmaydigan
g'aybiy haqiqatlarni ochib beradi. Maqolada aqlning nafaqat mustaqil ilm manbai,
balki vahiyni anglash kaliti va taklifning asosi ekanligi, shuningdek, Moturidiylar
tomonidan aql va nagl o‘rtasida o‘rnatilgan muvozanat va uning chegaralari
yoritilgan.

Kalit so‘zlar: asbobul-ilm, aql, naql, rost xabar, sezgilar, jannat, do‘zax, mo*’jiza,
din, kitob.

Kirish. Moturidiya ta’limoti islomiy aqidaning eng nufuzli maktablaridan biri
bo‘lib, o‘zining e'tiborini dastlab ilm hosil bo‘lish sabablari tushunchasiga garatadi.
Ushbu ta’limotning buyuk imomi, Alloma Abu Mansur al-Moturidiy rahimahulloh
tomonidan asoslangan bu maktab, haqiqatga erishishda turli manbalarning
uyg'unligini ilgari suradi. Moturidiy ulamolarning ta’limotiga ko‘ra, ilm hosil
bo‘lishining sabablari uchta asosiy poydevorga qurilgan: 2. Hislar, ya’ni, 5 ta
salomat sezgilar. 2. Rost xabar (naql): Ishonchli va qat’iy ma’lumot beruvchi naqliy
manbalar. 3. Aql: Tafakkur va istidlol qilish qobiliyati.

Moturidiylikda his, aql va naql o‘zaro uzviy bog‘liq, yagona va komil tizimni
tashkil etadi. Bu tizimda: His — birlamchi ma’lumotni etkazadi. Aql — his orqali
kelgan ma’lumotni tahlil qiladi, tartibga soladi va xulosa chiqaradi. Naql (rost xabar)
— his va aql qamrab ololmaydigan g‘aybiy va ilohiy haqigatlarni ochib beradi.
Moturidiylar bu uch manbaning birgalikda ishlashini ilmning komil tizimi deb
hisoblaganlar. Ular aql va naqlning mutlaq hukmronligini tan olgan guruhlardan
ham, hisni mutlag manba deb bilganlardan ham ajralib turib, o‘rta va muvozanatli
yo‘Ini tutganlar.

Moturidiylar nazdida, dalil keltirish va haqiqatga etish yo‘llaridan biri — bu
hissiy idrok, ya’ni 5 ta zohiriy sezgilar orqali bilishdir: ko‘rish, eshitish, hid bilish,
ta’m bilish va teri orqali his qilish. [1, 65-69-betlar.] Bu sezgilar inson uchun atrof
olam haqida birlamchi ma’lumot beruvchi va ilm hosil qilishda muhim vosita

bo‘ladi.
23



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Imom Moturidiy o‘zlarining “Kitobut-Tavhid” asarlarida: “Inson ilmining
boshlang‘ich manbai his va idrokdir. Chunki his orqali hosil bo‘lgan ma’lumot
tafakkur va istidlol uchun zamin yaratadi” [2, 175-bet.] deganlar. Demak, his —
ilmning ilk va zaruriy pog‘onasi hisoblanadi. Inson avval his qiladi, keyin uni aqliy
tahlil giladi va xulosaga erishadi. Masalan, inson olamdagi harakatlarni, yaratilgan
narsalarning tartibli bog‘ligligini his giladi. Bu hissiy ma’lumotlar asosida uning aqli
Yaratuvchi bor ekani haqida xulosa chiqaradi.

Qur’oni Karim ham insonni o‘z atrofidagi jarayonlarni sezgilari ila kuzatish
orqali haqiqatga erishishga chaqiradi: “Ayting: “Yer yuzida sayr etib yuringlar va
maxluqotlarni U zot avval-boshdan qanday yaratganiga nazar solinglar...”
(Ankabut surasi, 20-oyat). [3, 398-bet.] Bundan tashqari, Moturidiylar nazdida his
orgali hosil bo‘lgan bilim — zaruriy (dalil haqida fikr yuritishga muhtoj
bo‘lmaydigan) ilmdir. Abul Muin Nasafiy “Tabsiratul-adilla” asarida: “His orqali
hosil bo‘lgan ilm — zaruriy ilmdir, chunki inson his etilayotgan narsalar haqida
shubha qilmaydi” [4, 15-16-betlar] deganlar.

Moturidiylar hisni gadrlagan holda, uni mutlaq ilm manbai sifatida qabul
qilmaganlar. Ular hisning fagat moddiy olamni idrok etish bilan cheklanganini
ta’kidlaydilar. Allohning Zoti, malakut olami, jannat va do‘zax kabi g‘aybiy ishlar
va ma’naviy haqiqatlar his doirasidan tashqgaridir. Shuningdek, his ba’zan
adashtirishi (masalan, suv ichidagi narsaning singandek ko‘rinishi) mumkin. Shu
bois, salomat sezgilar aql va naql bilan birga ishlaydigan tizimning faqat bir qismi
deb belgilangan.

Moturidiya ta’limotining asosiy xususiyatlaridan biri aql va naql (rost xabar)
o‘rtasidagi muvozanat va uyg‘unlikni ta’minlashdir.

Moturidiy ulamolar nazdida rost xabar (naql) — ishonchli va gat’iy ma’lumot
beruvchi manbadir. Imom Moturidiy: “Din ikki asos orqali bilinadi: biri sam’1y dalil
(ya’ni naql), ikkinchisi aqliy dalil” [5, 179-bet] deganlar. Moturidiylar nazdida “rost
xabar” deganda fagatgina xabar emas, balki qat’iy ilmni ifodalovchi xabarlar
tushuniladi. Bular ikki turga bo‘linadi: Mutavotir xabar: Turli makon va zamonlarda
ko‘p sonli kishilarning yolg‘onga kelishib olishi aqlan mumkin bo‘lmagan darajada
bir xil ma’lumotni naql qilgan xabar. Bu turdagi xabar zaruriy ilmni ifodalaydi.
Rasulning xabari: Mo‘jiza bilan tasdiqlangan nabiy yoki rasul etkazgan xabar. Bu
istidloliy (dalillashtirilgan) ilmni ifodalaydi. Chunki aql mo‘jizani ko‘rib, rasulning
rostgo‘yligini tasdiglaydi. Rasulning yolg‘on gapirishi mumkin emas, aks holda
Alloh taoloning murodi (ilohiy hukmlarni etkazish maqgsadi) amalga oshmay qolgan
bo‘lar edi. Bu esa joiz emas. Demak, rasulning yolg‘on gapirishi mumkin emas.

Moturidiylar ta’limotida aql — Alloh taolo insonlarga bergan ulkan ne’mat
bo‘lib, u orqali inson haqigatni anglaydi, haqni botildan ajratadi. Aql nafaqat

24



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ma’lumotni tahlil giluvchi vosita, balki mustaqil ilm manbaidir. Imom Moturidiy:
“Alloh taoloning borligi, yagona ekani va sifatlarini bilishda aqlning ulkan o‘rni bor.
Aql — Allohni tanishga eltuvchi ilk vositadir” [6, 182-bet] deganlar.

Aql nafagat mustaqil ilm manbai, balki naqliy dalillarni (Qur’on va Hadisni)
to‘g‘ri anglash uchun kalit hamdir. Abul Muin Nasafiyning so‘zlariga ko‘ra, “Aql va
vahiy bir-biriga zid bo‘lmaydi. Chunki har ikkalasi Alloh taoloning ne’mati va
hidoyatidir”. [7, 20-bet] Vahiy aqlni nur bilan to‘ldiradi, aql esa vahiyni tushunishga
xizmat qiladi. Moturidiylar nazdida aql bo‘lmagan joyda taklif (diniy mas’uliyat)
ham yo‘qdir. “Taklif, aql bilan bog‘ligdir. Aqlsiz kishiga shariat hukmi yo‘q” qoidasi
Moturidiy aqidasining asoslaridan biridir.

Moturidiylar aqlni ulug‘lagan bo‘lsalar-da, uni mutlaq hukmdor darajasiga
ko‘tarmaganlar. Aql Allohning borligi va sifatlarini tanisa-da, Uning Haqiqatini
to‘liq idrok eta olmaydi. Shu bois, Moturidiylar aqlni mutlaq hokim deb bilgan
faylasuflardan ham, aqlni butunlay rad etgan mutaassib guruhlardan ham farq qilib,
o‘rta yo‘lni tutganlar.

Xulosa qilib aytganda, Moturidiya ta’limotida insonni komil ma’rifatga
etkazuvchi ushbu uch manba (his, aql va naql) bir-birini to‘ldiruvchi, uzviy va
uyg‘un tizimni tashkil etadi. Aql va naqlning bir-biriga muqobil emas, balki bir-
birining mohiyatini ochishga xizmat qilishi Moturidiy aqidasining eng yorqin va
go‘zal jihatidir. Ular aqlning salomat hissiy ma’lumotlar asosida Yaratuvchini
anglashga etaklashi va naql (vahiy)ning esa aql va his qamrab ololmaydigan g‘aybiy
haqiqatlarni ochib berishi orqali, insonni haqiqiy ilohiy ma’rifatga erishtirishni
asoslab berganlar.

AQIDA BO*YICHA KLASSIK ASARLARNING BUGUNGI TALQINI
Saidov Ibrohim

Mir Arab oliy madrasasi katta o ‘qituvchisi

Annotatsiya:Ushbu maqolada aqida ilmining tarixiy merosi bo‘lgan klassik asarlar
mazmuni bugungi davr talginida qayta o‘rganiladi. Asosiy e’tibor ilmiy
manbalardagi aqidaviy qarashlarning zamonaviy dinshunoslik yondashuvlari bilan
uyg‘unlashuviga, talabaning diniy-axloqiy dunyoqarashini shakllantirishdagi
metodik imkoniyatlariga qaratiladi. Shuningdek, klassik matnlarning hozirgi zamon
yoshlarining tafakkuri, ijtimoiy-medial muhit hamda diniy-ma’naviy savodlilikka
ta’sir etish xususiyatlari tahlil qilinadi. Tadqiqot natijalariga ko‘ra, aqida bo‘yicha
yaratilgan qadimiy manbalarni zamonaviy talqin va ilmiy sharhlar bilan
uyg‘unlashtirish diniy sabogqlilik va ma’rifiy immunitetni kuchaytirishda samarali
vosita bo‘lishi ilmiy asoslab beriladi.

25



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kalit so‘zlar: aqida, klassik asarlar, diniy dunyoqarash, zamonaviy talqin, aqidaviy
meros, ma’rifly immunitet, diniy-ma’naviy savodlilik.

Kirish. Bugungi globallashuv jarayonida diniy-ma’naviy qarashlar, e’tiqodiy
tasavvurlar va ruhiy tamoyillarning mazmun-mohiyatini to‘g‘ri anglash yoshlar
tarbiyasida alohida ahamiyat kasb etmoqda. Shu nuqtayi nazardan, aqida bo‘yicha
klassik asarlarning ilmiy jihatdan qayta o‘rganilishi, ularning mazmunini zamonaviy
talqin asosida tahlil qilish ta’lim hamda ilmiy izlanishlarda dolzarb mavzu sanaladi.
Chunki aqidaviy manbalar nafaqat e’tiqodning nazariy asoslarini tushuntiradi, balki
insonning ruhiy barqarorligi, ijtimoily ma’naviy immuniteti va fikriy
mustahkamligining shakllanishiga ham bevosita ta’sir etadi.

Shuni alohida ta’kidlash joizli, mamlakatimizda diniy-ma’naviy ongni sog‘lom
shakllantirish va diniy bilimlarni ilmiy yondashuv asosida o‘qitish davlat
siyosatining ustuvor yo‘nalishlaridan bir1 sifatida belgilangan. Buni “Vijdon
erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risida”gi Qonunning 2021-yil 5-iyuldagi yangi
tahriri mazmuni ham tasdiqlaydi. Mazkur qonunda diniy ta’lim jarayoni, diniy
bilimlarni o‘rgatish tartibi va ilmiy sharhlash asosiy tamoyillar sifatida belgilangan.
Shuningdek, O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5953-son Farmoni 2020-
yil 7-fevralda ilm-ma’rifatni rivojlantirish va yoshlar tafakkurini ilmiy asosda
shakllantirish vazifalarini belgilagan bo‘lib, bu o‘z navbatida diniy merosni
zamonaviy ilmiy talqin bilan o‘rganish zarurligini ko‘rsatadi. Bundan tashqari, PQ-
5937-sonli Qaror 2020-yil 3-fevralda ma’naviy-ma’rifiy ishlar tizimini tubdan
takomillashtirish, yoshlar ongida sog‘lom e’tigod, xolis diniy qarashlarni
rivojlantirishga alohida e’tibor qaratgan.

Shu bilan birga, aqidaning klassik manbalarida ilgari surilgan tushunchalar
bugungi davr kontekstida ilmiy mantiq, fikriy tahlil va izchil sharhlar orqali
qo‘llanilganda, ular yosh avlod ongida diniy tushunchalarning to‘g‘ri shakllanishi
va radikalizmning oldini olish jarayonida samarali vosita sifatida xizmat qiladi.
Zero, qadimiy aqida asarlarini zamonaviy ilmiy-pedagogik sharhlar bilan
uyg‘unlashtirish diniy-ma’naviy ta’limning sifatini oshirish, xolis dunyoqarashni
shakllantirish va diniy bilimlarni sistematik yondashuvda talqin qilish imkonini
beradi. Bu esa nafaqat ilmiy izlanishlar uchun, balki amaliy ta’lim jarayonlarida
o‘qituvchi, talaba va tadqiqotchilar uchun ham zaruriy metodik asos hisoblanadi.Shu
sababli ushbu mavzuning o‘rganilishi bugungi kunda diniy saboqlilik darajasini
oshirish, qadriyatga asoslangan dunyoqarashni rivojlantirish hamda aqidaviy
manbalarni teran o‘rganishga ehtiyojning ortib borayotgani bilan izohlanadi.

Aqida ilmining o‘rganilishida klassik manbalar alohida o‘ringa ega, chunki ular
e’tigodning nazariy, mantiqiy va daliliy asoslarini shakllantirgan fundamental
poydevor hisoblanadi. Masalan, Imom Abu Mansur al-Moturidiyning “Kitob at-

26



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tavhid” asari moturidiy aqida maktabining asosiy manbasi bo‘lib, unda aqida
masalalari aqliy dalillash asosida izohlangan'. Bu asar o‘z mohiyatida e’tiqod faqat
marosim yoki shior emas, balki inson miyasida mantiqiy asosga ega bo‘lishi
kerakligini isbot etadi. Shu sababli Moturidiy maktabida aqida ‘“aql bilan
mustahkamlangan e’tiqod” sifatida qaralgan.

Shuningdek, Imom Abu Hafs an-Nasafiyning “Aqoid an-Nasafiy” asari qisqa,
lo‘nda, ammo juda tizimli tuzilishga ega bo‘lgani sababli asrlar davomida madrasa
ta’limida asosiy matn sifatida o‘qitib kelingan. Bu matnning eng kuchli jihati
aqidani qisqa jumlalar bilan ifodalab, keyinchalik yuzlab sharh va izohlar paydo
bo‘lishiga sabab bo‘lganidir. Ya’ni, Nasafiy matni bugungi pedagogik talablarga
ham mos: mazmun ixcham, tushuntirish esa sharh orqali amalga oshiriladi. Bu
bugungi zamonaviy o‘qitish metodlariga juda yaqin ya’ni, asosiy mazmunni qisqa
berish, fikrlashni esa izohlash orqali shakllantirish.

Aqidani faqat nazariy bilim emas, balki ruhiy-ma’naviy tozalanish vositasi
sifatida ko‘rsatgan olimlardan biri Abu Homid al-G‘azzoliy bo‘lib, u “Ihyo
ulumiddin™ asarida e’tiqod va amal uyg‘unligini inson qalbini tarbiyalashning asosiy
omili deb izohlaydi. G*azzoliy yondashuvi bugungi psixologik-pedagogik talqinlar
bilan mutanosib ravishda, aqida inson ruhiy bargarorligini mustahkamlashga ham
xizmat qilishini ilmiy jihatdan tasdiglaydi. Chunki inson faqat bilgan e’tiqodga amal
qilganda, o‘sha aqida uning axloqiga, xulqiga va hayotiy qarorlariga singib boradi.

Demak, Moturidiyning aqliy dalillashga asoslangan metodologiyasi, Nasafiyning
ixcham-tizimli bayoni va G‘azzoliyning ruhiy-amaliy yondashuvi aqidaviy merosni
zamonaviy talqin bilan uyg‘unlashtirishda uchta asosiy yo‘nalishdir. Bu uchlik shu
bugun ham ahamiyatini yo‘qotmagan, aksincha, aynan hozirgi davr sharoitida
yanada zarurlashgan. Chunki axborot oqimi kuchli, diniy tushunchalar ko‘p buzilgan
shaklda tarqalmoqda. Shunday sharoitda, talaba, yoshlar, o‘quvchi aqidani asl
manbadan o‘rganishi  eng to‘g‘ri yo‘ldir.Xususan, klassik aqida asarlarini
zamonaviy sharh bilan uyg‘un o‘rganish yoshlar ongida e’tiqod masalalarini dalil
bilan tushunishga, xolis fikr shakllanishiga va noto‘g‘ri diniy ta’sirlarga qarshi
intellektual himoya hosil bo‘lishiga xizmat qiladi.

Yana bir muhim jihat shundaki, bugungi O‘zbekistonda ham aqida bo‘yicha
klassik merosni ilmiy asosda qayta o‘rganish va talqin qilish davlat darajasida
qo‘llab-quvvatlanmoqda. Imom Moturidiy xalgaro ilmiy-tadqiqot markazi, Imom
Buxoriy xalgaro markazi, Imom Termiziy ilmiy markazi kabi tashkilotlar ochildi va
bu markazlarda klassik matnlarning tanqidiy tekstologik tahlili, manbalarning ilmiy
nashrlarini chiqarish, zamonaviy sharhlar tayyorlash ishlari amalga oshirilmoqda.
Bu jarayonning o‘zi shuni ko‘rsatadiki, aqida merosi hozirgi zamonaviy diniy-
ma’naviy siyosatda ham strategik ahamiyatga ega bo‘lib, ilmiy asoslangan ta’limiy

27



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

platformalar orqali, yoshlar ongiga to‘g‘ri, xolis, tekshirilgan manbaga tayangan
holda etkazilmoqda. Zero, milliy ilmiy markazlarning faoliyati diniy bilimlarni
nazarily matn sifatida emas, balki amaliy hayotiy tushunchani shakllantirish vositasi
sifatida qayta o‘qish imkonini yaratmoqda. Shu orqali klassik aqida merosi —
zamonaviy jamiyatda ham o°z ta’sir kuchini yo‘qotmagan, aksincha, ilmiy metodlar
bilan uyg‘unlashgan holda yanada jonlanmoqda.

Yugqorida qayd etilgan ilmiy tahlillar va manbaviy asoslar shuni ko‘rsatadiki, aqida
bo‘yicha klassik asarlar bu shunchaki diniy tarix yodgorliklari emas, balki bugungi
zamonaviy tafakkur bilan o‘qilishga munosib, ilmiy-metodik giymati yuqori bo‘lgan
manbalardir. Imom Moturidiy e’tiqod masalalarini aqlga tayanib izohlashi, Imom
Nasafiy aqgidani ixcham jumlalarda tizimlashtirib berishi va Imom G‘azzoliy
e’tigodning ruhiy-amaliy jihatini ochib berishi mazkur klassik merosning har bir
qatlami zamonaviy izlanishlar uchun ham o‘ziga xos kuchli yo‘nalishlar taqdim
etishini yana bir bor tasdiglaydi.

Bugungi axborot asrida diniy savodsizlik, noto‘g‘ri talqin, internetdagi zararli
diniy targ‘ibotlarning ko‘pligi, yoshlar tafakkuriga bevosita ta’sir qilishi mumkin
bo‘lgan xavflar fonida, aqida merosini ilmiy usulda, izchil mantiq asosida,
psixologik-pedagogik yondashuv bilan talqin etish zamonaviy ta’lim jarayonining
strategik vazifalaridan biridir. Zero, aqida insonning e’tiqodini shakllantiribgina
qolmay, uning dunyoqarashini, ruhiy barqarorligini va intellektual immunitetini
mustahkamlaydi. Diniy tushunchalarni izohlashda ‘“‘asl matnga tayangan holda
talgin qilish” tamoyili bugun nafagat ilmiy metod, balki yoshlar ongini sog‘lom
shakllantirishning ijtimoiy zaruriyati sifatida qaralmoqda.

Shu nuqtayi nazardan garaganda, klassik aqida asarlarini zamonaviy ilmiy sharh
bilan uyg‘un holda o‘qitish, izohlash va o‘rgatish dinshunoslikda ham, pedagogik
jarayonda ham yangi metodik yo‘nalishlarni belgilab beradi. Bu jarayon yoshlarning
tafakkurida mantiqiy fikrlashni kuchaytiradi, diniy savodlilik darajasini oshiradi,
noto‘g‘ri diniy oqimlarga garshi ongli immunitet yaratadi va eng muhimi e’tiqod
mazmunini xolis, daliliy, asoslangan ko‘rinishda tushunishga yordam beradi.

Demak, munosib xulosa shuki, aqida bo‘yicha klassik asarlar o‘tmish mahsuli
bo‘lsa-da, bugungi ilmiy talgin uchun ham eng ishonchli, eng mustahkam va eng
asosly manba bo‘lib qolmoqda. Zamonaviy pedagogik amaliyotda ana shu
manbalardan oqilona foydalanish yosh avlodni diniy-ma’naviy jihatdan sog‘lom
tarbiyalashning eng to‘g‘ri, eng barqaror yo‘lidir.

Adabiyotlar ro yxati
1. Abu Mansur al-Moturidiy. Kitob at-Tavhid. — Istanbul: Dar al-Ma’arif, 2017.
2. Abu Hafs an-Nasafiy. Aqoid an-Nasafiy. — Qohira: Al-Azhar Library, 2020.

28



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3. Abu Homid al-G*azzoliy. Ihyo ulumiddin. — Damasq: Dar al-Fikr, 2005.

4. Madina Ibrahimova. “Aqida matnlarining zamonaviy talqini metodikasi”. —
O‘zbekiston xalqaro islom akademiyasi ilmiy jurnali, Ne3, 2022.

5. Yerkin Otarbayev. “Religious literacy and classic aqida texts in youth education”.
— KazNU Religious Studies Review, Ne2, 2021.

6. Mustafa Oztiirk. “Agidede metin, tarih ve ¢agdas yorum sorunu”. — ilahiyat
Aragtirmalar1 Dergisi, Cilt 14, Say1 1, 2020.

BUYUK SALJUQIYLAR DAVRIDA XUROSONDA KALOM ILMINING
RIVOJI (XI ASR)

Rajapov Pirnazar Sardor o ‘g ‘li,

Mirzo Ulug ‘bek nomidagi O zbekiston Milliy universiteti,
Ijtimoiy fanlar fakulteti,

“Falsafa” kafedrasi katta o ‘qituvchisi

Tel: 998 99 847-75-94

E-mail: rajapovpirnazar(@gmail.com

Annotatsiya: Ushbu maqolada XI asrda Buyuk Saljuqiylar davlati (1038-1157)
da tasavvuf ilmi rivojiga hissa qo‘shgan Abulqosim Qushayriy, Imom G‘azzoliy,
Abdulvohid Ismoil, shayx Abdulloh Ansoriy va Abu Ali al-Formadiy kabi buyuk
mutakallimlar ilmiy faoliyati ochib berilgan. Shuningdek, Saljuqiylar davlatining
mo‘taziliy e’tiqoddagi vaziri Amidulmulk Kunduriyning ash’ariylarga qarshi
faoliyati natijasida “Ikkinchi Mihna” fitnasi sodir bo‘lishi hamda Abulqosim
Qushayriyning ash’ariylik aqidasini himoya qilish yo‘lidagi harakatlari, shu bilan
birga, tasavvuf va kalomni bir-biriga uyg‘unlashtirib, Islom tafakkurida yangi
yo‘nalishga asos solgan Imom G‘azzoliyning tasavvuf va kalom ilmiga oid
asarlarining qisqacha mazmuni yoritib berilgan.

Kalit so‘zlar: Buyuk Saljuqiylar davlati, tasavvuf, kalom, Abulqosim
Qushayriy, Imom G‘azzoliy, Abdulvohid Ismoil, shayx Abdulloh Ansoriy, Abu Ali
al-Formadiy, ash’ariylar, Amidulmulk Kunduriy, “Ikkinchi Mihna” harakati.

Afrikadan tashqari deyarli butun Islom olamiga hukmronlik gilgan saljuqiylar
davrida siyosiy barqarorlik ta’minlandi. Saltanat sarhadlari bo‘ylab madrasa,
kutubxona va zoviyalar qurilib, ularga vaqflar ajratilishi natijasida ilm-fan va
madaniyat taraqqiy etdi.

To‘g‘rulbey (1040-1063), Alp Arslon (1063-1072), Malikshoh (1072-1092) va
Sanjar (1118-1157) kabi saljuqiy sultonlar olimlarga hurmat ko‘rsatib, butun
mamlakat bo‘ylab ilm-ma’rifatni yoyishga harakat qilganlar. To‘g‘rulbey fath

29


mailto:rajapovpirnazar@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

etilgan shaharlarga kirgach, birinchi navbatda olimlar va shariat peshvolarini ziyorat
qilardi. Sulton Alp Arslon davrida esa madrasalar mamlakatning chekka
hududlarigacha yoyildi. U shaxsiy tushumining bir qismini kambag‘allarga, 1/10
qismini esa olimlarga xayr-ehson qilardi [1:43]. Malikshoh esa o°‘zi tashkil qilgan
madrasalar va ilmiy-madaniy muassasalardan tashgari har yili olim va
mutasavvuflarga 300 ming dinor (oltin) mablag® ajratardi [2:255; 3:67].

Islom olamining buyuk mutakallim, faqih, mufassir, muhaddis va
mutasavviflarining aksariyati Saljuqiylar davrida etishib chiqdi. Jumladan, tasavvuf
ilmi yuqori darajaga ko‘tarildi. Ushbu ilmni o‘rganishga bo‘lgan e’tibor yanada
kuchayib, hatto oddiy xalq vakillarining ham tasavvufiy ruhdagi majlislarda ishtirok
etishga rag‘bati oshgan.

Abulqosim Qushayriy (376/986-462/1072) Ustuvo ° shahrida tug‘ilgan [4:204].
Qushayriy “Zaynulislom” nomi bilan tanilgan bo‘lib, tasavvuf, kalom, hadis, figh,
tafsir, usul, adabiyot va lug‘at ilmlari bo‘yicha zamonasining mashhur olimlaridan
edi. Qushayriyni ko‘proq mutasavvif sifatida e’tirof etishadi. U “Risolayi
Qushayriya” asarida so‘fiylikning sunniylik ta’limoti asoslariga zid emasligini
isbotlashga harakat gilgan. Shuningdek, uning “Tafsiri kabir” kitobi mashhur tafsir
asarlaridan hisoblanadi.

Olim yashagan davrda ash’ariylik ta’limotiga qarshi fitna avj olib, mazkur fitna
tarixda “Ikkinchi Mihna” yoki “Mihna al-Ash’ariya” nomini olgan [4:208].
Ash’ariylikka ixlos qo‘ygan olim 436/1045-yil imom Ash’ariyning ahli hadis ekani
va sunniylik aqidasiga ergashgani to‘g‘risida fatvo berdi. Ushbu fatvoning to‘liq
matnini Tojuddin Subgqiy “Tabaqot ash-shofe’iya al-kubro” asarida keltirib o‘tgan
[5:374].

Ikkinchi Mihna harakati 1053-yil Amidulmulk Kunduriyning Saljuqiylar
davlatiga vazir bo‘lishi bilan boshlanib, 1063-yilgacha davom etgan. Fighiy jihatdan
hanafiy, e’tiqodda esa mo‘taliziy bo‘lgan Kunduriy To‘g‘rulbeydan bid’at ahliga
minbarlardan la’nat aytilishiga ruxsat olgan. Shofe’iylarga nafrati bo‘lgan Kunduriy
la’nat aytiladigan bid’at ahllari safiga ash’ariylarni ham kiritgan edi. Ish shu
darajaga bordiki, Imom Ash’ariy va ash’ariylarni kofirga chiqarganlar ham bo‘ldi
[4:208-209]. Imom Qushayriy boshliq bir guruh ash’ariy olimlar To‘g‘rulbeydan
ash’ariylarga qarshi haqgsiz da’volar bekor qilinishini talab qilishsa-da, To‘g‘rulbey
vaziri Kunduriyning ash’ariylar haqidagi noto‘g‘ri ma’lumotlariga asoslanib,
ash’ariy olimlar talabini rad etadi. Natijada Imom Qushayriy 446/1054-yil bu zulmni
butun Islom olami ulamolariga bildirish magsadida “Shikoyati ahli-sunna b1 hikoyati
ma nalahum minal-Mihna” maktubi (risolasi) ni yozgan [6:200-201; 7:473-475].

® Bugungi kunda Eron Islom Respublikasining Turkmaniston bilan chegara gismida joylashgan Quchan shahriga to‘g‘ri keladi.

30



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Mashhur mutakallim, faqih va mutasavvif Imom G‘azzoliy (450/1058-
505/1111) Xurosonning Tus shahrida dunyoga kelgan. U Islom ilmlarining deyarli
barchasida so‘z sohibi bo‘lgan. G*azzoliy yoshligida Nishopur Nizomiyasi bosh
mudarrisi Juvayniydan mantiq, usul, figh va kalom ilmlari bo‘yicha tahsil olgan. U
Islomning boshqga diniy e’tiqod va falsafiy ta’limotlardan ustunligini isbotlashga
harakat gilgani uchun “hujjatul-Islom” nomini olgan [8:139-140]. Imom G‘azzoliy
34 yoshida Bag‘dod Nizomiyasiga mudir bo‘lgan. Bir muddat Nishopur
Nizomiyasida mudarrislik ham qilgan [9:165-166]. Hayotining so‘nggi yillarini
tug‘ilgan joyi Tusda o‘tkazgan. Uyi yaqinida takka va madrasa qurdirib, yana ta’lim
berishda davom etgan. Lekin ig‘vogarlar Xuroson hokimi Sanjar (490/1097-
511/1118) ga uni Abu Hanifaga garshi faoliyatda ayblab, olimning bahs-munozaraga
kelishini talab qilishsa-da, bahs-munozarada ko‘zlagan maqsadlariga erisha
olishmagan [10:396].

Tasavvuf va kalomni bir-biriga uyg‘unlashtirib, Islom tafakkurida yangi
yo‘nalishga asos solgan G‘azzoliy Islom ilmlari bo‘yicha 100 yaqin asar yozgan
[9:165-166]. Uning tasavvufga oid 4 jildlik “lhyou ulumid-din” asari asrlar
davomida ahli ilmlar e’tiborini o‘ziga qaratib kelgan. Qolaversa, o‘zining hayoti va
asosiy e’tiqodiy masalalar yoritilgan “al-Munqiz minad-dolal hamda o‘sha davrda
tobora qizg‘inlashib, ildiz otib borayotgan botiniylik ta’limoti qarashlariga qarshi
xalifaning xohishiga binoan jarh yo‘li bilan yozgan raddiyasi (“al-Mustazhiri fir-
raddi alal-botiniya”), “Hujjatul-haq fir-raddi alal-botiniya”, “al-Qistos al-mustaqim”
nomli asarlari ham diqqatga sazovor. Shuningdek, uning falsafaga oid qarashlari aks
etgan  “Faysalut-tafriqa  baynal-Islom vaz-zindiga”, “Magqosidul-falosifa”,
“Tahofutul-falosifa”; shofe’iy fighiga oid “al-Mustafo fiy usulil-figh”, “Bayon al-
gavlayn”, “Xulosat ar-rasoil ila ilmil-masoil, “Bosit”, “Vosit”, “Vojiz”, “al-Xulosa”;
tasavvufga oid ‘“al-Magsad al-asno”; kalomga doir “Qavoidul-aqoid”, “Iljamul-
avom an ilmil-kalom” nomli asarlari ham muhim ahamiyatga ega [9:165-166].
G‘azzoliyning Islom aqidasini botil e’tiqodiy ta’limotlardan himoya qilish yo‘lidagi
sa’y-harakatlari va bu borada faylasuflarni ham tanqid ostiga olgani uning Islom
olamiga tanilishi hamda qarashlarining keng omma tomonidan qabul qilinishiga
sabab bo‘ldi.

“Ikkinchi Shofe’iy” nomi bilan tanilgan Abdulvohid Ismoil (vaf. 1108) Omul
Nizomiyasida mudarrislik gilgan. Olim figh va tasavvufga oid 40 ga yaqin asar
yozgan bo‘lib, uning asarlari XIII asrda ham mazkur sohalarga doir muhim
adabiyotlar sifatida foydalanilgan. Aynigsa, uning “Kitob bahrul-mazhab”, “Kitob
Kofiya” asarlari diqqatga sazovor [9:167].

Shayx Abdulloh Ansoriy (vaf. 1087) buyuk xanbaliy faqihi, hadisshunos va
mutasavvif bo‘lib, “Zammul-kalom”, “Manozil as-soirin”, “Zod ul-orifin”,

31



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Manoqibi Ahmad Xanbal”, “Munojot”, “Kitobul-asror” va “Nasihat” asarlarini
yozgan [9:168].

Buyuk mutasavvif Abu Ali al-Formadiy (vaf. 477/1084) Abulgosim
Qushayriyga shogird hamda do‘st bo‘lgan. Hatto Imom G‘azzoliy bir muddat
Formadiydan ta’lim olgan [9:168-169].

Xulosa qilib aytish mumkinki, insoniyat tarixining har bir davrida mutaassib
toifalar yuzaga kelib, o‘zlarining radikal ruhdagi g‘oyalarini targ‘ib qilishi aqidaviy
ixtiloflarni keltirib chiqargan. Natijada zamonasining mutasavvif va mutakallimlari
adashgan toifalar g‘oyaviy xurujlaridan sof Islom aqidasini himoya qilish uchun
ularga raddiya mazmunida asarlar yozishgan. Shu taxlit aqida va tasavvuf ilmlari
muttasil ravishda metod o°zgarishi jarayonlariga yuz tutgan va har bir davrning turli
xil murakkab sharoitlariga muvofiq mazmunda kitoblar yozilgan. Jumladan, XI asr
o‘rtalarida Buyuk Saljuqiylar davlati vaziri Amidulmulk Kunduriy ash’ariylarga
qarshi “Ikkinchi Mihna” fitnasini avj oldirgach, Abulqosim Qushayriy ash’ariylik
ta’limoti himoyasi yo‘lida harakat qildi. Shu bilan birga, olim “Risolayi Qushayriya”
asarida so‘fiylikning sunniylik ta’limoti asoslariga zid emasligini bayon qilgan.
Shuningdek, Imom G‘azzoliy esa tasavvuf va kalomni bir-biriga uyg‘unlashtirib,
Islom tafakkurida yangi yo‘nalishga asos soldi hamda botiniylik talimotiga raddiya
ruhida bir gator asarlar yozdi.

FOYDALANILGAN MANBA VA ADABIYOTLAR

1.  Yahya Akyiiz. Tirk Egitim Tarihi. — Ankara: Pegem Akademi
Yayinlari, 2008. — 529 s.

2. Osman Turan. Selguklular Tarihi ve Tiirk-Islam Medeniyeti. — Istanbul:
Turan, 1969. — 478 s.

3. Sadriddin Abulhasan Husayniy. Axbor ad-davlat as-Saljugiyya
(A8 saludl 50l 5LaT). — Lohur: Panjob universiteti nashriyoti, 1933. — 245 b.

4.  S.Yilmaz, M.S.Kaya. Sel¢uklu sultan1 Tugrul bey doneminde etkin bir
alim: Abdiilkerim el-Kuseyri ve Sikayetii Ehli’s-Siinne baslikl1 risalesi / SDUIF
Dergisi, say1 40, 2018. — S. 203-216.

5. Tojuddin Subgiy. Tabagot ash-shofe’iya al-kubro (s Sl Aumdlall i),
[11 jild. — Qohira: Darul-ihya al-kutub al-arabiya, 1992.

6. Kadir Ozkose. Klasiklerimiz/III: “er-Risale” (Imam Abdiilkerim el-
Kuseyri) // Tasavvuf: Ilmi ve Akademik Arastirma Dergisi, C.2, say1: 4, 2000. — S.
199-214.

7. Siileyman Uludag. Kuseyri, Abdiilkerim b. Hevazin // Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi. C.26. — Ankara: TDVY, 2002. — S. 473-475.

32



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

8. Selim Ozarslan. Selguklularda kelam ilmi ve kelam alimleri //
[.Uluslararas1 Selguklu kiiltiir ve medeniyeti kongresi, C.2. — Konya, 2001. —S. 137-
145.

9. I.Kafesoglu. Biiyiik Selguklu imparatoru Sultan Meliksah. — Istanbul:
Milli Egitim Basimevi, 1973. — 201 s.

10. Sevim Tekeli. Biiyiik Selcuklu Imparatorlugunun uygarliga katkilar: //
Erdem, C.9, say1 25, 1996. — S. 393-421.

RUDAKIY 1JODI VA UMUMINSONIY QADRIYATLARNING ISLOM
AQIDALARDA YORITILISHI.
Azimov Adiz Abdullayevich

Buxoro davlat texnika universiteti
“Ijtimoiy fanlar va jismoniy madaniyat” kafedrasi katta o ‘gituvchisi.

Annotatsiya: Maqolada Abu Abdulloh Rudakiyning bizlargacha etib kelgan
me’rosida Qur’oni Karim va Hadisi sharifdan foydalanganligi yoritib bergan.
Rudakiy o‘z zamonasining juda kam shoirlari qatori mohirlik bilan ilohiy kitob
oyatlaridan foydalanib umuminsoniy qadriyatlarni yoritib bergan shoir ekanligi
aytiladi.

Kalit so‘zlar: Abu Abdulloh Rudakiy, Qur’on, hadis, Qur’on motivlari, Markaziy
Osiyo, Odam, Sulaymon, Muso, Iso, Imron.

O‘rta asr  adabiyotining mumtoz asoschilaridan biri Abubdulloh bin
Muhammad Rudakiy 858[1] yilda Samarqand yaqinidagi (Hozirgi Tojikiston
Respublikasi) Penjikent tumanidagi Panjrud qishlog'ida tug'ilgan. U shu erda vafot
etgan va 941 yilda dafn etilgan. O‘rta asr Markaziy Osiyo adabiyotining barcha
olimlari, shoir va yozuvchilar uni shoirlarning ustozi (shuaro) va tojik-fors
she’riyatining otasi deb bilishgan. Bizgacha qasidalar, g‘azallar, ruboiylar, kit’a,
tarqoq baytlar va alohida parchalardan iborat 1050 ga yaqin Rudakiy baytlar etib
kelgan[2].

Tadqiqotimiz natijasida Rudakiy she’rlarini falsafiy mulohaza qilganda uning
Qur’onni chuqur bilgan va bu bilimlardan o‘z asarlarida mohirona foydalangan,
degan farazni tasdiglaydi. Rudakiy ijodida Qur'on motivlari va mavzularidan
foydalanishning 50 ga yaqin misollarini ko‘rib chiqish mumkin, ular Muqgaddas
Kitob va Payg'ambar hadislaridan to‘g'ridan-to‘g'ri va mazmunli iqtiboslar bilan
tasdiglangan.

Taqdir degan islomiy tushunchani yaxshi bilgan Rudakiy quyidagi she’rida
misralarda so‘z nisbatining poetik qurilmasini ustalik bilan qo‘llaydi:

33



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kas3zo eap 0oou man nacmonao asz my,
3u cy3u oun bucysonam Kasopo! [3].
"Taqdir sevgilimni ayaganda,
Men o‘zim taqdirni ehtiroslarim olovi bilan yoqib yuboraman."

Bu erda uning she’rlarida taqdir va taqdirga oid Qur’on oyatlariga asoslanadi:
“U osmonlaru erning yaratuvchisidir. Qachonki biror ishni hukm qilsa, unga faqat:
“Bo‘l!” deydi. - va yo‘qdan bor bo‘ladi."

Tadqiqotlarimiz natijasida Rudakiyning poetik va falsafiy obrazlar
jjodkori sifatidagi iste’dodi yaqqol namoyon bo‘ladi. U o‘ziga xos tarzda va o‘z
qarashlari prizmasi orqali uni o‘rab turgan hamma narsaga, shu jumladan o‘zini
ongli mavjudot sifatida bog'laydi. Va inson sifatida u o‘zining "ego" sini his qgiladi,
bu uning xarakterini, tabiatini ochib beradi, qaysarlik bilan chegaradosh
qat'iyatlilikni namoyon qiladi. Rudakiy esa xudbinlik va molparastlik yaxshilikka
olib bormasligini, takabburlik va o0‘z-o°‘zini sevishning “sovuq temir so‘qmoq”
(“o‘lchangga suv urish” sinonimi)dek foydasiz ekanligini ogohlantiradi:
Jluno mo kau xameyyuii Marepo,
Yii oopii oycm xapsa oywmanepo? !
Yapo yyiiii sagho az besagoe,
Yt xyoii 6exyoa capo oxamepo?
“Oh, yurak, yana gancha ko ‘kragimda urasan,
Nega zaiflashgan dushmanni gonning urishi bilan isitish
kerak!
Siz hamma narsaga ishonchini yo ‘qotgandan sadoqat izlaysiz,
Lekin sovuq temirni soxta qilish uchun behuda yig ‘ildingiz .

Bu erda biz she'r bilan Qur'onning xudbinlikni insoniy illat sifatida qoralovchi
bir nechta oyatlari o‘rtasidagi bog'liqlikni osongina topish, aynigsa xiyonat va
beqarorlik bilan ajralib turadigan tez buziladigan dunyo kontekstida: "Albatta, Alloh
maqtanguvchi kimsalarni sevmas..." yoki "Odamlarga burningni garatma va er
yuzida maqtanib yurma. Albatta, Alloh hech kim kibrli va maqgtanguvchini
yvoqtirmas!"[4]

Bu erda tahlil qilinayotgan har bir she’r mazmuni nafaqat Qur’ondan
keltirilgan oyatlar bilan qiyoslanadi, balki tegishli hadislar bilan ham tasdiglanadi,
bu Rudakiy she’rlarining g‘oyaviy bog‘ligligi haqidagi taassurotni mustahkamlaydi.
Jumladan, xudbinlik haqidagi yuqoridagi hukmni “O°z-0‘zini sevish etmish yillik
amalning natijasini bekor giladi” degan hadisi sharif bilan tasdiqlanadi.

Rudakiyning o‘lim va oxirat haqidagi o‘ziga xos nuqtai nazarini alohida
ta’kidlash joiz. Rudakiy o‘limni mugarrar va inson mavjudligining bosqichlaridan
biri deb hisoblab, unga falsafiy nuqtai nazardan qaraydi.

34



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3unoaeonil yii Kymaxy uil 0apos,

Ha 6a oxup 6umypo 6050 603?!...

Xoxit anoap anosy wuooam 3il.

Xoxit anoap amon 6a nevmamy Hos...

Hnu xama py3u mape axconamo.

Hawunocii 3u axoueapuion 603.

«Qancha yashasangiz ham, gasam ichaman,
O ‘limdan boshqa oxiri yoq...

Tinchlikda, hashamatda, boylikda yashang,
Yoki hayotingiz mashaqqat ichida qattiq o ‘tadimi...
O ‘lim kunida hamma sen bilan bir bo ‘ladi,
Yaxshi-yomonni ajrata olmaysiz”.

Bu she’rning ma’nosi o‘lim mugqarrarligi va har bir insonning qilgan amaliga
ko‘ra unga munosib ajr berilishi haqida: “Har bir jon o‘limni tatib ko‘rar, qiyomatda
ajringiz to‘liq beriladi...” degan baytdan kelib chigadi.

Rudakiyning ko‘p she’rlarida keyingi hayotga ishora qilingan, shoir o‘z
sevgilisiga bo‘lgan his-tuyg‘ularini ifodalashda bu fikrni go‘zal qo‘llaydi. Bu
Rudakiyning o‘limdan keyingi hayot motivlaridan foydalangan holda yaratgan
tasvirlarini asoslaydi:

Hazynyam oap naxao, eap 3-ouku naxme,
Huwunii 6ap mazopam cyesopo [5].

Bu oyatda marhumlarning ruhlari qabrlari ustida duo o‘qib yodga olinishi va
qiyomat kuni kelishi va barcha insonlar qiyomat kuni o‘z yaratuvchisi huzuriga
chigishlari haqidagi Qur’on motiviga ishora qilish qiyin emas. qabrlar”.

Magolada Qur'on motivlari va payg'ambar hadislarining ta'siri nugqtai
nazaridan tahlil qilingan barcha she'riy parchalar so‘z yaratish san'ati va she'riy
uslublardan foydalanish nuqtai nazaridan ham ko‘rib chiqiladi. Buyuk Rudakiyning
o‘zlashtirilgan diniy g‘oyalar va iqtibos parchalarini o‘zining shirin va hayratlanarli
nutqining nozik o‘ylangan, xushbo‘y guldastasi tarzida go‘zal taqgdim etishida ham
o‘quvchini befarq qoldira olmasligi yagqol namoyon bo‘ladiBu dunyoga, insonning
bu hayotdagi o‘rni va maqgsadi masalasiga munosabat bildirar ekan, Rudakiy Qur’on
qissalariga alohida noziklik bilan murojaat qilib, ko‘plab she’riy vositalarni
qo‘llaydi:

ba capou cunany mexmonpo,
Jlun nuxooawn xamewazii Ha pagocm,
3epu xox anoapyH-m 6050 xygm,
T'apuu axnyn-m xob6 6ap debocm.
bo xacon 6yoanam uii cyo xynao.

35



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ku 6a 2yp anoapyn 6yoan mamxocm.
“Uch kunlik dunyoga bir lahzaga kirib,
Siz o zingizni unga jalb qilmasligingiz kerak,
Agar siz hashamatli to ‘shakda yotishga odatlangan bo ‘Isangiz ham,
Siz hali ham er yuzida tinchlik topasiz.
Hali yolg'iz gabrga tushasan,
Siz odamlar orasida, yaltiroq odamlar bilan o ‘ralgan bo ‘Imaysiz.".

Dastlabki ikki baytda shoir “saroi sipanj” metonimik iborasini ishlatib,
insonning qisqa umriga ishora qiladi, undan oqilona foydalanish va yodda tutish
kerak. “...U sizlarga belgilangan chegaragacha yaxshi boylik beradi”, “Yer —
mehmonxona, biz hammamiz undamiz — ertami kech uni tark etishi kerak bo ‘Igan
mehmonlar, bizning barcha mulkimiz vaqtinchalik foydalanishga mo ‘ljallangan, uni
muddatimiz oxirida qoldirish kerak!”.

Oxirgi bayt go‘zal surat bo‘lib, agar savob yuki arzimas bo‘lsa, najotingizga
hech bir dabdabali hayot va rang-barang mulozimlar yordam bera olmasligiga ishora
qiladi, bunga Qur’oni Karimning “Mol va farzandlar dunyo ziynatidir, bardavom
yaxshilik esa Parvardigoring huzurida ajr va umid jihatidan yaxshiroqdir” oyatlari
dalolat beradi. Rudakiy ijodi va mavzuiga diniy motivlarning ta’sir doirasi juda
keng va rang-barangdir. Bu dunyodagi voqealarning ibratli tabiati, hasadning
behudaligi va yomon so‘zning oqibatlari, moddiy dunyoning vasvasasi va aldashi,
Xudo yaratgan narsalardan yomon magsadlarda foydalanishga yo‘l qo‘yilmasligi,
yomon ishlarning majburiy jazosi, saxovatning foydalari va baxillik oqibatlari va
yana ko‘p narsalar Rudakiy asarlarida, Qur'on qissalari va hadislariga to‘g'ridan-
to‘g'ri va mazmunli murojaatlar bilan to‘la. Rudakiy asarlarida Qur’on
rivoyatlaridan ancha erkin iqtibos keltiriladi, bunda shoir payg‘ambarlar va Odam,
Sulaymon, Muso, Iso, Imron kabi Qur’on gahramonlarining ijobiy obrazlaridan
ustalik bilan foydalanadi.

Xulosa qilib aytilganda Rudakiy o°‘z sherlarida Qur’on va Hadisdan
foydalanish orgali uning ahamiyatini oshirishga erishdi va shu bilan bir qatorda
inson tarbiyasi qanchalik zarur ekanligini aytib o‘tdi.

Foydalanilgan adabiyotlar

1. A.Mirzoyev. “Rudakiy: jizn I tvorchestvo” M-1968 g.

2. Braginskiy. Rudaki: monograficheskiye stixi. 1989 g.

3. Pynaxii. leson. Anmaara. 2007.- C.23

4. Pynaku. Ctuxu. Pegakuus u kommentapuu U.C.bparunckoro. —
M.:”Hayka”, 1964.-C.22-23

5. VENAL 7z )l oY) g oulae

36



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

6. Sa’duddin Taftazoniy. Sharh al-aqoid an-nasafiyya. — Karochi: Shu’ba al-
kutub ad-dirosiyya, 2012,

7. Abu Mansur Moturidiy. Tahqiq: Usmon Ahmad Sa’d. “Kitobut-Tavhid”.
lotdaniya. Maktabatul g‘onim. 2023.

8. Shayx Muxammad Sodiq Muxammad Yusuf. “Tafsiri hilol”. - Toshkent:
Hilol-Nashr, 2024.

9. Abul Muin Nasafiy. “Tabsiratul-adilla”. Damashq. Al-Jaffan al-Jabi. 1990.

10.Abu Mansur Moturidiy. “Ta’viloti ahli sunna”. Bayrut. Darul kutubul
iImiyya. 2005. 1-juz.

11.Abu Mansur Moturidiy. Tahqiq: Usmon Ahmad Sa’d. “Kitobut-Tavhid”.
lotdaniya. Maktabatul g‘onim. 2023.

12.Abul Muin Nasafiy. “Tabsiratul-adilla”. Damashq. Al-Jaffan al-Jabi. 1990.

HANAFIY MAZHABIDA E°’TIBOR QOZONGAN BA’ZI FIQHIY MATN
KITOBLARI

Ro ‘zmetov Muhammad Mustafo

O zbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi tayanch
doktaranti, Mir Arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi

e-mail: mustafohafiz0880@, gmail.com. 99 013 08 80

Annotatsiya. Maqolada hanafiy mazhabi fugaholari tomonidan ta’lif etilgan fighiy
matn va sharh asarlarining mazmun-mohiyati, ularning islom huqugshunosligida
tutgan o‘rni va ilmiy ahamiyati tahlil gilingan. Shuningdek, sharx janrining paydo
bo‘lishi va rivojlanish sabablari, uning mazhab doirasidagi ilmiy ehtiyojlar bilan
bog‘ligligi yoritib berilgan. Hanafiy ulamolar tomonidan yozilgan “Muhtasarut
Tahoviy”, “Muhtasarul Karxiy”, “Bidoyatul mubtadiy”, “Tuhfatul fugaho”, “An-
Niqoya”, “Mavohibur Rahmon”, “Multagal abhur” kabi muhim asarlar ilmiy
manbalar sifatida tahlil qilingan. Maqolada ushbu asarlarning mazhab ilmiy
an’analaridagi  o‘rni, wulardagi fighiy qoidalarning tizimlashuvi, hamda
sharhchilarning ilmiy uslubi va maqsadlari haqida fikr yuritilgan.

Kalit so‘zlar: Hanafiy mazhabi, figh, fighiy matnlar, sharh janri, islom huquqi,
mazhab an’analari, fugaho, Muhtasarut Tahoviy, Bidoyatul mubtadiy, Tuhfatul
fugaho, An-Niqoya, Mavohibur Rahmon, Multaqal abhur.

Hanafiy mazhabi fugaholari tomonidan ko*plab kitoblar ta’lif etilgan. Mazkur
yozilgan kitoblar ichida sharh janrida ta’lif etilgan kitoblar alohida o‘rin tutadi. Bu
kitoblarni sharh deb nomlanishiga sabab, mualliflar mazhab doirasida eng sahih va
ishonchli qavllarni o‘z ichiga olgan matn kitoblarini sharhlaganlar. Sharh kitoblarini
yozilishiga asosiy turtki matn kitoblarida ibodat masalalari bilan bir qatorda

37



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

muomalat masalari ham atroflicha yoritib o‘tilishida mazhabdagi odamlarda
tushunmovchiliklar paydo bo‘lgan. Mazkur muammolarga echim sifatida faqihlar
matn kitoblariga sharhlar yozganlar. Shorih faqihlar matn kitoblariga kiritilmagan
ba’zi sahih gavllarni yana o‘sha zamon uchun zaruriy bo‘lgan fatvolarni ham sharh
kitoblarida batafsil keltirib o‘tishgan.

Har bir mazhabning o°ziga xos fighiy matn kitoblari bor. Fighiy matn hanafiy
mazhabida e’tiborli bo‘lishi uchun o‘z sohasida mohir imomlar, ilm, figh va zuhdda
tanilgan, rivoyatda ishonchli faqihlar tomonidan yozilishi, unda zaif rivoyatlar,
marjuh (kuchsiz) gavllar uchramasligi, ixtiloflarning barchasi zikr etilavermasligi,
o‘qilishi oson, dalil va hujjatlari zikr etilmasligi, eng asosiysi, qisqa iboralar,
muxtasar risolasimon asarlar bo‘lishi kerak. Aksar holatda fighiy matnlarda
mazhabning eng asosiy rivoyatlari, “Zohirur rivoya” masalalari aks etgan bo‘ladi.

Ba’zi matnlarda Abu Hanifaning qarashlari ko‘proq zikr etiladi.
Mutaqaddimin ulamolar taxrijlari va Abu Hanifaning qavliga shogirdlari tomonidan
zid ravishdagi rivoyatlar oz bo‘lsa ham uchrab turadi. (Abdulhay Laknaviy., 2009:2)
Mazhab doirasida Abu Hanifaning barcha garashlari olinmaganligi bois ayrim fighiy
matnlarda fatvo berilmasligi ham mumkin. Fighiy matn kitoblaridan eng
ahamiyatlilari quyidagilardan iborat: “Muxtasarut Tahoviy”. Abu Ja’far Ahmad ibn
Muhammad ibn Saloma ibn Salama Azdiy Tahoviy (853-933) asari. (Shuhrat
qozongan fighiy matn kitoblaridan biri bo‘lmish ushbu asar Qohirada 1950- yili Abul
Vafo Afg‘oniy tomonidan nashr etilgan). Mazkur asar muallifining ilm va amalda
peshgadam olimlardan bo‘lgani bois maqomi ulug® hisoblanadi.

“Muxtasarul Hokim ash-shahid”. Abul Fazl Muhammad ibn Muhammad ibn
Ahmad ibn Abdulloh Marvaziy Balxiy Hokim Shahid (855-945) asari. U Buxoroda
qozi, keyinchalik Xurosonda vazir ham bo‘lgan. Uning yozgan “Al-Kofiy” (Kifoya
qiluvchi) asari usul kitoblarining eng mashhur va eng e’timodlilaridan biriga
aylangan. U 334/945 yil sajda qilayotganida qatl etilgan. Afsuski, ushbu fighiy matn
kitobining hatto qo‘lyozma nusxalari ham topilgan emas.

“Muxtasarul Karxiy”. Abul Hasan Ubaydulloh ibn Husayn ibn Dallol Karxiy
(Imom Karxiy Zahabiyning “Siyaru a’lamin nubalo” kitobida zikr qilinganidek
aqiydada mo‘taziliy mazhabini tutib, uning eng kuchli etakchilaridan biri bo‘lgan.)
(873-952) asari. Abu Nasr Isbijobiy (vaf. 480/1087) va Rukniddin Kirmoniy (1064-
1148) kabi ulamolar tomonidan sharh etilgan ushbu fighiy matn kitobi hozirgacha
nashr qilingan emas.

“Xizonatul figh”. Abu Lays Nasr ibn Muhammad ibn Ahmad Samargandiy
(vaf. 393/1003) asari. U 42 ta mustaqil kitob, 54 ta bob, 45 ta matlab va 5 ta masaladan
tashkil topgan. Har bir mavzu avvalida umumiy tushunchalar berilgan. Asarga faroiz
va masjid odoblari kitobi ham kiritilgan. “Alfozul kufr” deb nomlangan alohida bob

38



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ham mavjud. Asar Salohiddin Nohiy tomonidan 1966 -yili Bag‘dodda muallifning
“Uyunul masoil” kitobi bilan birga nashr etilgan.

“Bidoyatul-mubtadiy”. Burhoniddin Abul Hasan Ali ibn Abu Bakr ibn
Abduljalil Farg‘oniy Rishtoniy Marg‘inoniy (1123-1197) asari. “Bidoyatul
mubtadiy” (Fighni o‘rganishni boshlovchilar uchun boshlang‘ich qo‘llanma) nomli
mazkur asarni muallif yoshlik vaqtida hajmi kichik, rasmiy jihatdan katta e’tiborga
ega kitob bo‘lishini ko‘zlab yozgan. U Bag‘dod safari chog‘ida Abul Husayn
Quduriyning (972-1037) “Muxtasarul Quduriy” asaridan ta’sirlanib, unga asoslanib
ta’lif eta boshlagan. “Bidoyatul mubtadiy” qisqa so‘zboshi bilan boshlanib, mavzular
58 ta kitobga ajratilgan holda bayon etiladi.

“Tuhfatul fuqoho”. Bu asarning muallifi Alouddin Samarqandiydir (vaf.
539/1144). Bu kitob keng matndan iborat bo‘lib, muallif engil uslub va ravshan
iboralar bilan fighiy masalalarni bayon qilgan. Bu narsa o‘quvchida so‘zlarni
tushunish va magqgsadga etishga oson bo‘lishini ta’minlagan. Muallif asarini
“Muxtasarul Quduriy” kitobi asosida yozgan. “Muxtasarul Quduriy”’da qolib ketgan
ba’zi masalalarni keltirgan va mushkul joylarini kuchli dalillar bilan izohlagan. Buni
muallif asarning muqaddimasida aytib o‘tgan. (Aminov Hamidulla, Primov
Soatmurod., 2017:5)

“Al-Fighun nofe’”. Bu asar muallifi Nosiruddin Abul Qosim
Samarqandiydir(To‘liq i1smi - Nosiruddin Abul Qosim Muhammad ibn Yusuf
Husayniy Samarqandiy bo‘lib, 0‘z davrida Movarounnharning buyuk faqihlaridan
bo‘lib, zamonasining mujtahidi bo‘lgan. U kishining “Xulosatul muftiy”, “al-Fighun
nofe’” va “al-Multaqit fil fatovo” nomli asarlari bor.) Bu kitob hanafiy fighi borasida
batafsil yozilgan matndir. Tahorat kitobi bilan boshlanib, xunasa kitobi bilan tugagan.
Muallif fighiy masalalarga Qur’oni karim oyatlari va hadisi shariflar bilan dalil
keltirishga e’tibor qaratadi. Shu bilan birga, sahobalarning osorlari va qiyosga
tayangan. Ko‘pgina masalalarda Abu Hanifa bilan shogirdlari Abu Yusuf,
Muhammad 1bn Hasan va Zufar ibn Huzayllarning raylarini qiyoslaydi. Ba’zi
o‘rinlarda hanafiylar va shofeiylar ra’ylarini qiyoslaydi, ayrim o‘rinlarda esa
hanafiylar bilan molikiylarning ra’ylarini qiyoslab dalillarini keltiradi. Muallif
ko‘pincha Abu Hanifaning rayini qo‘llab-quvvatlab, dalillarini batafsil keltiradi. Bir
qancha ulamolar ushbu kitob haqida yaxshi so‘zlarni aytishgan. Jumladan, Romishiy
bunday deydi: “Bu kitob o‘z nomiga muvofiq manfaatli asardir”. (Aminov
Hamidulla, Primov Soatmurod., 2017:5)

“An-Niqoya” (“An-Niqoya”, “Niqoyatur rivoya”, “Niqoyatul Vigoya” yoki
“Muxtasarul Vigoya™). Sadrush sharia al-asg‘ar Ubaydulloh ibn Mas’ud Mahbubiy
Buxoriy (vaf. 747/1347) galamiga mansub ushbu asar fighiy matn kitoblari ichida
o‘zining qisqaligi, mo‘jazligi bilan ajralib turgani uchun “Muxtasarul Vigoya” nomi

39



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

bilan tanilgan. Muallif uni bobosi Mahmud ibn Ahmad Mahbubiy (vaf. 630/1232)
“Al-Hidoya”ni qisqartirib tartib bergan “Al- Viqoya” asosida yaratgan. Shunday
qilib, “Al-Viqoya” qisqaligi bilan “Al-Hidoya” ning mag‘zi, “An-Niqoya” esa “Al-
Vigoya” ning mag‘zi hisoblanadi. Muallif 0‘z muxtasari mugaddimasida bunday
yozadi: “Kimki “Al-Hidoya” masalalari o‘zida hozir bo‘lishini yaxshi ko‘rsa, unga
“Al-Vigoya™ni yod olish lozim bo‘ladi. Kimniki vaqt shoshiltirsa, diqqat-e’tibor
tizginini ushbu muxtasarni yodlashga bursin” (Ubaydulloh Ibn Mas’ud Tojush
shari’a., 2016:9) “Muxtasarul viqoya” asrlar davomida madrasalarda darslik sifatida
o‘qitilib kelingan, unga nisbatan ulamo va faqihlarning e’tibori yuksak darajada
bo‘lgan. Shu boisdan unga o‘ndan ortiq sharhlar bitilgan. Uning eng birinchi sharhi
sifatida muallifning o‘zini ko‘rsatish mumkin. U “Al-Viqoya”ni sharh qilish asnosida
o‘zining muxtasarini ham sharhlab ketishga muyassar bo‘lgan va buni “Sharhul
Vigoya” muqaddimasida alohida ta’kidlagan. (Ubaydulloh Ibn Mas’ud Tojush
shari’a., 2005:10)

Jaloliddin Davvoniy (1427-1502) “Muxtasarul Viqoya”ga yozgan sharhida
asardagi barcha masalalar ishonchli va e’tirof qilingani, fatvo berilmagan masalalar
unda yo‘q ekanini alohida qayd etgan. “Mavohibur Rahmon”. Bu asar muallifi
Ibrohim ibn Muso ibn Abu Bakr Taroblusiy (vaf. 922/1516) uning to‘liq nomi
“Mavohibur Rahmon fiy mazhabi Abi Hanifata an-Nu’mon” (Abu Hanifa
No‘monning mazhabida Rahmonning tuhfalari) hisoblanadi. Muallif asarda figh
boblarining ko‘pchiligini zikr gilgan. Muallif asarni yozishda “Majmaul bahrayn”
sohibi Ibn Soatiyning uslubidan foydalangan. Bu asar ham “Majmaul bahrayn™ kabi
mazhabda qimmatli foydali kitobdir. (Aminov Hamidulla, Primov Soatmurod.,
2017:5)

Ibrohim Taroblusiy o‘zining ‘“Mavohibur Rahmon” asariga “Al-Burhon
sharhu mavohibir Rahmoni fi mazhabi Abi Hanifata an-Nu’mon” nomli sharh yozadi.
Alloma Bannuriy ushbu kitob haqida shunday deydi: “Mavohibur Rahmon™ asarining
sharhi “Al-Burhon” yaxshi kitob bo‘lib, hanafiy mazhabiga sahih hadislarni dalil
qilib keltiradi”. (Aminov Hamidulla, Primov Soatmurod., 2017:5)

“Multaqil-abhur”. Ibrohim ibn Muhammad ibn Ibrohim Halabiy (vaf.
956/1594) asari. “Multaqil abhur” hajmi kichik, iboralari ravon va qisqa bo‘lgani
uchun unga bir qancha sharhlar bitilgan, matn va ba’zi sharhlari nashr qilingan.
Ushbu zikr qilingan kitoblar hanafiy mazhabidagi mo‘tabar fighiy matnlar
hisoblanadi. Mazkur kitoblar hanafiy mazhabida yozilgan katta sharh kitoblarini
qaymog‘ini o‘z ichida jamlagani uchun mo‘tabar va qiymati baland matn kitoblar
deyiladi.

Foydalanilgan manba va adabiyotlar
1. Abul-Barakot Nasafiy (2011). Kanzud daqoiq. Madina: Dorus Siroj.

40



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

2. Abdulhay Laknaviy. (2009). Mugaddimatu Umdatir rioya Bayrut: Dorul
kutubil ilmiyya.

3. Abdulhay Laknaviy (1998). Al-Favoid al-bahiyya fiy tarojim al-hanafiyya.
Bayrut: Dorul Arqam.

4. Ahmad ibn Nasriddin Naqib. (2001). Al-Mazhab Hanafiy. (J. 2. ) Riyoz:
Maktabatur Rushd.

5. Aminov Hamidulla, Primov Soatmurod. (2017). Hanafiy fighi tarixi,
manbalari va istelohlari. Toshkent: Movarounnahr.

6. Juzjoniy. Islom huqugshunosligi.(2002). Hanafiy mazhabi va O‘rta Osiyo
faqihlari. Toshkent: Toshkent islom universiteti.

7. Muhammad Amin ibn Umar ibn Obidin Dimashqiy.(2020). Sharhul
manzuma Uqudu rasmil muftiy // Rasoilu Ibn Obidin. Istanbul: Sahhofiya.

8. Muhammad Amin ibn Umar Ibn Obidin. (2003). Raddul muhtor ala
Durril muxtor. (J. 1.). Bayrut: Dorul kutubil ilmiya.

9. Ubaydulloh ibn Mas’ud ibn Tojush shari’a.(2016). Muxtasarul Vigoya fi
masoilil Hidoya. Bayrut: Dorul kutubil ilmiyya.

10. Ubaydulloh ibn Mas’ud Buxoriy. (2005). Sharhul Viqoya // Hoshiyasida
Umdatir-rioya. (J. 1.) Ummon: Muassasatul varroq.

ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH SIFATLARI BORASIDA
SALAFLAR, XALAFLAR VA SOXTA SALAFIYLAR HAMDA
MAZHABSIZLARNING AQIDAVIY QARASHLARI O‘RTASIDAGI
FARQLARI VA IXTILOF NUQTALARI.

Nabijonov Muhammadmuso Rasuljon o°gli,

O zbekiston xalgaro islomshunoslik akademiyasi

magsadli tayanch doktoranti. Mir Arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi

Telefon: +998902161496

Annotatsiya. Bu magola Alloh taoloning mutashobih sifatlari (“Yad”, “Vajh”,
“Ayn” kabi) to‘g risidagi aqidaviy munozaralarni o‘rganadi. Unda asosan Salaf va
Xalaf ulamolarining mazhablari eng to‘g‘ri mazhab deb ¢’tirof etiladi. Maqolada,
aynigsa, ushbu sifatlarning zohirty, haqiqly ma’nosini isbot qiluvchi soxta
salafiylarning garashlari gattiq tangid ostiga olinadi. Imom Navaviy, Ibn Hajar, Ibn
al-Javziy va boshga ulug® allomalarning fikrlari keltirilib, salafiylar va
mazhabsizlarning tutgan yoc‘llari botilligi isbotlanadi. Asosiy ixtilof nuqtasi
mutashobih lafzlarning zohiriy ma’nosini Alloh taologa nisbat berish yoki bermaslik
ekanligi ta’kidlanadi.

41



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kalit so‘zlar: mutashobih sifatlar, “Yad” (Qo‘l), “Vajh” (Yuz), salaflar mazhabi,
xalaflar mazhabi, tafviz (topsirish), ta’vil (izohlash), iymoliy ta’vil, tashbih
(o‘xshatish), ta’til (inqor qilish), soxta salafiyya, mujassima, zohiriy ma’no, tanziyh
(poklash), a’zo.

Kirish. “Yad” (Qo‘l) kabi iroda gilingan ma’nosi ochig-oydin bo‘lmagan
mutashobih sifatlarning zohiriy ma’nosi iroda qilinmaydi. Balki Alloh taologa loyiq
bo‘lgan ma’no murod qilinadi. Bu ma’noning haqigatini biz bilmaymiz. Shu sababli,
uning aynan qaysi ma’no ekanligini belgilash va chegaralashni faqat Alloh taologa
topshiramiz (tafviz qilamiz). Bu — aksar salaf va ba’zi xalaf ulamolarimizning
yo‘lidir. Buni ijmoliy ta’vil yoki tafviz (topsirish) deb ataladi.

Mutashobih sifatlar borasida faqatgina shu ikki salaf va xalaf
ulamolarimizning mazhabi to‘g‘ri hisoblanadi, chunki ulardan boshgasi yo tashbih
(o‘xshatish) yoki ta’til (inqor qilish) gilishadi, bularning tutgan yo‘li botildir.

Alloma Badruddin Ibn Jama’a aytadi: “Salaflar va ahli ta’villar, Alloh
taoloning ulug‘ligiga loyiq bo‘lmagan ma’non iroda qilinmaganligiga ittifoq
qildilar. Ammo ulug‘likka loyiq bo‘lgan ehtimoliy ma’nolarni aniqlashda ixtilof
qildilar. Salaflar bu hagda sukut saqladi, ta’vil qiluvchilar esa uni izohladi”. [1, 103-
bet.]

Ibn al-Javziy “Nuzul” (Alloh taoloning dunyo osmoniga tushishi) hadisini
sharhlar ekan, shunday deydi: “Nuzul hadisini yigirmata sahoba rivoyat qilgan.
Oldin aytilganidek, Alloh azza va jalla uchun harakat, ko‘chish va o‘zgarish mumkin
emasdir. Bu masalada odamlar ikki toifaga bo‘linadi: Birinchisi - ta’vil qiluvchilar,
ya’ni Alloh O‘z rahmati bilan yaqinlashadi deb izohlaydilar... Ikkinchisi - tanziyh
(Allohni nugsonlardan pok bilish) e’tiqodi bilan bu haqda gapirishdan sukut
saglaydiganlar”. [2, 49-bet.]

Imom Navaviy rahmatullohi alayh joriya hadisi haqida aytadi: “Bu hadis
Alloh taoloning sifatlari borasidagi hadislaridan bo‘lib, iymon kitobida bir necha bor
zikr qilingan ikki mazhab bor. Birinchisi — uning ma’nosiga chuqur kirishmasdan,
Alloh taoloning misli hech narsa yo‘qligiga e’tiqod qilish va Uni maxluqotlarning
sifatlaridan pok deb bilish bilan unga iymon keltirish. Ikkinchisi — Uni O‘ziga loyiq
bo‘lgan ma’no bilan ta’vil (izohlash) qilish™. [3, 503-bet.]

Alloma Mahmud Muhammad Xattob as-Subkiy aytadi: “Salaf va xalaf
ulamolarimiz Alloh taoloning Aziz Kitobida va Sunnati Muhammadiyada vorid
bo‘lgan sifatlarini isbot qilishga jamlanganlar, wularning ixtilofi faqat
mutashobihning ma’nosini tafviz (topsirish) qilishda bo‘lib, bu Salaflarning
mazhabidir. Xalaflar esa uning ma’nosini bayon qilish yo‘lini tutganlar”. [4, 30-bet.]

Hofiz Ibn Hajar rahmatullohi alayh aytadi: “Ahli Sunna val-jamoa “Yad”
(Qo‘l)dan murod, yaratilganlarning sifati bo‘lgan a’zo ekanligi emasligiga ittifoq

42



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

qildilar, va bu haqda kelgan narsani isbot qildilar va unga iymon keltirdilar. Ulardan
ba’zisi to‘xtaldi va ta’vil qilmadi, ba’zisi esa har bir lafzni o‘ziga zohir bo‘lgan
ma’noga yukladi. Shunga o‘xshash kelgan barcha (mutashobih) kalimalarda
shunday qildilar”. [5, 208-bet.]

Salafiy va mazhabsizlarning fikricha, “Yad” mutashobih sifatlardan emas,
balki muhkam (ma’nosi ochig-oydin) sifatlardandir. Uning zohiriy, haqiqiy va urfiy
ma’nosi sobitdir. Ha, uning tashqaridagi haqiqati (qandayligi) ma’lum emas. Shayx
al-Usaymin aytadi: “Vajh” (Yuz) ning ma’nosi ma’lum, ammo uning kayfiyati
(qandayligi) noma’lum, biz Alloh azza va jallaning yuzi ganday ekanligini
bilmaymiz. Aytamiz-ki: Bu yuz ulug‘ yuz, maxluqotlarning yuzlariga aslo o‘xshashi
mumkin emas. Bizning aqidamiz shuki, Allohning Yuzi haqiqatdir, biz bu yuzning
kayfiyatini bilmaymiz. U bizga nisbatan a’zolar va qismlar hisoblanadigan zotiy
xabariy sifatlardandir”. [6, 504-bet.]

Bu Salafiyya aqidasining zohiri ziddiyatlidir. Chunki “Yad” (qo‘l)ning zohiriy
va haqiqly ma’nosi a’zo va tanaga dalolat qiladi. Shunday ekan, qo‘lning haqiqiy
ma’nosini isbot qilib, a’zo va kayfiyatni inkor qilish — bir vaqtning o‘zida bir
narsani isbot qilish va uni inkor qilishdir. Bunday e’tigoddan Alloh taolo panoh
bersin.

Shayx Hamid as-Sinnon va Favziy al-Anjariy aytadilar: “Unga (mutashobih
sifatlarga) zohirily ma’nosida hukm qilamiz va kayfiyatning (qandaylikning) ilmini
Alloh taologa topshiramiz, deb aytilmaydi. Chunki bu so‘z g‘aflat sababli yuzaga
kelgan ochiq ziddiyatdir. Zero, bu erda jismdan boshqa zohir yoki haqiqat yo‘q.
Zohiri bilan Alloh taoloni sifatlash mutlago mumkin emas. Kayfiyatni Alloh taologa
topshirish, o‘z-o‘zidan ular isbot qilishni da’vo gilgan ma’noning (qandayligining)
aynan o‘zidir. Chunki bu lafzlarning zohiriy ma’nolari kayfiyatlidir. Agar ma’no
isbot qilinsa, haqiqat isbot qilingan bo‘ladi. Agar kayfiyat topshirilsa, ma’no
topshirilgan bo‘ladi”. [7, 504-ber. ]

Xulosa shuki, Ash’ariylar va Moturidiylar (ya’ni: Salaf va Xalaflar) hamda
soxta salafiylarning ixtilofi “Yad” (Qo‘l), “Vajh” (Yuz), “Ayn” (Ko‘z) va shunga
o‘xshash mutashobih sifatlarda emas, chunki ularning barchasi bu lafzlarni Alloh
taoloning sifatlari deb hisoblaydi. Ixtilof bu sifatlarning zohiriy ma’naosini Alloh
taologa isbot qilish borasidadir. Soxta salafiylar bu lafzlar zohiri bilan Alloh
taoloning (Bunday e’tigoddan Alloh panoh bersin) a’zosini (jorihasini), ya’ni
tanasining gqismini isbot qiladi. Ibn al-Javziy aytadi: “Ixtilof “Yad”da emas, balki
a’zoda (jorithada), “vajh” (Yuz)da emas, balki jismoniy suratda, “Ayn” (Ko‘z)da
emas, balki qorachigdadir”. [8, 159-bet.]

Alloma Badriddin az-Zarkashiy uch mazhab haqida aytadi: “Oyat va
hadislarda vorid bo‘lgan mutashobih sifatlar borasida odamlar uch firqaga bo‘lindi.

43



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Birinchisi: Ularda ta’vil qilishga yo‘l yo‘q, balki zohirida qoldiriladi va birortasini

ham ta’vil qilmaydi. Ular mushabbihlardir (o‘xshatuvchilar).

Ikkinchisi: Ularning ta’vili bor, lekin biz undan tiyilamiz, e’tiqodimizni o‘xshatish

va inqor qilishdan poklaymiz va “Uni faqat Alloh biladi” deymiz deyishadi. Bu

Salatning so‘zidir.

Uchinchisi: Ular (mutashobih sifatlar)Allohga loyiq bo‘lgan ma’no ila ta’vil

qilinadi. Birinchi firqa botil firqa, ikkinchi va uchinchi firqalar sahobalardan Ali, Ibn

Mas’ud, Ibn Abbos roziyallohu anhum va boshgalardan nagl gilingan™. [9, 505-bet.]
Foydalanilgan adabiyotlar

1. Badriddin ibn Jamoa. “lyzohud dalil fi qot’1 hujaji ahli at-ta’tiyl”. Damashgq.

Daru igro. 2005.

2. Ibn al-Javziy. “Daf” shubhat at-tashbih”. Taghiq: Muhammad Zohid Kavsariy.

Misr. Al-maktaba al-azhariyya litturos. 89 b.

3. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika.

Darul ulum. 2020. 1-juz. (Sharh an-Navaviy ‘ala Sahih Muslim, 20/5)

4. Alloma Mahmud Muhammad Xattob as-Subkiy. “Ad-Dinul-xolis”. 1991. 503 b.

5. Hofiz Ibn Hajar. “Hady as-sari”. Daru tiyba. 1-juz.

6. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul agiyda at-tahoviyya”. Afrika.

Darul ulum. 2020. 1-juz. (Muhammad Solih Usaymiy. “Sharh al-Aqida al-

Vositiiyya”. Riyoz. Daru ibn Javziy. 1-juz. 283-287-betlar.)

7. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul agiyda at-tahoviyya”. Afrika.

Darul ulum. 2020. 1-juz. (Shayx Hamid as-Sinnon va Favziy al-Anjariy.” Ahlu

sunna al-Asha'ira”. Daruz ziyo. 318 b. 144-bet.)

8. Ibn al-Javziy. “Majalis Ibn al-Javziy fi al-Mutashabih min al-Ayat al-

Qur’aniyya”. Tahqiq: Basim Makdash. Bayrut. Dorul kutubul ilmiyya. 2013. 208

b.

9. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul agiyda at-tahoviyya”. Afrika.

Darul ulum. 2020. 1-juz.

AHLI SUNNA VAL-JAMOANING ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH
SIFATLARINI BORASIDA TUTGAN YO*‘LI

Nabijonov Muhammadmuso Rasuljon o ‘g ‘i,
O ‘zbekiston xalgaro islomshunoslik akademiyasi

magqsadli tayanch doktoranti. Mir Arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi

Telefon: +998902161496
Annotatsiya: Ushbu maqgolada Islomdagi mujassima va mushabbiha firqalarining
mutashobih oyat va hadislarning zohiriy ma’nosini dalil qilishga bo‘lgan

44



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

urinishlarini, Ahli Sunna val-Jamoaning bu boradagi ikki asosiy metodini: Salaf
ulamolarining tafviz (ma’nosini Allohga topshirish) yo‘li va Xalaf ulamolarining
ta’vil (Allohga loyiq ma’no bilan izohlash) yo‘lini tutganligini tahlil qilinadi.
Nuriddin Sobuniy, Imom Shahristoniy va Imom Abu Bakr al-Jassos kabi buyuk
allomalarning so‘zlari bilan dalillangan bu matnda, har ikki yo‘l ham tashbih
(o‘xshatish)dan tiyilish, Qur’onning muhkam oyatlariga qaytish va Alloh taoloni
maxluqotlarning sifatlaridan poklash maqsadida ekanligi ta’kidlanadi.

Kalit so‘zlar: mujassima, mushabbiha, ahli sunna, mutashobih, muhkam, firqa,
tafviz, ta’vil.

Nuriddin Sobuniy o‘zlarining “Al-bidoya fi usulid-din” asarlarida
quydagilarni keltiradi: “Mujassima va mushabbiha firqalari o‘zlarining iddaolariga
mutashobih® oyat va xabarlarning zohiriy ma’nolarini hujjat gilganlar. Ahli
sunnaning bu borada ikki xil yo‘li bor:

1. Ularni qabul qilib tasdiglash va ularning ta’vilini Allohga havola qilish,
tashbih vojib qiladigan narsadan Alloh taoloni xoli deb bilish. Bu salafi
solihlarimizning tutgan yo‘lidir.

2. Mazkur oyat va hadislarni qabul qilish va ularning ta’viyllari hagida Alloh
taoloning Zotiga loyiq bo‘ladigan ma’nolarni berish. Ushbu ma’nolarni berishda asl
lug‘atga muvofiq bo‘lishini va Alloh taolo iroda qilgani shu deb qat’iy aytmaslikni
shart qilganlar. Bu xalaf ulamolarning tutgan yo‘lidir. Ushbu bahsda salaf
ulamolarning tutgan yo‘llari (xatodan) salomat bo‘luvchiroq, xalaf ulamolarning
tutgan yo‘llari esa (xato e’tiqoddan) tiyuvchiroq hisoblanadi. [1, 31-32-betlar. ]

Demak, mutashobih matnlar borasida Ahli sunnaning tutgan yo‘li
quyydagicha: Ularning ta’viliga kirishmaslik, chunki ko‘plab buyuk
shayxlarimizdan rivoyat qilinganidek: “Biz ularning nozil qilinganiga iymon
keltiramiz, ammo ta’viliga kirishmaymiz.” deganlar. Yoki lafz ehtimol qiladigan
ba’zi ma’nolarga jazmsiz haml qilmog‘imiz ham mumkin. Mashoyixlarimiz: “Bu
lafzlar bir necha ma’nolarni o‘z ichiga oladi, shuning uchun ularni gat’iy aqliy
dalilga va muhkam oyatlarga mos keladigan ma’noga haml qilish kerak, toki Alloh
taoloning hujjatlarida ziddiyat yuzaga kelmasin” deyishgan. [2, 74-bet.]

Imom Shahristoniy rohimahulloh shunday deydi: “Bilingki, hadis
ashoblaridan bo‘lgan Salaflar (avvalgilar) mo‘tazilalarning kalom ilmiga chuqur
kirib ketganini, roshid imomlardan odat gilingan sunnatga xilof ish tutganini, ba’zi
Umaviylar amirlari ularni qadar (taqdir) haqidagi so‘zlarida qo‘llab-quvvatlaganini,
ba’zi Abbosiylar xalifalari esa ularni sifatlarni inkor qilish va Qur’onning

 Ma’nosi bir garashda tushunarli bo‘lmagan yoki bir nechta ma’noga ehtimoli bor bo‘lgan Qur’on oyatlari va
hadislar.

45



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

yaratilganligi haqidagi so‘zlarida qo‘llab-quvvatlaganini ko‘rganlarida, Hakim
Kitob (Qur’on)ning mutashobih (ma’nosi aniq bo‘lmagan) oyatlari va Omonatli
Payg‘ambarimiz alayhissalomning xabarlari (hadislari) borasida Ahli Sunna val-
jamoa mazhabini qanday bayon qilishda hayratda qoldilar.

Ahmad ibn Hanbal, Dovud ibn Ali al-Isfahoniy va salaf imomlaridan bo‘lgan
bir guruh ulamolar, o‘zlaridan avvalgi hadis ashoblaridan bo‘lgan Molik ibn Anas,
Mugotil ibn Sulaymon kabi salafning yo‘lidan yurdilar va salomatlik yo‘lini
tanladilar.

Ular shunday dedilar: “Biz Kitob va Sunnatda kelgan narsalarga iymon
keltiramiz va ta’vil (ma’no berish)ga kirishmaymiz. Zero, Alloh azza va jalla
maxluqotlarning birortasiga o‘xshamasligi, xayolda paydo bo‘lgan har bir narsani
Uning o‘zi Yaratuvchi va O‘lchovchi ekanligi qat’iy ravishda ma’lum bo‘lgandan
so‘ng ta’vilga hojat yo‘q™.

Ular tashbih (o‘xshatish)dan haddan tashqgari ehtiyot bo‘lishar edilar. Hatto
shunday dedilarki: “Kimki Alloh taoloning: “Ey Iblis, Men O‘z qo‘llarim bilan
yaratgan narsaga sajda qilishingdan seni nima to‘sdi?” (Sod surasi: 75-oyat)
degan qovlini o‘qiyotganda qo‘lini qimirlatsa, yoki “Mo‘minning qalbi
Rahmonning ikki barmogqlari orasidadir” degan rivoyatni aytayotganda ikki
barmog‘i bilan ishora qilsa, uning qo‘lini kesish va barmoqlarini sug‘urish vojib
bo‘ladi.” Ular oyatlarni tafsir qilishdan va ta’vil qilishdan to‘xtaganlariga ikki sabab
borligini aytishdi:

1. Qur’onda kelgan man’ (taqiq): Alloh taoloning: “...Bas, qalblarida egilish
borlar fitna izlab va ta’vilini talab qilib, undan mutashobih bo‘lgan narsaga
ergashurlar. Holbuki, uning ta’vilini Allohdan boshqa hech kim bilmas. Ilmda
mustahkam bo‘lganlar esa: “Unga iymon Kkeltirdik, barchasi Robbimiz
huzuridan”, deydilar. Faqat aql egalarigina eslatma olurlar.” (Oli Imron surasi:
7-oyat) degan qovlidir. Bas, biz egilishdan (adashishdan) ehtiyot bo‘lamiz.

2. Ta’vilning iyymo (ittifoq) bilan zonniy (gumonli) ish ekanligi: Alloh
taoloning sifatlari haqida zon bilan gapirish joiz emas. Aks holda, oyatni Alloh
taoloning murod qilmagan ma’nosida ta’vil qilib qo‘yishimiz va shu bilan egilishga
(adashishga) tushib qolishimiz mumkin. Balki biz ilmda mustahkam bo‘lganlar
aytganidek: “Barchasi Robimiz huzuridan” (Oli Imron surasi: 7-oyat) deymiz,
zohiriga iymon keltiramiz, botinini tasdigqlaymiz va uning ilmini Alloh taologa
topshiramiz. Biz bu narsani bilishga mukallaf emasmiz, chunki bu iymon shartlari
va ruknlaridan emas. Ba’zilari esa yanada ko‘proq ehtiyot bo‘lib: “““Yad”, “Vajh”,
“Nafs” va “Istavo” kabi so‘zlarni va ularga o‘xshash mutashobih oyat va hadislarni
tarjima qilmaslik, balki zikr qilishga hojat bo‘lsa, uni lafziy (arabcha) kelganidek

46



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ifodalash lozim” dedilar. Mana shu salomatlik yo‘lidir va u tashbih (o‘xshatish)dan
mutlaqo uzoqdir”. [3, 103-bet.]

Imom Abu Bakr al-Jassos shunday dedi: “Alloh taoloning “Ular bulut
soyabonlari ostida Allohning va farishtalarning kelishidan boshqa narsaga
intizor bo‘lishmoqdami?!” (Baqara surasi: 210-oyat) degan qovli, bizga Alloh
taolo O‘zining “U zot senga Kitobni nozil qilgan zotdir. Unda muhkam oyatlar
ham bor, ular Kitobning onasidir (asosi). Boshqa oyatlar esa mutashobihdir.
Bas, qalblarida egilish borlar undan mutashobih bo‘lgan narsaga
ergashadilar...” (Oli Imron surasi: 7-oyat) degan qovlida buyurganidek, muhkam
(ma’nosi aniq) oyatga qaytarishga buyurilgan mutashobih oyatlardandir. Bu
oyatning mutashobih bo‘lishiga sabab, u lafzning haqiqily ma’nosini, ya’ni
Allohning kelishini ham ehtimol qiladi, shuningdek, u Allohning amrini va uning
oyatlarining dalilini (ya’ni, amr yoki azobning kelishini) nazarda tutishni ham
ehtimol qiladi. Xuddi boshga o‘rinda shunday deyilganidek: “Ular faqat o‘zlariga
farishtalarning kelishiga yoki Robbingning kelishiga yoki Robbingning ba’zi
oyat-alomatlarining Kelishiga intizor bo‘lishadimi?” (An’om surasi: 158-oyat).

Bu mutashobih oyatlarning barchasi Alloh taoloning “...yoki Robbingning
kelishiga...” (An’om surasi: 158-oyat) degan qovlida bayon qilingan narsaga haml
qilinadi. Chunki Alloh taologa “Kelish”, “Intiqol” (ko‘chish) va “Zavol” joiz emas.
Zero, bu narsalar jismlarning sifatlari va yaratilganlikning dalolatlaridir
(alomatlaridir). Alloh taolo muhkam oyatda shunday degan: “Unga o‘xshash biron
narsa yo‘qdir” (Shuuro surasi: 11-oyat). Ibrohim alayhissalom yulduzlarning
harakatlanishi, ko‘chishi va zavol topishini ularning yaratilganligiga dalil qilib
keltirdi va buni 0z gavmiga hujjat qildi. Alloh taolo mushabbihalarning so‘zlaridan
yuksakdir va ulug‘dir”. [4, 397-bet]

Xulosasi o‘rnida shuni aytamizki, Ahli Sunna val-Jamoa mutashobih oyat va
hadislarga yondashuvda mujassima va mushabbiha firqalariga qarshi qat’iy
pozitsiyada turadi. Salaf ulamolarimiz zohirty ma’noni rad etib, mutashobih
sifatlarning haqiqiy ma’nosini Alloh taologa topshirish yo‘lini tanlaganlar. Bu yo‘l
salomatlik (ehtiyotkorlik) jihatidan eng afzal yo‘ldir. Xalaf ulamolari esa, aqliy
dalillar va muhkam oyatlarga asoslanib, Alloh taoloning ulug‘ligiga loyiq bo‘lgan
ta’vil (izoh) yo‘lini tutganlar. Bu yo‘Ini insonlarni Alloh taolo haqqida noto‘g‘ri
e’tiqod qilishlaridan saqlaguvchi yo‘l deb e’tirof erganlar.

Ikkala mazhabning ham asosiy magsadi bitta: Alloh taoloni mutlaqo
maxluqotlariga o‘xshatishdan poklash va Uni jismlarning sifatlaridan (harakat,
ko‘chish, zavol) xoli deb bilishdir. Ulamolar, mutashobih matnni doimo “Unga
o‘xshash biron narsa yo‘qdir” (Shuuro, 11-oyat) kabi muhkam oyatlarga
qaytarishni shart qilganlar.

47



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Foydalanilgan adabiyotlar
1. Nuriddin Sobuniy Buxoriy. “Al-bidoya fi usulid-din” (Usulid-dinga kirish).
Istanbul. Maktabatul hanafiyya. 2023. 31-32-betlar
2. Mahmud ibn Zayd al-Lomushiy. “At Tamhid ligovaid at-tavhiyd”. Tahqiq:
Usmon Arquj. Turkiya. Erenler vakfi ilm va hizmat yo‘linda. 2021. — 74-bet.
3. Abu bakr Ahmad as-Shahristoniy “al-Milal va an-Nihal”. Bayrut. Darul ma’rifa.
1993. 1-juz. 103-bet.
4. Ahmad ibn Ali ar-Roziy al-Jassos. “Ahkomu al-Qur'on”. Bayrut. Darul ihyo.
1992. 1-juz. 397-sahifa.

YOSHLARNING ORASIDA SOF ISLOMIY AQIDANI TARG‘IB QILISH
YO‘LLARI VA VOSITALARI

Raxmonov Akbar
Mir Arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi

Annotatsiya. Magolada XXI asrda axborot va global madaniyat ta’siri ostida
yoshlar ongida shakllanayotgan turli g‘oyaviy, diniy va falsafiy qarashlar tahlil
qilinadi. Muallif yoshlar dunyogarashida paydo bo‘layotgan diniy savodsizlik,
noto‘g‘ri talqin va radikal qarashlarning oldini olishda sof islomiy aqidani
shakllantirishning ahamiyatini asoslab beradi. Shuningdek, imom Abo‘ Mansur
Moturidiy ta’limotining bu jarayonda tutgan o‘rni, ya’ni aqidada “aql va iymon
uyg‘unligi” tamoyilining tarbiyaviy ahamiyati yoritilgan. Maqolada yoshlarda sof
islomiy aqidani qaror toptirishning samarali yo‘llari — ta’lim tizimi, oila mubhiti,
ommaviy axborot vositalari va jamoat tashkilotlari orqali amalga oshirish
strategiyalari ilmiy jihatdan tahlil etilgan. Shuningdek, zamonaviy axborot
maydonida yoshlar ongini muhofaza qilish va islom dinining insoniylik,
bag‘rikenglik, ilm va adolatga asoslangan haqiqiy qiyofasini etkazish bo‘yicha
takliflar berilgan.

Kalit so‘zlar: islomiy aqida, yoshlar tarbiyasi, Moturidiy ta’limoti, iymon va aql
uyg‘unligi, dinly maorif, radikalizm, ma’naviy tarbiya, axborot ta’siri, ma’rifiy
targ‘ibot, bag ‘rikenglik.

Kirish. XXI asr insoniyat tarixida axborot va texnologiyalar inqilobi davri
sifatida kirib keldi. Bugungi yoshlar o‘z dunyogarashini nafaqat oilaviy muhit, balki
internet, ijtimoiy tarmoqlar, global madaniyat va turli mafkuraviy oqimlar ta’sirida
shakllantirmoqda. Shunday sharoitda ularning ongiga har xil diniy, falsafiy va
g‘oyaviy qarashlar kirib kelmoqda. Natijada ayrim yoshlar orasida diniy masalalarda
yuzaki yondashuv, noto‘g‘ri talqin va radikal fikrlar paydo bo‘layotgani kuzatiladi.

48



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Shu bois, sof islomiy aqidani shakllantirish — yoshlarning iymonini to‘g‘ri
asosga qurish, ularni buzg‘unchi g‘oyalardan himoya qilish va ularning galbida
Yaratganga sadogat, insonparvarlik, bag‘rikenglik kabi fazilatlarni qaror
toptirishning eng muhim omilidir.

Agida — bu musulmonning butun dunyoqarashi, e’tiqodi va hayotiy
qarashlarini belgilab beruvchi negizdir. Imom Abu Mansur Moturidiy ta’limotiga
ko‘ra, “aqida — bu ilm va iymon uyg ‘unligidir.” Demak, sof aqida insonni
jaholatdan, xurofotdan va noto‘g‘ri talginlardan saqlaydi.

I.Sof islomiy aqidaning mohiyati va uning yoshlar tarbiyasidagi o‘rni

Islom aqidasi Qur’on va sahih hadislar asosiga qurilgan. Unga ko‘ra, har bir
mo ‘min Allohning yagonaligiga, Uning sifatlariga, farishtalarga, ilohiy kitoblarga,
payg‘ambarlarga, oxirat kuniga va taqdir masalasiga ishonadi. Bu e’tiqod inson
ruhiyatida sobitlik, hayotda maqgsadlilik va jamiyatda tinchlikni ta’minlaydi.

Islom aqidasi nafaqat diniy bilimlar tizimi, balki inson tafakkurini
tarbiyalovchi ma’naviy maktabdir. Chunki u iymon bilan birga aql, ilm va adolatni
ham o°‘z ichiga oladi. Imom Moturidiy “Kitob at-Tavhid” asarida shunday deydi:

“Allohni tanish — bu inson aqlining eng oliy darajasidir. Iymon esa aql bilan
mustahkamlangandagina sobit bo ‘ladi.”

Demak, yoshlarning aqidaviy tarbiyasida asosiy yo‘nalish — ularni iymon va
aql uyg‘unligiga o‘rgatishdir. Fagat his-tuyg‘u emas, balki dalil, ilm va tafakkur
asosidagi e’tiqod mustahkam bo‘ladi.

Shuningdek, sof aqidani shakllantirishning asosiy vazifasi — yoshlarni bid’at,
xurofot, ekstremistik va radikal g‘oyalardan himoya qilishdir. Bugungi kunda ayrim
yot ogimlar yoshlarni diniy savodsizlikdan foydalanib, “sof islom” ni o°zcha talqin
qilishga urinishmoqda. Ularning maqsadi islomning asl mohiyatini buzish va
jamiyatda bo‘linish keltirishdir. Shu sababli to‘g‘ri aqidaviy ta’lim — bu mafkuraviy
xavfsizlik kafolatidir.

I1. Yoshlar orasida sof islomiy aqidani shakllantirishning samarali yo‘llari

Yoshlarning iymoniy dunyoqarashini shakllantirish murakkab va tizimli
jarayon bo‘lib, u quyidagi asosiy yo‘nalishlarda olib borilishi kerak:

a) Ta’lim tizimi orqali shakllantirish

Diniy-ma’rifiy bilimlarni davlat ta’lim tizimi bilan uyg‘un holda berish zarur.
Maktab va oliy o‘quv yurtlarida “Ma’naviyat asoslari”, “Dinshunoslik™, “Islom
tarixi” kabi fanlar orqali o‘quvchilarga diniy qadriyatlarning insonparvarlik
mohiyati tushuntirilishi kerak.

Zamonaviy pedagogik yondashuv — muhokamali darslar, interfaol metodlar,
tarixiy manbalarga tayangan tahliliy ishlanmalar yoshlarning diniy tafakkurini

49



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

mustahkamlaydi. Shuningdek, Imom Buxoriy, Imom Termiziy, Imom Moturidiy,
Bahouddin Nagshband kabi allomalar hayoti va merosini o‘rganish yoshlar uchun
ideal namuna bo‘la oladi.
b) Oila muhitida diniy tarbiya

Oila — aqidaviy tarbiyaning birlamchi o‘chog‘idir. Har bir ota-ona farzandlariga
Allohni sevish, minnatdorlik, halollik va adolat kabi fazilatlarni singdirish orqali
islomiy e’tiqodning ildizini mustahkamlaydi. Rasululloh (s.a.v.) hadislarida:

“Eng yaxshi meros — bu ota-onaning bolaga qoldirgan yaxshi axloqi va to ‘g ‘ri
e’tigodidir.”

Ota-onalar farzandlarining diniy savodini oshirish uchun ishonchli
manbalardan birgalikda o‘rganish, masjid va diniy-ma’rifiy tadbirlarda qatnashish,
farzandlar bilan aqidaviy mavzularda suhbat qurishlari zarur.
¢) Ommaviy axborot vositalari va internet orqali targ ‘ibot

Bugungi yoshlar ko‘proq axborotni ijtimoiy tarmoqlardan oladi. Shu sababli
diniy-ma’rifty kontentni zamonaviy uslublarda, yoshlar tili bilan etkazish dolzarb
masala hisoblanadi.

Podkastlar, qisqa videoroliklar, grafik dizaynli hadislar, mobil ilovalar orqali
aqidaviy bilimlarni O‘zbekiston musulmonlari idorasi xodimlari tomonidan
tushunarli tarzda etkazish mumkin. Bu borada O‘zbekiston musulmonlari idorasi,
“Muslim.uz”, “Mir Arab.uz” kabi rasmiy platformalar muhim o‘rin tutadi.

d) Yoshlar tashkilotlari va jamoat faoliyatida islomiy qadriyatlarni targ ‘ib etish

Mahalla, ta’lim muassasalari va yoshlar markazlarida “Aqidaviy savodxonlik
klublari” tashkil etish yoshlarning o‘zaro muloqot va o‘rganish imkoniyatini
kengaytiradi. Shuningdek, “Ma’rifat kuni”, “Islom va bag‘rikenglik” kabi
mavzularda tanlov va ilmiy konferensiyalar tashkil etish orqali ularning diniy
bilimini amaliy tarzda mustahkamlash mumbkin.

II1. Sof islomiy aqidani targ‘ib etishda zamonaviy yondashuvlar

Sof aqidani yoshlar orasida keng targ‘ib qilish uchun quyidagi zamonaviy

strategiyalar muhim ahamiyatga ega:

1. Madaniy kontekstga mos yondashuv — aqidaviy mavzularni milliy qadriyatlar,
o‘zbek madaniyati va ma’naviy meros bilan uyg‘un holda talgin etish. Bu orqali
islom dini xalqimiz tarixiga singib ketgan an’anaviy qadriyatlar bilan bir butun holda
yoritiladi.

2. Ilmiy asoslangan metodologiya— aqidaviy masalalarni hissiy da’vat emas, balki
tarixiy, mantiqiy va ilmiy asosda tushuntirish. Masalan, “iymon va aql” o‘rtasidagi
uyg‘unlikni ilmiy dalillar bilan yoritish yoshlarning qiziqishini oshiradi.

50



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Xulosa. Yoshlar — millatning kelajagi, dinning tayanchi va jamiyatning
kuchidir. Ularning qalbida sof islomiy aqidani shakllantirish — bu nafaqat diniy,
balki ijtimoily va mafkuraviy xavfsizlikning garovidir. To‘g‘ri e’tiqod insonni nafs,
johillik va buzg‘unchi g‘oyalardan himoya qiladi.

Shu bois, davlat siyosati, ta’lim tizimi, diniy idoralar, ota-onalar va fugarolik
jamiyati institutlari o‘zaro hamkorlikda **ilmiy asoslangan, zamonaviy va yoshlar
ruhiyatiga mos diniy-ma’rifiy strategiyani** ishlab chiqishlari zarur.

Sof aqida — bu nur, u jamiyatni tozalaydi, qalblarga tinchlik keltiradi va yosh
avlodni komil insonlik sari etaklaydi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati
1. Qur’oni karim. Tarjima va tafsir. Toshkent: Toshkent islom universiteti nashriyoti,
2019.
2. Imom Abu Mansur Moturidiy. *Kitob at-Tavhid*. Toshkent: Movarounnahr
nashriyoti, 2000.
3. Imom al-Buxoriy. *Al-Jomi’ as-sahih*. — Qohira: Dar al-Hadis, 1998.
4.  O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.M. Mirziyoyevning “Yoshlar
ma’naviyatini yuksaltirish va ularning bo‘sh vaqtini mazmunli tashkil etish
to ‘g ‘risida”’gi PQ—4068-son qarori, 2018-yil.
5. Alouddin Mansur. *Islom aqidasi*. — Toshkent: Hilol-nashr, 2016.
6. Said Ahmadjon. *Moturidiylik ta’limoti va zamonaviy aqgidaviy muammolar®. —
Toshkent: O ‘zbekiston Islom akademiyasi, 2020.

ZAMONAVIY AXBOROT OQIMIDA SOF AQIDANI HIMOYA QILISH
Bogiyev Azizbek Abdullajon o ‘g'li

Mir Arab oliy madrasasi va "Jo ‘ybori Kalon" ayol-qizlar
o ‘rta maxsus islom ta'lim muassasasi o ‘qituvchisi

Annotatsiya. Ushbu maqola zamonaviy ragamli muhitda diniy e'tiqod va aqidaviy
qadriyatlarni saqlash muammolarini o‘rganadi. Axborot texnologiyalarining jadal
rivojlanishi va ijtimoiy tarmoqlarning keng tarqalishi musulmon jamiyatida aqidaviy
xavf-xatarlarning yangi shakllarini yuzaga keltirmoqda. Natijalar shuni ko‘rsatadiki,
axborot oqimining ortishi bilan bir qatorda soxta diniy ma'lumotlar, ekstremistik
g'oyalar va sekularizatsiya ta'siri kuchaymoqda. Maqolada Muslim jamiyatida diniy
savodxonlikni oshirish, ishonchli manbanapdan foydalanish va tanqidiy fikrlashni
rivojlantirish orqali agidaviy himoya strategiyalari taklif etiladi.

Kalit so‘zlar: aqida, axborot oqimi, raqamli muhit, diniy savodxonlik, islom,
ijtimoiy tarmogqlar, ekstremizm, diniy bilim

51



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

KIRISH

XXI asrda axborot-kommunikatsiya texnologiyalarining inqilobiy rivojlanishi
insoniyat hayotining barcha jabhalarini o‘zgartirdi va diniy sohaga ham chuqur ta'sir
ko‘rsatdi. Internetning global tarmoqqa aylanishi, smartfonlarning keng tarqalishi va
ijtimoiy media platformalarining jadal o‘sishi axborot olish va targatish usullarini
tubdan o‘zgartirdi [1]. Musulmon jamiyati ham bu jarayonlardan chetda qolmadi va
zamonaviy raqamli muhit islom aqidasini saqlash va rivojlantirishda ham
imkoniyatlar, ham xavf-xatarlar yaratdi. Sof islom aqidasini himoya qilish
muammosi bugungi kunda yangicha ko‘rinishga ega bo‘lib, an'anaviy diniy ta'lim
tizimidan tashqari ko‘plab yangi va nazorat qilinmaydigan axborot manbalari paydo
bo‘ldi [2]. Axborot ogimining ortishi bilan bir qatorda, soxta diniy fatvolar, bid'at va
xurofotlarni targ'ib giluvchi kontentlar, ekstremistik talginlar va dinty bilimlarning
noto‘g'ri sharhlari keng tarqalmoqda. Bu vaziyat aynigsa yoshlar orasida aqidaviy
adashishlar xavfini oshirmoqda, chunki ragamli avlod axborotni asosan internet
orqali oladi va har doim ham manba ishonchliligi va ma'lumot to‘g'riligini tekshira
olmaydi [3].

METODOLOGIYA VA ADABIYOTLAR TAHLILI

Ushbu tadqiqot adabiyotlar tahlili metodologiyasiga asoslanadi va zamonaviy
ilmiy manbalar, diniy adabiyotlar hamda axborot texnologiyalari sohasidagi
tadqiqotlarni o‘rganishni o‘z ichiga oladi. Campbell ragamli diniy amaliyotlar
(digital religion) tushunchasini tahlil gilar ekan, zamonaviy texnologiyalarning diniy
hayotga integratsiyasi diniy institutlar va shaxslar uchun ham imkoniyatlar, ham
muammolar keltirib chiqarganligini ta'kidlaydi [4]. Muallif ijtimoiy tarmogqlarda
diniy ma'lumotlarning tez tarqalishi bir tomondan bilim olish imkoniyatlarini
kengaytirishini, boshga tomondan esa sifatsiz va noto‘g'ri axborotning ham oson
yoyilishiga sabab bo‘lishini ko‘rsatadi. Bu holat aynigsa aqida kabi nozik va asosiy
diniy bilimlar sohasida xavfli bo‘lib, odamlar rasmiy ulamolardan emas, balki
noma'lum internet manbalaridan ma'lumot olishga moyil bo‘lmoqda.

Bunt musulmonlarning ragamli makondan foydalanish uslublari to‘g'risidagi
tadqiqotida islom aqidasiga oid bilimlarni tarqgatishda ijtimoiy tarmoqlar va onlayn
platformalarning o°sib borayotgan rolini ko‘rsatadi [5]. Muallif musulmon
yoshlarining 70% dan ortigh diniy savollariga javob izlashda internetdan
foydalanishi va bu jarayonda ular ko‘pincha manbalarning ishonchliligi va diniy
vakolatliligini tekshirmasligini aniqlaydi. Bu holat soxta olimlar, ekstremistik
guruhlar va bid'at tarqatuvchilarning axborot makonida faoliyat yuritishi uchun
qulay zamin yaratmoqda. Rossiyalik olim Malashenko post-sovet makonida
islomning transformatsiyasi va ragamli texnologiyalar ta'sirini tahlil qilib, yoshlar
orasida an'anaviy diniy institutlarga ishonchning pasayishi va muqobil axborot

52



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

manbalariga murojaat qilish tendentsiyasini qayd etadi [6]. Bu esa sof aqidani
saglash bo‘yicha an'anaviy mexanizmlarning samaradorligini pasaytirishiga olib
kelmoqda.

O‘zbekistonlik tadqiqotchi Erkaev milliy diniy ta'lim tizimida zamonaviy
axborot texnologiyalaridan foydalanish masalalarini ko‘rib chigar ekan, yoshlarni
diniy ekstremizm va radikalizm xavflaridan himoya qilishda raqamli savodxonlik va
tanqidiy fikrlashni rivojlantirishning ahamiyatini ta'kidlaydi [7]. Muallif diniy
bilimlarni to‘g'ri va ilmiy asosda tarqatishda rasmiy diniy tashkilotlar va ta'lim
muassasalarining mas'uliyatini oshirish zarurligini ko‘rsatadi. Zarrinkub ijtimoiy
tarmoglarda diniy kontentning tarqalish mexanizmlarini o‘rganib, algoritmik
tizimlarning foydalanuvchilarni ularning mavjud e'tiqodlariga mos keladigan
ma'lumotlar bilan ta'minlashi natijasida "axborot pufakchalari" (echo chambers)
yuzaga kelishini aniqlaydi [8].

NATIJALAR VA MUHOKAMA

Adabiyotlar tahlili asosida zamonaviy axborot oqimining islom aqidasiga
ta'sirini bir necha asosiy yo‘nalishlar bo‘yicha baholash mumkin. Birinchidan,
raqamli texnologiyalar diniy bilimlarni tarqatish va o‘rganishda katta imkoniyatlar
yaratdi, ammo ayni paytda sifat nazorati va manba ishonchliligi muammolari
keskinlashdi. Internetda islom aqidasiga oid minglab saytlar, video darsliklar,
ijtimoily media sahifalari va mobil ilovalar mavjud bo‘lib, ularning aksariyati
vakolatli diniy olimlar tomonidan tekshirilmagan yoki hatto ziddiyatli ma'lumotlarni
0‘z 1chiga oladi [9]. Bu holat oddiy musulmonlar uchun to‘g'ri va sof aqidaviy
bilimlarni noto‘g'ri va buzilgan ma'lumotlardan ajratishni qiyinlashtirmoqda.
Ikkinchidan, ijtimoiy tarmoqlar va instant messenger dasturlar orqali diniy fatvolar
va sharh-izohlarning tez tarqalishi, ko‘pincha kontekstsiz va qisqartirilgan holda,
aqidaviy tushunchalarning soddalashtirilishi va noto‘g'ri tushunilishiga olib
kelmoqda. Murakkab diniy masalalar oddiy post yoki gisqa video formatida taqdim
etilganda, ularning chuqurligi va nozik jihatlari yo‘qolib, yuzaki va ba'zan xato
tushunchalar shakllanadi.

Uchinchidan,  ekstremistik  va  radikallashgan  guruhlar  ragamli
texnologiyalardan yoshlarni o°z saflariga jalb qilish uchun faol foydalanmoqda va
ular islom aqidasining buzilgan talginlarini targ'ib qiladi. Tadqiqotlar shuni
ko‘rsatadiki, terrorchilik guruhlar professional darajada tayyorlangan raqamli
kontentlar orqali yoshlarning diniy hissiyotlariga ta'sir ko‘rsatadi va ularni g'oyaviy
jihatdan qayta dasturlashga harakat qiladi [10]. To‘rtinchidan, sekularizm va g'arbiy
falsafiy ogqimlarning axborot makonida keng tarqalishi, aynigsa ingliz tilida kontent
istemol qiladigan yoshlar orasida, diniy e'tiqodlarni zaiflashtirish va shubha
uyg'otish jarayonlarini tezlashtirmoqda. Postmodernizm, ateizm va agnostitsizm

53



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

kabi qarashlar ijtimoiy tarmoqlarda jozibador va mantiqiy ko‘rinishda taqdim etilib,
diniy asoslarga shubha tug'dirmoqda. Biroq, bu muammolarning echimi ham
ragamli texnologiyalarning o‘zida yotadi. Rasmiy diniy institutlar va vakolatli
olimlar zamonaviy media formatlaridan to‘g'ri va sof aqidaviy bilimlarni tarqatish
uchun foydalanishi mumkin va bu yo‘nalishda ba'zi ijobiy tajribalar mavjud.
O‘zbekistonda Musulmonlar idorasi, turli diniy ta'lim markazlari va olimlar ijtimoiy
tarmogqlarda faol bo‘lib, to‘g'ri diniy ma'lumotlarni tarqgatmoqda.
XULOSA

Zamonaviy axborot oqimi islom aqidasini saglash va himoya qilish sohasida
yangi muammolar va imkoniyatlar yaratdi. Ragamli texnologiyalarning jadal
rivojlanishi diniy bilimlarni tarqatish jarayonini demokratlashtirdi, ammo ayni
paytda sifat nazorati, manba ishonchliligi va kontekstsiz ma'lumotlar targalishi kabi
muammolarni kuchaytirib yubordi. Adabiyotlar tahlili shuni ko‘rsatdiki, musulmon
jamiyati, xususan yoshlar, internetdan diniy bilim olishda faol bo‘lib, bu jarayonda
ular ko‘pincha noto‘g'ri, buzilgan yoki hatto ekstremistik talginlarga duch kelmoqda.
Sof islom aqidasini himoya qilish uchun kompleks yondashuv zarur bo‘lib, u diniy
savodxonlikni oshirish, tanqidiy fikrlash ko‘nikmalarini rivojlantirish, ishonchli
axborot manbalarini yaratish va targ'ib qilish, hamda an'anaviy diniy ta'limni
zamonaviy texnologiyalar bilan integratsiya qilishni 0‘z ichiga olishi kerak. Rasmiy
diniy institutlar va olimlar ragamli makondan faol foydalanib, to‘g'ri aqidaviy
bilimlarni professional va zamonaviy formatda taqdim etishlari lozim. Shuningdek,
ota-onalar, o‘qituvchilar va jamiyat a'zolarining ragamli savodxonligi va axborot
manbalarini tanqidiy baholash qobiliyatini oshirish muhim ahamiyatga ega.

ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. Anderson, J. Q. & Rainie, L. (2018). The future of well-being in a tech-
saturated world. Pew Research Center.

2. borocnosckuii, B. A. & Myxamer3snoBa, P. M. (2020). Mcnamckoe
oOpa3oBaHue B yCIOBUAX Iu(poBHU3atsin odmiecTBa. Mciam 8 cospemenHom mupe,
16(2), 45-62.

3. Erkaev, A. (2020). Yoshlar ma'naviyatini shakllantirish: zamonaviy
yondashuvlar. Islom universiteti ilmiy jurnali, 4(3), 78-95.

4. Campbell, H. A. (2017). Surveying theoretical approaches within
digital religion studies. New Media & Society, 19(1), 15-24.

5. Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How cyber-Islamic environments
are transforming religious authority. University of North Carolina Press.
6. Manamenko, A. B. (2019). Ucnam B wuHTepHeTe: HOBbIE (OPMBI

pPENUTUO3HON  KOMMYHHKatsin. Mupogas  sxoHoMuKka U  MeNCOYHaAPOOHbIe
omuowenus, 63(8), 95-103.

54



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

7. Opkae, A. 3. (2020). Mwuuidi Fod Ba MabHABUAT acOCIapH:
3amoHaBuM Myammonap. O zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi axboroti, 2,
112-125.

8. Zarrinkub, F. (2021). Echo chambers and filter bubbles: The impact of
social media on religious discourse. Journal of Religion, Media and Digital Culture,
10(1), 56-78.

9. Kyponsarauk, M. C. & Kyponsarauk, A. U. (2021). ComnansHbie ceTH
KaK MHCTPYMEHT pacClpOCTpAaHCHHsI pEeIUTHo3HONW uHpopMatsin. BecmHuk
Mockoeckoeo ynusepcumema. Cepus 10: ZKypnanucmuxa, 3, 67-84.

10. Conway, M. (2020). Terrorist use of social media and how to counter it.
The RUSI Journal, 165(3), 42-53.

AHBAP IIOX KAIIMUAPH — BYIOK XAHA®UWIT MY XA JJTUC

Huzomuoounos Xowumocon Myxammaosxconosuu

Hmom Tepmu3zuii Homuoazu uciom UHCMUMYmuy Kamma YKUmyeyucu
+998901682955

AHHOTanMsA: XaJUC PUBOSTIAPU TAJKUK KWJIMHAP dKaH Xaauc, PUKX Ba OOIIKa
dannap Oyiimua Asuioma ne6 TaH omuHradn AxBap [llox Kammwupwuii (1875-
1933)HuHT axJiu CyHHa BaJj )Kamoa, XycycaH, XxaHaduil Mmazxabua sxkaHu, oyaranaa
XaM YHUHT XUMOSYMCH Yiapok Oy Hynga Xu3mar KWITaHUHU KYpUIl MYMKHH.
AWHUKCa, 9bTUKOJ Ba MIApbUW XyKMIIapra JIOUp pUBOSTIIapAa OyHU SIKKOJ KYpPHIL
MyMKHH. Kyinga axxkoM Ba 3BTUKOATA TETUMILIA PUBOATIApHUHT Kammupwii
TOMOHHAH KaHJal yciyO/a mapxJlaHranura YTuoop 06eprd, YHUHT XaauclapHu
mapxJjaniiard MaXOpaTuHU TaxJIMI KUJIaMU3.

Kaaut cy3nap: Xanuc, Taxjui, mapx, Ma3zxa0, Xxanaduii, yciryo, KUpoaT, Taxopar,
Macx, “@otuxa’, PUKXUM, 1aIui, KUTOO.

AJUIOMaHUHT Xaauc coxacugaru (aoausiTHHU YpraHap SKaHMH3, (aKUX
KUMJINTM Ba Yy KaHAal OYJIMIIM KEepakiIuruHu Ownud onamu3. TaakuKoTIap
HaTwkacuaa 1y Mabiaym OVmmuku, AuBap Illox Kammwupwuii Xxamuc Ba Kajgom
WIMHUJAH KEWWHTU YpuHIA SHr Kyn (pukxuii mMaB3yna acapmap €3ran. Kynruna
acapnapuaa puxkxuii uxtwiodiaapra terunum macananapuu €purtrad. [y Ouman
Ooup Katopma, Mazxabmap ypracuma uXTWiIo(au Macalia caHaJIraH HamMo3/1a UMOM
opkacuja “@otuxa”’ CypacHMHU VKHUII Ba HAMO3 WYUJArd TakOWpiapaa KyJaapHu
KYTapHuIll MaB3yJiapujia ajJoxXuaa-aioxuaa MKKuTa Gukxuii acap €3ran. Ausap [1lox
Kammupuitnuar xanaduii masxabura MaHCYOJNIMIHM TakIUAUN 3Mac, Oalku
Januiiapra TasHraH Xouja oynarad. XaauciaapHy mapxJjanijia XoJIuCIuK OuiaH Uil
IOpUTraH, XaTTOKN 0ab3u YpuHiapaa XxaHapuii omuMiaapial Oupopra XaTo Kypca,
anbarta, OyHU aliTUO, TYFPUCH KaHAal OYIUIINHY Y3 YpHUIA OUIAUPUO KETraH.

55



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

®ukx Ba (PUKXYT Xaaucaard IOKCAK CaloXHUATHIAH Qoiinananu0d, XaHadwuii
Ma3XaOWHU Xaauciaap OWiIaH KYJutaO-KyBBAaTJallHM Y3Ura mMakcajJ Kujarad AHBap
[ox KamMupuit OyHMHT y4YyH JAapc Xajkajlapd Ba KUTOO ¢E3UIAaH KEHT
dbornananran. XaHapuii Ma3xaOWMHU PHUBOXKJIAHTUPHUIN YUYYH XaETUHHHT YTTH3
WWIMHY WIM-MabpHudar TapaTyuill XU3MaTu OWIaH YTKa3raH ajuioMa YpHH KellraHa
XaHAQUIIMK Ma3xaOWHU YCTYHJIMTH, XAKJIUTUHU HUCOOTIAWAUraH IajdujulapHU
wirapu cyprat Ba “bunrunku, Aminox mean A0y XanudaHuHT Ma3XxaOuHU KYI1a0-
KyBBaTJall yuyH sipatran’ [9:92] ne6 y3uHuHTr Kapauutapuau ounaupran. Kyiinaa
aJUIOMaHUHT XaHahui Ma3xaOWHU Jalusuiap OWIaH KyBBarjiall yUyH XaJUCIapHU
KaHJ1ail KyJutaranu 6opacuja aiipuM HaMmyHallapHU KYpuO yTamus:

Masxabnap opacuaaru uxtuiodiau macbananapiaa XaHapuil Ma3xaOWHHUHT
doiinacura qanui Oyia onaguraH XaJauciaapHH 3yKKOJIMK OujiaH u3ia0d, yHU TaHao
OJIUIINTA sSIHA OMp EPKUH MUCOJI KUMOMHHHT OPTHAA UKTHIO KUINO, HAMO3 YKUETTaH
»kaMmoaTHUHT DOTHXa CypacHHM YKUMAacIuK Mmachaiacuaup. Masxabnap opacuia
uxtwiodra cabad Oynaran Oy Macana Xycycujaa Kymiad KUTOONap E€3WiraH, Iry
xymianad, Mmom Byxopuii “an-Kupoary xonda-n-umam” Homiu acap €3u0, yHIa
Oy Oopanaru puBOSTIAPHU >KaMJIaraH.

Xanaduitnap Oy Macanajga UMOM OpTHAA HAMO3 YKYBUYHM KUPOAT KHJIMA, )KUM
TYpUIITK KEPAKJIUTHHY TabKuiaraniap. byHra treckapu ynapok modenuitnap dap3
HaMO03 YKyBYM MyKTajuira “@otuxa” cypacuHu YKUIIHU (ap3 Oynaau, neduiurad
Ba Oy Oopana kymnad kuToOmap €3uiurad. AjuioMa XaHapuiinap TyTraH HYJIWHU
KYJUIOBYM UKKHU AOHA Xaauciaap oopauruau, ammo Mimom byxopuii ynapau Yy3MHUHT
KUTOOMAa KenTupMmaraHuHu Mabiaym Kwirad [3:302]. Amap Illox Kammvwupuii
NmoMm baiixakuiiHuHT Oup xaHaduil oguMra HucOaraH ymly mMacayiajia TaHKUAIU
Oopsurura »kaBobaH MaB3yra joup Oup acap €3uin 3apyparu 6op ned xucobiaran
[3:302] Ba macananu keHr paBuiiaa oiaud, “Cynanu Tepmusuii vy mapxjamiaa Oy
oopana yH TypT O6eT 6axc roputrad [3:302-316].

AnBap ox Kammvupuit “Cynann Tepmusuii”’na kenran Yoona non Comur
(Badh. 34/654) puBosT Kunran <USH Al | &l (el ¥V 83 — “@oTmxary-1-KuT06 HI
VKUMaraHHuHT Hamo3u uykaup” [1:823] nmeran xamucHu mmapxjiad, yHIA WUKKH
Mmacajnara ypry oepras:

bupununcu, “@otuxa” cypacCMHUHI XyKMH OYnu0, yHM YKHII XaHadwuiinap
Ha3uIa BOXKKO, KOJITaH y4 Ma3xab/a sca, pykH (dhap3) xucoOmanau.

HNkxknH4M Macaiia 3ca, )kaMmoaT UMOMHUHT opKacuaa “@otnxa’” CypacuHH YKUII
€ YKUMaCJIUTUInP.

Annoma ymly XaJuCHM IapxJjap 3KaH, xaHaduiinap KapamuHda Kyiuiad
KyWUJard UKKA PUBOSTHU Jaivi KO kentupras: “Kum mmomMra UKTHAO KUJCa,
MMOMHUHT KAPOATH YHTa XaM Kupoat xucoomanann” [4:460]; “NmMom Kupoat KuJca,

56



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

KUM TypuO, Kymnok comuur’ [6:278; 7:240]. Cyurpa Y6aiina ubn Xappox (p.a.)
PUBOAT KWITaH XaJWCHU Imapxjamra yTub, ( 35ba ¥) — “Hamo3u HyKaup”
udonacunu 6ab3u XaHaduitnap alTraHuAeK “MyKaMMall HAaMO3H HYKIup” makiuaa
XaBoO Oepwilra Kapliv YMKKaH Ba KyWuJaruwjiapHu aitrad: “MeHuHTr ¢puKpuMya,
OyHnail skaBo0 Kapumi Tapad ¢oiigacura YbTUPOIHUHT IMIUTHHA OYUII CaHATA/IH.
Yynku “Potuxa” cypacuHu YKUII Ouzaa BoxuOAUp. “MykaMMan HaMo3u HYKaup”
JieraH kaBoOra kypa, Hamo3qa “@otuxa” CypacHuHM YKHII BOXKHO IMACIUTH KeJIUO
YUKaau. 3epo yCyll ylIaMmojiapyd alTraHjgapHieK, CyOyT KUXaTHUJaHMHU € JaJIoJIaTh
KUXATUAAHMU 30HHHM Oyiran Oup Xaauc OwJIaH BOXHOMMK coOWT OViamanmn”
[8:385-386].

Kypunu6 typranunex, Ausap [llox Kammupuii ycyn Kouganapuau UImiaTuo,
KypuHunga xaHaduitap ¢arBocura KapmM ~KypuUHraH Oup  XaJuCHU
xaHa(puUIapHUHT Janwapyu Tapkuoura onud kuprad. llynunrnek, “Jla comara”
JIaH CYHT “kKaMujia’ CYy3WHU TaKJIUp KWW, SbHU Oop Ae0 (apa3 Kuiaui apad THIU
HyKTal HazapuaaH (acoxXamid Tranupuil OYJIMAaclIWIrMHU, KYNTMHA HaxB-
rpaMMaTvKa OJMMIIapu Oy UIIHUA KaOysl KUJIMAacCIUTuHU alTuO yrran [3:253-254].

AnBap Illox Kammupuii “My3z3zammun” cypacuHuHr “KypboHOaH mysiccap
Ooynrannya YKUHr” aerad 20-osTu OusaH 0axc KUIMHAETTaH Xaauc ypracuaa y3apo
MYBOGUKJIUK OOpIUTHHHM alThO, Oy Oopama xaHahUUTAPHUHT Kapaiid HUXOSTIA
TYFPU SKaHJIUTUHU TabKUIalau Ba HaMo3/1a “DoTuxa’” Ba yHTra Oup cypaHu KyIIuo
VKUIIHUHT XyKMU Oup nAe0 ykTupaaud. AjuioMa moQebUHITaApHUHT HaMO031a
“Dotuxa” cypacuHu VKUIIHU (ap3, 3aM CypaHU CYHHAT ACHUIIUIAPUHU TAHKHU
K0, Hamo3/1a Oy MKKUCUHU YKUII xabapu BOXuJ OuiiaH cOOMT OYIraHWHU Ba
OyHaail XoJjaT/a MKKUCUTa UKKU XUJI XyKM Oepuin Tyrpu smac [8:394-395], neb
XUCOOIanIu.

Xynoca Kuianb aWTranaa xaHapuiIapHUHT alTraHd KaOu yMyMHM MabHOIA
HaMoO3/1a KUpoaT KWJIHIII oAT cabadmu daps, “Dotuxa’ Ba 3aMMu cypa Oyiica, xadbapu
BOXHJI OWJIaH cOOUT OYJIraHW y4yyH MKKUCUHUT XyKMH BOXHO OVIMILN SHT TYFpH
bukpaup.

Amngap [lox KamvupuitHUHT XaHaQUIIHK Ma3xaOUHM KYJU1a0-KyBBaTIalIMHA
O0ap3aH OMp Kapamijga KUy xaéaura KeIMaWJuraH XaauclIapHd Jalliil KUJIuO
KEITUpHUII OujlaH amaira OIIMPraHWHU XaM Kypuil MyMkuH. bynra “Cynanu
Tepmuswmii”’na kenran Mana Oy XaJuc MHUCOJ OYI1a oaju:

Ay Jndd - (el sf - il il a1 2 iy il 0 e i 0505 08 : 0835106 A Ce
3% L 135 - 138 A5 31 Wl Hha AT sl - oWl g afiey 1) Sl aial R agd s e Eaa
o (e G 2 40 a - sl AT sl slall ga 815 Lty il 843 (e 08

“A0y Xypaiipaman (p.a.) puBoar KuiaumHaau: “Pacymymnox (c.a.B.) ataumnap:

“MyCyJIMOH KUIIH TaxopaT 0iaéTud I03WHU I0BapKaH, CYBHUHT OXUPTU TOMYMIIAPH

57



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

OKHUIIM OWJIaH Ky3Japu OwiaH Kapa® KuwiraH Oapda XaTojapu FO3WJIaH TYKHUJIAIH.
Kymnapunu roBranja Kyjuiapu OWiiaH coaup 3TraH Oapua xarojiap KyJulapujaH
OKa€TraH OXUpru ToMuu cyB OusiaH oku0 keramu. lllyHna (kuuuk) ryHoxjapiaH
T03a OVno Komaau” [2:21].

Angap lllox Kammupuii Oy XaaucHU KUCKA paBUIIAA 3UKp 3Trad, “‘bommHu
MacX KWIraH BaKTAa KyJOKJapu OulaH cogup 3Trad Oapua xarojap TYKWJIaau
[5:72]meran wWIOBaCMHM XaM KeITUpraH Ba VY3uHUHT Oy Oopamaru QuKp-
MyJnoxa3ajapuHu KyWujgarmda OaéH ostran: “By Xamuc mIyHM KypcaTsSnTHKH,
KYJIOKJ1ap OOIHMHT Xykmu Owitad Oup xwiaup. Ly ca®ad xanadwuii omumiap
alTraHujiek, OoIIra Macx, TOPTraHJaH CYHrpa KyJoKjapra MacX TOPTHUIL YUyH SHTH
CyB onui mapt smac’ [3:39; 8:37].

Xanaduiiap Taxoparaa KyJoKJap OOMIHUHT XYKMHUAA SKAHJIWTHHU I
Kuiu0, 6011 yuyH OJIMHTaH CyB OHMJIaH KYJTOKKa MacxX TOPTHIILTA YEKIaHUO, STHTH CyB
OJIMAacJIUKKa TaBcHUsl 3Tranyiap Ba OyHra “Kymoxmap Oomimanaup” [1:49; 2:158]
JleTaH XaJIUuCHU Janui Kuiaub kentuprannap. Ausap [lox Kammupuii aca, acnuna
Taxopar ¢a3uiaTi Xakuaa 3ukp sTwiaaurad AOy Xypaiipanusr (p.a.) pUBOSATUHU
xaHaui MazxaOMHUHT (oigacura namwn KWinb kenruprad. by xam amioMaHuHT
JATWIT KeNITUPUILIATH KYy4Jd MaXxopaTura Jajioiar KUiaju.

Vprauu6 yrwiran ymby ukkm (uKxui Macama muconuza Amxeap I1lox
Kammupuii xagucnapHu Immapxjam skapaéHuna MXTWIOMIM Macaiajapra eduM
Oepuiira ajoxujaa 3bTHOOP KapaTUIIM Ba YIApHU XaHa(U-MOTYpPUIUNINK
Kapanuiapu acocuga ouud Oepuimu xynocananaud. AuBap Illox Kammvupuii
xaHaduinap Ha3aWaa XaJAWCIapHU MaHa Iy yciyd Ba Wysuiap OwiaH xam
TYIIYHUJIUIIN Ba aMalira KHPUTHWINIIUHU KypcaTuO Geprax.

doiigasanunJaran Mmanoa Ba agadouériap

1) A6y JloByn Cynaitmon nbn Amrbac Cwxucronuit. Cynanu AOy [{oByn.
— baiipyt: [lop an-kyty0 an-unmuiis, 1996. — b. 823.

2) A0y Hco Myxamman uon HMco Tepmusuit. CyHanu TepMmusmii. —
baitpyT: Myaccacary-p-pucona HomupyH, 2021. — b. 1488.

3) AnBap [lox Kammupuit. An-Apdy-m-masuii. — baiipyT: Jop uxé ar-
Typoc an-apabuii, 2004. — XK. 1. — b. 302.

4) N6n Moxa. Cynanu ubn Moxa. — baiipyt: Jlop an-kyty0 an-unmuiis,
1998. bupunuu Hamp. — XK.1. — b. 460.

5) Monuk uOn Anac. An-Mysarro. — Kapaun: Makra6a an-Oyuipo, 2011.
bupunuu namp. — XK.1. 608 6.

6) Mycnum nbn Xaxokoxk. Caxuxu Mycnum. — baiipyT: op an-kyty0 an-
ninmuiis, 1999. 576 0.

58



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

7) Axmazn noH Lllypait6 noH Anu Hacouii. Ac-CyHan an-kyOpo. — baiipyT:
Jlop an-kyty6 an-unmuiis, 1997. — XK. 1. 240 6.

8) Myxamman FOcyd bannypuit. Maopudy-c-Cynan. — Kapaun,
[Toxucton: Anaby-n-manzui, 1992. — K. 2. 548 6.

9) Myxamman Ocyd bannypwmii. Hadxary-n-anbap ¢u xastu AHBap. —
Kaporummii: An-Maxkraba an-bannypwiis, 1424. 349.

YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG*IB QILISHNING USULLARI
VA VOSITALARI

Kasimov Farrux Inoyatovich

Buxoro Davlat Universiteti

islomshunoslik yo ‘nalishi magistranti
+998978308008
@Farrukh_Ka

Annotatsiya. Maqolada yoshlar orasida sof aqidani shakllantirishning ijtimoty,
ma’naviy va ta’limiy ahamiyati tahlil qilinadi. Unda diniy-ma’rifiy markazlar, oila
va ta’lim tizimining bu jarayondagi o‘rni yoritiladi. Shuningdek, zamonaviy axborot
makonida yoshlarni soxta g‘oyalardan himoya qilish, islomning asl mohiyatini
tushuntirishda qo‘llanilayotgan usullar va vositalar tahlil etiladi. Maqgola islom
olimlari asarlari va O‘zbekiston Respublikasida amalga oshirilayotgan islohotlar
asosida yozilgan.

Kalit so‘zlar: sof aqida, yoshlar, e’tiqod, ma’naviyat, diniy-ma’rifiy markaz,
Moturidiy, Imom Buxoriy, Islom sivilizatsiyasi, oila tarbiyasi.

Bugungi globallashuv jarayonida yoshlarning diniy e’tiqodi, ma’naviy
qarashlari va dunyoqarashi turli axborot oqimlari ta’sirida shakllanmoqda. Internet
va ijtimoiy tarmogqlarda tarqalayotgan soxta diniy ma’lumotlar yoshlar ongiga salbiy
ta’sir etmoqda. Shu bois, ularni sof aqidaga asoslangan to‘g‘ri diniy bilimlar bilan
qurollantirish davlat va jamiyat oldidagi muhim vazifalardan biri hisoblanadi [3, b.
2-3].

Sof aqida — islom dinining asosiy poydevoridir. U Allohning yagonaligiga,
payg‘ambarlar, vahiy, oxirat va taqdirga bo‘lgan e’tiqodni o°z ichiga oladi [4, b. 15].
Aqidaning buzilishi inson ruhiyatida adashish, jamiyatda esa ma’naviy zaiflikni
keltirib chigaradi [6, b. 21]. Shu sababli sof e’tiqodga ega yoshlarni tarbiyalash —
millatning ma’naviy mustahkamligini ta’minlash demakdir.

Islom dini insonni to‘g‘rilik, adolat va poklikka chorlaydi. Sof aqidani yoshlar
orasida keng targ‘ib etish ularni diniy jaholat, ekstremizm va g‘arazli oqimlardan
asrashga xizmat qiladi. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti tashabbusi bilan gqabul

59



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

qilingan “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini yangi bosqichga ko‘tarish chora-tadbirlari
to‘g‘risida”gi farmonda ham yoshlarni diniy jihatdan sog‘lom ruhda tarbiyalash
ustuvor yo‘nalish sifatida belgilangan [3, b. 1-2].

Islom olimlari — Imom Abu Mansur al-Moturidiy, Imom Buxoriy va Imom
Termiziylarning asarlari sof aqidani ilmiy asoslab bergan, e’tiqod masalalarida
to‘g‘ri yo‘lni ko‘rsatgan muhim manbalardir [4, b. 40; 5, b. 112]. Ularning
ta’limotini yoshlar ongiga singdirish — diniy barqarorlik va milliy o°zlikni
asrashning eng ishonchli yo‘lidir.

Yoshlar dunyoqarashining shakllanishida ta’lim muassasalari va oila asosiy
o‘rin tutadi. O‘zbekiston Islom akademiyasi, Imom Buxoriy va Imom Termiziy
markazlari, Mir Arab oliy madrasasi kabi diniy ta’lim muassasalari orqali yoshlar
e’tiqodiy jihatdan etuk bo‘lib etishmoqda [7, b. 52].

Dunyoviy oliy o‘quv yurtlarida ham “Dinshunoslik” va “Ma’naviyat asoslari”
fanlarining o‘qitilishi natijasida yoshlarning diniy savodxonligi oshib bormoqda [8,
b. 33]. Shu bilan birga, ota-onalar ham farzandlarining diniy tarbiyasiga mas’ul
bo‘lishi zarur. Oila muhiti — to‘g‘ri e’tiqodning birlamchi manbai hisoblanadi [6, b.
45].

Yoshlarni  internet va 1ijtimoiy tarmogqlarda tarqalayotgan diniy
manipulyatsiyalardan himoya qilish uchun ularning tanqidiy fikrlash
ko‘nikmalarini rivojlantirish, diniy kontentni ajratib olish malakasini oshirish
muhim [9, b. 20-21].

O‘zbekiston mustagqillik yillarida diniy-ma’naviy sohani rivojlantirishda
xalqaro ilmiy-tadqiqot markazlari muhim o‘rin egallaydi.

Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 2017-yilda Samarqand
shahrida tashkil etilgan bo‘lib, buyuk muhaddis Imom Buxoriy merosini o‘rganish,
sof aqidani targ‘ib qilish yo‘lida faoliyat yuritmoqda [13, b. 2].

Imom Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 2017-yilda Termiz
shahrida tashkil topgan va hadis, aqida hamda figh ilmlarini yoshlar orasida keng
targ‘ib etib kelmoqda [14, b. 4-5].

Islom sivilizatsiyasi markazi esa Toshkent shahrida, 2017-yil 23-iyunda
tashkil etilgan bo‘lib, 2022-yildan faoliyat yuritadi. U islom madaniyati va
ma’naviyatini yoshlar ongiga to‘g‘ri singdirish bilan shug‘ullanadi [12, b. 7].

Imom Moturidiy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 2020-yil 11-avgustda
Toshkentda tashkil topgan. Markaz sof aqida masalalarini ilmiy asosda o‘rganadi
hamda Moturidiy ta’limotini zamonaviy talginda yoshlar ongiga singdirish bilan
shug‘ullanadi [11, b. 28].

Mazkur markazlarning faoliyati yoshlar ongida diniy bag‘rikenglik, milliy
o‘zlik va sof e’tiqod qadriyatlarini mustahkamlashda katta ahamiyat kasb etmoqda.

60



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Yoshlar orasida sof aqidani targ‘ib qilish — diniy barqarorlik, ma’naviy poklik
va milliy birlashuvning asosi hisoblanadi. Bu borada davlat siyosati, ta’lim tizimi,
oila tarbiyasi va diniy-ma’rifiy markazlar o‘zaro hamkorlikda harakat qilishi zarur.
Imom Moturidiy, Imom Buxoriy va Imom Termiziylarning merosi yoshlarni haqiqiy
e’tiqod va insoniylik ruhida tarbiyalashda beqiyos ahamiyatga ega.

Sof aqida — faqat diniy tushuncha emas, balki millat ma’naviyatining, tinchlik
va barqarorlikning kafolatidir. Shunday ekan, uni yoshlar ongiga ilmiy asosda
singdirish, zamonaviy usullar bilan targ‘ib etish har bir pedagog, olim va ota-
onaning mugaddas burchidir.

Foydalanilgan adabiyotlar
1. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi. — Toshkent: O‘zbekiston, 2023.
2. “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risida”gi Qonun. — Toshkent:

Adolat, 2021.

3. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining farmoni: “Diniy-ma’rifiy soha
faoliyatini yangi bosqichga ko‘tarish chora-tadbirlari to‘g‘risida”. — Toshkent,

2021.

4. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. Kitob at-Tavhid. — Qohira: Dar al-Kutub,

2000.

5. Abu Homid al-G*azzoliy. Ihyo ulum ad-din. — Bayrut: Dar al-Fikr, 1998.
6. Karimov L.A. Yuksak ma’naviyat — engilmas kuch. — Toshkent: Ma’naviyat,

2008.

7. To‘xtasinov N., Jo‘rayev A. Islom ta’limoti va aqida asoslari. — Toshkent:

TDShI nashriyoti, 2019.

8. Abdurahmonov M. Diniy-ma’naviy tarbiya va yoshlar. — Toshkent: Istiglol,

2020.

9. Yuldashev A. Zamonaviy yoshlar va diniy qadriyatlar. — Toshkent:

Ma’naviyat, 2021.

10.Muslim.uz, Azon.uz, Islom.uz rasmiy veb-saytlari — diniy-ma’rifiy maqolalar.
11.Imom Moturidiy xalqgaro ilmiy-tadqiqot markazi. Moturidiy ta’limoti va

e tigod masalalari. — Toshkent, 2020.

12.Islom sivilizatsiyasi markazi. O ‘zbekiston islom merosi va ma’naviy
qadriyatlar. — Toshkent, 2022.

13.Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi. Sof agida va islomiy
merosning yoshlar ongidagi o ‘rni. — Samarqand, 2022.

14.Imom Termiziy xalgaro ilmiy-tadqiqot markazi. Moturidiy ta’limoti va
zamonaviy e tigod masalalari. — Termiz, 2023.

61



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG*IB QILISHNING USULLARI
VA VAZIFALARI

Hagnazarova Iroda Ismoilovna

BuxDU tarix va yuridik fakulteti
Islomshunoslik yo ‘nalishi 1-bosqich
magistranti, ”Jo ‘ybori Kalon” ayol-qizlar,
o ‘rta maxsus islom ta 'lim muassasasi

o0 'qituvchisi.

Annotatsiya: Ushbu maqolada sof aqida va uning qisqacha mazmuni va mohiyati ,
sof agidaning jamiyat hayotidagi ahamiyati, yoshlar orasida sof islomiy aqidani
shakllantirish va uni to‘g‘ri uslublar orqali targ‘ib qilish masalalari, hamda yoshlar
ongini sog‘lom e’tiqod asosida tarbiyalash zarurligi yoritiladi. Maqolada ta’lim,
ommaviy axborot vositalari, oilaviy tarbiya va diniy muhit sof aqidani targ‘ib
qilishning samarali usullari keltirib o‘tilgan. Shunigdek, ekstrimestik g‘yalar
ta’siridan yoshlarni himoya qilish, diniy savodxonlikni oshirish,milliy va diniy
qadriyatlarni uyg‘unlashtirish kabi vazifalar belgilab berilgan.

Kalit so‘zlar: Sof aqida, yoshlar, ta’lim, tarbiya, diniy savodxonlik e’tiqod
ma’naviyat,tarix,oila,ogohlik,soxta salaflar, baxt-saodat, bag‘rikenglik, o'qitish
usullari,oqimlar.

Ma'rifatli va barqaror jamiyat barpo etishning asosi-shu jamiyatning har bir
a'zosi sof aqidaga ega bo lishlaridir.Bugungi kunda mustaqil vatanimiz taraqqiyot
yo'lini tanlab,jahon hamjamiyatiga o'zining boy tarixi va tuganmas ma naviy
xazinasi bilan qo'shilayotgan ekan,bu qutlug" safarda sof agida so’zining ma nosi
yanada muhimroq ahamiyat kasb etadi.

So'fi Olloyor bobomiz aqoid ilmini o rganish zarurligini quyidagicha bayon
qilganlar:

Aqida bilmagan shaytona eldur,

Agar ming yil amal deb qilsa eldir.

Aqoid so‘zi lug"atda “ishonib bog'langan narsalar” ma nosini
anglatadi.Istelohda esa quyidagicha ta'rif beriladi: “Islom shariatidagi e'tiqodiy
hukmlarni o’rganishdir”.

Sof aqida asosida yashashning go’zal natijasi shuki,u insonni ikki dunyo baxt-
saodatiga erishtiradi.

Sog‘lom aqidaning avvali Alloh taoloning borligiga, birligiga va komil sifatlar
bilan sifatlanganiga iymon keltirish hisoblanadi.

Ulamolarimiz “Sog‘lom aqidani qisqacha qilib Alloh taologa, farishtalariga,
kitoblariga, payg‘ambarlariga, oxirat kuniga, so‘ng qayta tirilishga iymon
keltirishidir”, deb tushuntirib berganlar.

62



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Sof aqidani asosan ushbu to‘rt mashhur matnlar orqali ta’lim olinadi:
“Fighul akbar”, Imom Abu Hanifa (rohimahulloh)

“Aqidatut Tahoviy”, Imom Tahoviy (rohimahulloh)

“Aqoidun Nasafiy”, Umar Nasafiy (rohimahulloh)

“Bad’ul Amoliy”, Sirojiddin O‘shiy (rohimahulloh)

Bundan tashqari sof aqida Qur’oni Karim va sahih hadislar asosida
shakllangan. Ushbu aqida insonni bid’at-u xurofotlardan va adashishdan asraydi.
Ahli sunna val jamoaning tutgan yo‘li esa, ana shu sof islom aqidasining

il A

poydevoridir. Bugungi kundagi axborot almashinuvining keng tus olganligi, natijada
turli xil g‘oyalar va oqimlar erkin tarqalishi yoshlarning ongiga va e’tiqodiga
bevosita ta’sir korsatmoqda. Shu bois yoshlar qalbiga sof islomiy aqidani singdirish,
ularni turli buzuq g‘oyalardan himoya qilish masalasi dolzarb ahamiyat kasb
etmoqda. Chunki sof aqida — nafaqat shaxsning, balki jamiyatning xavfsizligi
garovidir.

Sof aqida borasida so‘z ketganda Abu Mansur Moturidiyni zikr gilmaslik
katta xatodir. Fitnalar g‘alayon qilib, haqiqat va botil aralashgan, aqlni mezon qilib
olingan bir davrda, gapga chechan mo‘taziliylarning naqgliy va aqliy dalillariga javob
berib, ularni to‘xtata oladigan, omma musulmonlarini to‘g‘ri yo‘ldan
chalg‘itmasliklariga sabab bo‘ladigan kuchli olimga nihoyatda muhtoj edi. Bu
zalvorli va sharafli vazifa sunnatni himoya qiluvchi va bid’atlarni bostiruvchi
unvonini olgan Abu Mansur Moturidiy rohimahulohga nasib etdi.

Ming afsuski hozirgi kunda ham yot g‘oyalarga ergashib ketayotgan yoshlar
oramizda yo‘q emas. Moturidiy bobomizning ilmiy meroslarini puxta o‘rganib, ana
shu yoshlarni to‘g‘ri yo‘lga boshlash har birimizning burchimizdir. Zero,
ulamolarimiz aytadilarki, yaxshilikka buyurib, yomonlikdan gaytarish amali
to‘xtasa, qiyomat qoyim bo‘lajak. Yoshlarga sof aqidani anglatishda bir gancha
usullardan foydalanish maqsadga muvofiqdir. Ota-bobolarmiz aytadilarki:
“Magsadga etolmaslik uslub bilmaslikdandir”.
1.Ta’lim-tarbiyada sof agidani mustahkamlash uchun quyidagilarni amalga
oshirish, amalda bo‘lib turganlari uchun esa qulay dasturlar ishlab chiqish lozim.

» maktab, kollej va oliy ta’lim muassasalarida “tarbiya”, “Dinshunoslik” fanlari
orqali sof aqidaning mohiyatini ilmiy asosda o‘rgatish.
** milliy qgadriyatlar bilan uyg‘unlashtirib, tarixiy ildizlarga hurmatni ta’lim
berish.
+¢ ilmini asoslay oladigan ustozlar tomonidan aqidaviy savodxonlikni oshirishga
qaratilgan ma'ruza va suhbatlarni sezilarli tarzda ko paytirish
2. Ommaviy axborot vositalari va internetdan samarali foydalanish:

63



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

% yoshlar ko‘p vaqtini internetda o‘tkazayotganini inobatga olib, ijtimoiy
tarmoqlarda sof aqidani targ‘ib qiluvchi va soxta salafiylarga raddiyalarni
ilmiy asosda ochib beradigan qisqa videolar va animatsion roliklar tayyorlash;

¢ ulamolar ishtirokida o‘tkazilayotgan diniy-ma’rifiy video suhbatlarni
ko‘paytirish

3. Oila muhitida tarbiyaga diqqat qilish:

** Yoshlarni sof aqidali qilib tarbiyalashda asos bo‘lib xizmat qiladigan usul
oilada berilgan tarbiyadir. Tarbiya asnosida ota-onalar farzandlarini kimlar
bilan do‘st tutinayotganiga va qaysi axborot manbalarini kuzatayotganiga
e’tiborli bo‘lishlari kerak

Qo‘shimcha tarzida yana “mo‘tadillik va bag‘ri kenglik”, “sof aqida tinchlik va
taraqqiyot garovi” kabi shiorlar ostida Respublika bo‘ylab tanlovlar, forumlar tashkil
qilinishi ham yaxshi samara beradi.

Sof agidani targ‘ib qilishning asosiy vazifalari shundan iboratdir:

¢ Ularni har xil yot g‘oyalardan himoya qilish

¢ Jamiyatda tinchlik va o‘zaro hurmat muhitini yaxshilash

% Boshga e’tiqod vakillariga nisbatan hurmat va muomala madaniyatini
shakllantirishdan iborat.

Bu dolzarb muammolarni hal gilish uchun ota-onalar va ustozlar o‘z vazifalarini
sidqidildan ado etishlarini talab qilinadi.Yoshlar o‘rtasida sof aqidani targ‘ib qilish
— nafaqat dinty balki, milliy xavfsizligimizning va kelajagimiz barqarorligining
asosi hisoblanadi. Yosh avlod islomni toza manbalardan o‘rganar ekan, u har ganday
yot g‘oyalarga garshi mafkuraviy immunitetga ega bo‘ladi.

Foydalanilgan adabiyotlar:

1. E’tiqod durdonalari. Abdul Qodir Abdurrohim. 11,40-betlar
2. Kreativ fikrlash. I.S.Xotamov, M.K.Olimov. 7-bet

64



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ABU HANIFA AQIDASI VA “AL-FIQH AL-AKBAR” RISOLASI

To xtayev Nasrulloh

“Imom Termiziy” o ‘rta maxsus islom ta’lim
muassasasi o ‘qituvchisi
+998 91 908 76 76

Annotatsiya. Mazkur maqolada Islom ta’limotida muhim o‘rin tutadigan buyuk
alloma Imom A’zam Abu Hanifa No‘mon ibn Sobitning hayoti, ilmiy faoliyati va
aqidaviy qarashlari yoritilgan. Muallif Abu Hanifaning “al-Figh al-akbar”
risolasidagi asosiy g‘oyalar, uning shariat hukmlarini chigarishda tutgan usullari
hamda hanafiy mazhabining shakllanishidagi ilmiy asoslarini tahlil qiladi.
Shuningdek, maqolada murjiiylar bilan bo‘lgan bahslar, “imon” tushunchasining
ma’naviy va ilohiy jihatdan izohi keng yoritilgan. Tadqiqotda ulamolarning asarlari,
Qur’oni karim va sunnat manbalariga tayanib, Abu Hanifaning aqidaviy merosining
ahamiyati, uning ahli sunna val jamoaga asoslangan e’tiqodiy yo‘lining bugungi
kundagi ahamiyati ko‘rsatib berilgan. Maqola Islom falsafasi, kalom va aqida
sohasiga qiziquvchi tadqiqotchilar uchun muhim ilmiy manba hisoblanadi.

Kalit so‘zlar: Abu Hanifa, “al-Figh al-akbar”, ahli sunna val jamoa, imon,
murjiiylar, hanafiy mazhabi, ijtihod, qiyos, urf, aqida.

Kirish. Islom sivilizatsiyasi tarixida figh, aqida va kalom ilmlarining rivojiga
beqiyos hissa qo‘shgan buyuk allomalardan biri — Imom A’zam Abu Hanifa
No‘mon ibn Sobit (80—150 h.) hisoblanadi. U kishi faqihlik, zohidlik va ilmga
sadogati bilan tanilgan bo‘lib, musulmon ummati ichida ahli sunna val jamoa
ta’limotini asos solgan ulug® imom sifatida nom qozongan. Abu Hanifaning figh va
aqida sohalaridagi ilmiy faoliyati islom huqugshunosligi va e’tiqodiy ta’limotning
rivojida yangi bosqichni boshlab berdi. U kishi islom manbalaridan hukm
chiqarishda Qur’on va Sunnatni asosiy manba deb bilib, ularning ma’nolarini keng
gamrovli ijtihodiy tahlil orqali amaliyotga tatbiq etgan.

Abu Hanifaning “al-Figh al-akbar” risolasi uning aqidaviy qarashlarini
jamlagan, ahli sunna val jamoa e’tiqodining nazariy poydevori sifatida tan olingan
asardir. Unda imonning ma’nosi, uning ziyoda yoki kamaymasligi, amal bilan
bog‘ligligi, Allohning sifatlari, tagdir va inson irodasi masalalari ilmiy asosda bayon
qilingan. Bu risola kalom fani rivojiga ta’sir ko‘rsatgan birinchi manbalardan biri
bo‘lib, keyinchalik Moturidiy va Ash’ariy ulamolari tomonidan keng sharhlangan.

Abu Hanifa fighiy masalalarda ham, aqidaviy bahslarda ham mo‘tadil yo‘Ini
tutgan. U zot aql va naqlni uyg‘un holda qo‘llab, diniy masalalarda fan va mantiqni
chuqur anglashni lozim deb bilgan. Shu jihatdan, u ijtihod, qiyos, ijmo’, istehson va

65



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

urf kabi manbalarga asoslanib, shariat hukmlarini zamon ehtiyojlariga muvofiq
ravishda talqin qilgan.

Magolada Abu Hanifaning hayoti, ilmiy faoliyati, uning asarlari, aynigsa “al-
Figh al-akbar” risolasining mazmun-mohiyati, murjiiylar bilan bo‘lgan ixtiloflar va
imon tushunchasiga oid ta’limoti keng yoritiladi. Shuningdek, bu ta’limotning
hozirgi zamondagi ahamiyati va musulmon jamiyatidagi ahloqiy-ruhiy ahamiyati
haqida ham fikr yuritiladi.

1. Abu Hanifaning hayoti, obro‘-e’tibori va hukm olishda tutgan yo‘li.
Abu Hanifa No‘mon ibn Sobit ibn Zutiy (80-150 h.)Kufa shahrida saksoninchi hijriy
sanada tavallud topdilar. U kishi axli sunna figh mazhab boshliglari ichida eng avval
tug‘ilganlaridir. Yoshliklarida Qur’oni karimni yod olganlar. Ramazon oyida
Qur’onni o‘ttiz marta xatm qilardilar. Hayotlarini ham Qur’onga amal qilib
o‘tkazdilar. O‘n olti yoshlarida otalari bilan hajga bordilar. Abu Hanifa rahmatullohi
alayxning otalari Ali (r.a.) bilan uchrashgan va o‘ziga hamda zurriyotiga baraka
tilab, u kishining duolarini olgan edi. U kishi tobe’in bo‘lganlari, sahobalardan Anas
ibn Molik (r.a.)ni ko‘rganlari aniq dalillar asosida isbotlangan. Bundan tashqari
Abdulloh ibn Abu Avfo, Abu Umoma, Ibn Abbos kabi sahobai kiromlar bilan
muloqotda bo‘lganlari ham tarix kitoblarida keladi.

Abu Hanifa tobe’inlardan ilm olgani haqida hech ganday shubha yo‘q. U
kishi juda ko*p ustozlardan ilm o‘rganganlar. Shulardan ba’zilari quyidagilar:

1. Sha’biy. Asarga ko‘p etibor berar edi.

2. Ikrima. U kishi ibn Abbos (r.a.)ning shogirdi edi.

3. Nofe’. U kishi Ibn Umar (r.a.)ning shogirdi edi.

4. Ato ibn Abu Raboh. Ibn Abbosning ilmi o‘sha kishida edi.

5. Hammod ibn Sulaymon. Abu Hanifa u kishidan fighni to‘la egalladilar.
Imom A’zam o‘n sakkiz yil davomida to vafot etguncha undan figh ilmini
o‘rgandilar.

6. Zayd ibn Ali ibn Husayn Zaynulobidiyn. U kishi giroatlar va ulumul Qur’on
ilmlari, figh va aqoid ilmlarida ko‘zga ko‘ringan allomasi edi. Abu Hanifa u kishidan
ikki yil dars olganlar.

7. Ja’far Sodiq. U kishi Abu Hanifa bilan tengdosh bo‘lganlar. Abu Hanifa:
“Allohga gasamki, Ja’far ibn Muhammad Sodiqdek fagihni ko‘rmaganmany,
deganlar.

8. Abdulloh ibn Hasan ibn Hasan. Abu Hanifa bu kishiga shogird tushganlarini
Makkiy, Ibn Bazzoziy va boshqalar ta’kidlaganlar. U kishi hadis va boshqa ilmlarda
peshgadam edilar.

9. Muhammad Bogqir ibn Zaynulobidiyn. Bu kishi chuqur ilmga ega
bo‘lganlari uchun Bogqir lakabini olgan edilar.

66



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Abu Hanifaning shogirdlari juda ham ko‘p bo‘lganidan ularning nomma nom
zikr kilib o‘tishning o‘zi mushkil. Bulardan eng mashhurlari quyidagilar:

1. Ya’qub ibn Ibrohim ibn Habib al-Ansoriy bo‘lib, Abu Yusuf kunyasi bilan
mashhurdirlar.

2. Muhammad ibn Hasan Shayboniy(132—189h.).

3. Abul Huzayl Zufar ibn Huzayl ibn Qays Kufiy.

4. Hasan ibn Ziyod Lu’lu’iy (204 h.y.da vafot egan).

Bulardan tashgari Dovud Toiy, Asad ibn Amr,Hasan Lu’lu’iy, Nuh al-Jomi’
va juda ko‘p mashhur ulamolar shogird bo°‘lganlar.

Ustozlari Hammod ibn Sulaymon vafot etganida Abu Hanifa qirq yoshda
edilar. Ustozining halgadagi o‘rnini egalladilar. U kishining darslari, ilmiy bahslari
bora-bora fighiy mazhabga aylandi.

Abu Hanifa va uning ikki shogirdi buzuq e’tiqodlilarga raddiya berish
magsadida aqida bo‘yicha gapirganlarning avvalgilaridandir. ‘“Manaqibul
kardariy”’da Xolid ibn Zayd al-Umariydan rivoyat qgilinadi: “Abu Hanifa, Abu Yusuf,
imom Muhammad, Zufar va Hammod ibn Abi Hanifa insolarga kalom bilan raddiya
berardilar, ya’ni muxoliflarni mulzam gilardilar”’. Imom Abu Abdullohdan rivoyat
qilinadi: “imom Abu Hanifa oz davrida bu ummatning mutakallimi edi”.

Abu Hanifaning hayoti va ilmiy faoliyatiga bag‘ishlangan manbalarda uni
ilmiga amal qiluvchi olim, parhezkor obid, tagvodor zohid, Allohga doimiy iltijo
qiluvchi kamtarin inson sifatida ta’rif qiladilar. Uning ilm va taqvoda tengsiz
ekanini, 0‘z zamonasi va undan keyingi davr ulamolari e’tirof etishi bilan bir
qatorda, ahli sunna mazhablariga kiruvchi shofe’ilik va molikiylik mazhablarining
asoschilari imom Shofe’iy va imom Molik rahmatullohi alayhlar ham o‘zlarining
yuksak baholarini berganlar. Jumladan imom Shofe’iy: “Fuqaholarning barchasi
figh borasida Abu Hanifaga boqimandadirlar”, deganlar. Imom Molik Abu
Hanifa bilan turli bir gancha ilmiy munozaralar xususida bahs qilganlaridan so‘ng:
“Albatta, u buyuk fkaqihdir”, deya ta’kidlaganlar.

Abu Hanifaning shogirdlaridan bo‘lgan Imom Abu Yusuf ustozi haqida
shunday degan edi: “Hadis va undagi fighga oid nuqtalarni izohlab berishda
ustozim Abu Hanifadan ko‘ra olimroq odamni ko‘rmaganman”®,

Ustoz Abu Zahra: “Abu Hanifa rahmatullohi alayhning ijtohodlari va
hadislarni o‘rganishda tutgan yo‘li, u yashagan muhitda ko‘p qiyos qilishga va

! Akmaluddin Muhammad ibn Muhammad al-Bobartiy. Sharhu Vasiyatil imam Abi Hanifa. — Ummon: Dorul Fath
liddirosati van nashr, 2009. — B 102

8 Muhammad ibn Abdurahmon al-Homish. Usul ad-din indal Imom Abi Hanifa. — Ar-Riyod: Dor as-samiiy, 2007. —
B. 245.

67



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

uning taqozosiga qarab qismlarga bo‘lishga bois bo‘lgan. Ilm doirasining
kengligi tufayli, ko‘z o‘ngida sodir bo‘layotgan masalalarnigina bahs qilish
bilan chegaralanib qolmay, balki, kelajakda voqe’ bo‘lishi mumkin va
kutilayotgan masalalarni ham nazaridan chetda qoldirgan emas”, deganlar.

Abu Hanifa o‘ziga nisbatan, u boshqa dalillarni Qur’oni karim va Sunnati
nabaviya ko‘rsatmalaridan ustun qo‘yadi degan muxoliflariga raddiya berib,
shariatning asosiy manbalaridan hukm chiqarish bo‘yicha o‘z uslublarini
quyidagicha bayon qilganlar: “Kimki, bizni Qur’on va Hadis ta’limotlaridan
Qiyosni ustun qo‘yadi deb ayblasa, Allohga qasamki, u yolg‘onchi va
tuhmatchidir. Qur’on va Hadis turgan joyda kim ham Qiyosga ehtiyoj sezadi?!
Biz qiyoslash uslubini o‘ta zarur bo‘lgandagina tatbiq etamiz. Biror masala
uchun Qur’on va Hadisda dalil topa olmaganimizdagina, uni boshqa dalilu
hujjati bor masala bilan qiyoslaymiz. Birinchi navbatda dalil va hujjatni
Qur’ondan, so‘ngra Hadisdan izlaymiz va wulardan topa olmagan
taqdrimizdagina, sahobalar so‘zlariga murojaat qilamiz. Sahobalar ham
mazkur masalada hamfikr bo‘lmagan taqdirlaridagina, ma’noning
oydinlashishi uchun ikki masalaning umumiy illatini topib, bir hukmni
ikkinchi hukmga qiyos qilamiz”.

Ushbu bildirilgan fikrlardan kelib chiqib, Abu Hanifaning hukm chiqarish
uslubini quyidagi etti asosga tayangan deb aytish mumkin bo‘ladi:

1. Qur’oni karim. Qur’on islom shariatining barcha hukmlarining va
Allohning mustahkam dinining asos manbasi hisoblanadi.

2. Sunna. Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi va sallamning so‘zlari, amallari
va taqrirlari (tasdiglari)dan iborat bo‘lib, Qur’on oyatlarini izohlovchi, umumiy
hukmlarni xoslashtiruvchi, mutloglarni mugayyad qiluvchi, noaniq bo‘lgan iboralar
va hukmlarni aniqlab beruvchi manbadir.

3. Ijmo’. Uning lug‘aviy ma’nosi “qasd qilmoqdir”. Mujtahidlarning bir
hukmga ittifoqiga “ijmo” deyilishining boisi — mazkur hukmni shar’iy hukm deb
qasd qilishlaridir. Istilohda esa, musulmonlardan bo‘lgan mujtahidlarning
Rasululloh (s.a.v.) vafotlaridan so‘ng biror davrda, shar’iy hukmga qilgan ittifoqiga
ymo’ deyiladi. Olimlar ittifoqi asosida 1jmo’ hujjat, ya’ni shariat hukmlarini
belgilash uchun qat’iy dalil hisoblanadi.

4. Qiyos uslubi. Biron bir muammoning echimi Qur’on, Sunna yoki sahobiy
qavlidan topilmasa, Abu Hanifa rahmatullohu alayh ray’ va qiyosga asoslanib amal
qilardilar.

5. Istehson. Lug‘atda “bir narsani yaxshi deb hisoblash” ma’nosida
ishlatiladi. Usul ulamolari istilohida esa, “mujtahidning ochiq — ravshan qiyosdan

68



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

maxfiy qiyosga, kulliy hukmdan ju’iy hukmga o‘tishligi” tushuniladi. Bunday
o‘tishlikni uning ijtihodi tagozo gilgan bo‘ladi.

6. Sahobalar so‘zlari. Sahobalar Rosululloh (s.a.v.)ga oyatlar nozil
bo‘lishining guvohlari sifatida oyatlarning sababi nuzuli va hadislarning nima uchun
aytilganligini yaxshi tushungan holda, kelajak uchun etkazgan insonlardir.

7. Urf. Kishilar o‘rganib, odatlanib qolganliklariga asosan qilib kelayotgan
ishlariga, so‘zlariga urf deyiladi. Urfni odat deb ham yuritiladi. U ikki xildir: 1. Urfi
fosid — nassga zid bo‘lgan urf-odat bo‘lib, islom huquqida unga amal qilinmaydi. 2.
Urfi sahih — xalgning nassga zid bo‘lmagan urf-odatlari bo‘lib, Islom
qonunchiligida, ayniqsa, Hanafiy mazhabida katta ahamiyatga ega.

Abu Hanifa Qur’on yoki hadis, yoki sahobalardan rivoyat qilingan so‘z va
amal mavjud bo‘lmagan holda, shuningdek, qiyos urfga qarshi turganda, urf-odatga
asoslanib hukm chiqarganlar. Urfga katta e’tibor qaratish Hanafiy mazhabi
rivojlanib, keng ko‘lamda tarqalishining muhim omillaridan biri bo‘lgan.

Xulosa. Imom A’zam Abu Hanifa No‘mon ibn Sobit islom tarixida ilmiy
mustaqillik, aqliy tahlil va e’tiqodiy barqarorlik tamoyillarini ilk bor mukammal
tarzda shakllantirgan zotdir. Uning ilmiy merosi, ayniqsa “al-Figh al-akbar” risolasi,
ahli sunna val jamoa e’tiqodining asosiy manbalaridan biri bo‘lib, musulmon fikriy
merosining rivojida ulkan ahamiyat kasb etdi.

Abu Hanifa aqidani faqat nazariy bilim sifatida emas, balki amaliy hayot bilan
chambarchas bog‘liq holda talgin etgan. Uning ta’limotida imon qgalb bilan tasdiq va
til bilan iqror etish orqali amalga oshishi ta’kidlangan. Shu bilan birga, amallar
imondan ajralgan holda emas, balki uning samarasi sifatida ko‘rilgan. Bu esa
insonning axloqiy yuksalishi va jamiyatda ma’naviy barqarorlikni ta’minlashda
muhim ahamiyatga ega.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Muhammad ibn Abdurahmon al-Homish. Usul ad-din indal Imom Abi
Hanifa. — Ar-Riyod: Dor as-samiiy, 2007. — 699 b.

2. Oqilov S. Abul Muin an-Nasafiy ilmiy merosi va moturidiya ta’limoti /
Monografiya. — T.: Nur poligraf, 2008. — 190 b.

3. Prozorov S.M. Islam kak ideologicheskaya sistema. M., IFVL, 2004.

4. Xrestomatiya po islamu. Sost. I otv. Redaktor S.M.Prozorov. M., IFVL,
1994 (Razdel IV. Dogmatika. Ideynsie rasxojdeniye v islame).

5. Shahristoniy, Abul Fath. Al-Milal van nihal: 2 jildli / Muhammad
Abdulqodir al-Foziliy nashri. — Damashq: al-Maktaba al-asriya, 2000. — 478 b.

6. Akmaluddin Muhammad ibn Muhammad al-Bobartiy. Sharhu Vasiyatil
imam Abi Hanifa. — Ummon: Dorul Fath liddirosati van nashr, 2009. — 159 b.

69



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

7. Ali ibn Sulton Muhamad al-Qoriy. Sharhul Fighil akbar. — Damashq: Dorun
Nafais, 2009. — 271 b.

8. Qur’oni karim: ma’nolarining tarjima va tafsiri / Tarjima va tafsir muallifi:
Abdulaziz Mansur; tahrir hay’ati: Usmonxon Alimov, Rahmatulloh gori Obidov,
N.Ibrohimov va boshq.; Mas’ul muharrir: M.Ahmadjonov. — T.: “Toshkent islom
universiteti”, 2009. — 624 b.

SOG‘LOM E’TIQODNING JAMIYAT BARQARORLIGIDAGI O‘RNI

Parmonov Bobosher

“Imom Termiziy” o ‘rta maxsus islom ta’lim
muassasasi o ‘qituvchisi
+998999061095

Annotatsiya. Ushbu maqolada sog‘lom e’tiqgod tushunchasi Moturudiy
aqidaviy maktabi nuqtai nazaridan ko‘rib chiqiladi va uning jamiyat barqarorligi,
;jtimoiy totuvlik, adolat va ma’naviy taraqqiyotdagi o‘rniga e’tibor qaratiladi.
Shuningdek, xalqaro Islomiy birlashmalar (OIC, ISESCO, Global Imams Council
va boshqalar) sog‘lom e’tiqod va musulmon ummatining birlik tamoyillariga doir
qarashlari tahlil qilinadi. Magqola ilmiy-tahliliy uslubda tayyorlangan bo‘lib,
tadqiqotchi, talabalar va ma’naviy-faoliyat bilan shug‘ullanuvchilar uchun foydali
bo‘lishi mo‘ljallangan.

Kalit so‘zlar. Moturudiy, sog‘lom e’tiqod, ijtimoiy barqarorlik, Islomiy birlik, OIC,
ISESCO, Global Imams Council, ma’naviyat, ijtimoiy totuvlik.

KIRISH. Bargaror jamiyatning poydevori sifatida e’tiqod va ma’naviyat
muhim ahamiyatga ega. Aynigsa, musulmon dunyosi uchun sog‘lom, ilmiy asoslarga
tayangan e’tiqod jamiyatni ekstremizm, radikalizm va ijtimoiy bo‘linishlardan
himoya qilishi mumkin. Abu Mansur Moturudiyning aqidaviy maktabi — e’tiqod va
aql uyg‘unligi, tafakkur asosida ishonch — shunday sog‘lom e’tiqod konsepsiyasini
ilgari suradi. Biroq bugungi kunda musulmon ummatining global muammolari
(geosiyosiy ziddiyatlar, diniy bo‘linishlar, ma’naviy bo‘shliglar) fonida xalqaro
Islomiy tashkilotlar sog‘lom e’tiqod va birlik tamoyillarini targ‘ib qilishga alohida
urg‘u bermoqda. Shuning uchun, ushbu maqolada nafaqat Moturudiy maktabi, balki
xalqaro tashkilotlarning fikrlari ham integrativ ravishda tahlil gilinadi.

Moturudiy ta’limotida sog‘lom e’tiqod tushunchasi, Moturudiy maktabining
aqidaviy qarashlarida sog‘lom e’tigodning asosiy xususiyatlari quyidagicha: Aql va
naql uyg‘unligi

70



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Moturudiy e’tiqodda aqlfaoliyatini inkor etmaydi; balki aqliy dalillar bilan
vahily ma’lumotlarini tushunishga intiladi. Ixtiyoriylik va mas’uliyat
E’tigod taqlidga (bilimsiz ergashish) asoslanmasligi va insonning tanlov qobiliyati
hamda javobgarligi tan olinishi kerak.

Amal bilan bog‘liglik:E’tiqod faqat ichki ishonch bo‘lib qolmasdan, amaliy
hayotga — axloq, huquq, ijtimoiy mas’uliyatga ham yo‘nalgan bo‘lishi talab
qilinadi. Moderatlik (mutedillik)

Firqachilik, mutaassiblik va ekstremizmga qarshi bo‘lish, mo‘tadil
yondashuvni saqlash. Moturudiy maktabi Islom dunyosi ichida sunniy aqidaviy
maktablar orasida keng tarqalgan bo‘lib, uning merosi O‘zbekiston ilmiy muhitida
ham alohida e’tibor markaziga aylanmoqda. Xalgaro Islom birlashmalarining
sog‘lom e’tiqod va birlik haqidagi fikrlari

Quyida ayrim xalqaro Islomiy tashkilotlar sog‘lom e’tigod va Umma
birdamligi bo‘yicha gilgan tashabbuslari va qarashlari: OIC (Organisation of Islamic
Cooperation / Islom hamkorlik tashkiloti), OIC musulmon mamlakatlar o‘rtasidagi
siyosiy, madaniy va ta’limiy hamkorlikni rivojlantirish orqali Umma birlik
tamoyillarini mustahkamlashga intiladi. So‘nggi diplomatik sammitlarda OIC
“Islomiy dunyoning birlik, mustaqillik va tenglik ramzi” sifatida ta’kidlangan. OIC
doirasida, masalan, ISESCO (Islomiy Ta’lim, Fan va Madaniyat Tashkiloti) kabi
tuzilmalar din va ilm uyg‘unligini, ma’naviy-ma’rifiy hamkorlikni eng muhim
yo‘nalish deb biladi. ISESCO (Islamic Educational, Scientific and Cultural
Organization) ISESCO musulmon mamlakatlar o‘rtasida ta’lim, ilm-fan va madaniy
almashinuvni targ‘ib qiladi va ular orasida birlik va totuvlikni mustahkamlashga
chagiradi. ISESCO bayonotlarida musulmon dunyosi “tashqaridan bosim,
ekstremizm va bo‘linishga” duch kelayotgani ta’kidlanib, diniy olimlarga birdamlik
va hamkorlikka chaqiriladi.

Global Imams Council (GIC)

Bu keng ko‘lamli imamlar tashkiloti bo‘lib, turli mazhab va maktablardagi
Qur’on va Sunnatga tayangan olimlarni birlashtirishga intiladi.  GIC asosiy
magsadi: musulmon dunyosida ekstremizmga qarshi kurash, diniy tolerans, tinchlik,
va birlashuv — barcha mazhab va oqimlar orasida muloqotni rivojlantirish.
Masalan, GIC tomonidan radikalizmga garshi fatvolar chiqarilishi va “Musulmonlar
va boshqa din vakillari o‘rtasidagi hurmat” tamoyillarini ilgari surish ishlari e¢’lon
qilingan. Boshgqa tashkilotlar (bir 0z umumiy ma’lumotlar)

World Assembly of Islamic Awakening — musulmon uyg‘onish harakatini
qo‘llab-quvvatlash va musulmon mamlakatlar orasida tajriba almashish magsadida
tashkil etilgan sanaladi.

71



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

International Institute for Muslim Unity (IIMU / IJIMWS) — dunyo
musulmonlari orasida birlik va ilmiy dialogni mustahkamlash maqgsadi bilan
tadqiqot, konferensiyalar, nashrlar bilan shug‘ullanadi. Xalgaro tashkilotlar sog‘lom
e’tigod va birlik konsepsiyasini ilgari surishda bir necha yo‘nalishga e’tibor
beradilar: Extremizm va dartsiz guruhlar bilan kurash, radikal gqarashlarning ildiziga
e’tibor. Diniy-ma’rifiy dialog va muloqotni rivojlantirish. Ta’lim, ilm-fan va
madaniy almashinuv orqali universal qadriyatlarni mustahkamlash . Eng muhim —
jjtimoiy adolat, huquq va jamiyatda barqarorlikni ta’minlash. Bu xalqaro qarashlar
Moturudiy maktabining sog‘lom e’tiqod konsepsiyasi bilan sinergiya hosil qiladi —
ya’ni ham aqlga asoslangan e’tiqod, ham ijtimoiy mas’uliyat va birlik tamoyillari
global darajada qo‘llab-quvvatlanadi.

Sog‘lom e’tiqod va jamiyat barqarorligi: tahliliy qarashlar

Ma’naviy immunitet va ekstremizmga qarshi qaror, sog‘lom e’tiqodga ega
jamiyat, ya’ni diniy ma’lumotga, tafakkurga asoslangan, bo‘linish va radikalizmga
qarshi immunitetga ega bo‘lishi mumkin. Bunday jamiyatda yoshlar va odamlarga
noto‘g‘ri ta’sirlar kiritish qiyin bo‘ladi. Ijtimoiy totuvlik va bag‘rikenglik
Moturudiylikdagi moderat yondashuv, va xalqaro tashkilotlarning keltirayotgan
birlik tamoyillari jamiyatdagi turli diniy yoki mazhablararo ziddiyatlarni
yumshatishi, bag‘rikenglikni mustahkamlashi mumkin. Huquqiy madaniyat va
adolat, E’tiqgodiy qarashlar jamiyatda adolat, halollik, ijtimoily mas’uliyatni
shakllantirishda muhim rol o‘ynaydi. Bunda davlat siyosati, qonun-inshootlar va
jamiyat elementlari ham bog‘liq. Ma’rifiy taraqqiyot va ilmiy niyat
Sog‘lom e’tiqod ilmiy izlanish va tafakkurga hurmat bilan bog‘liq. Bu esa jamiyatda
ilmga, madaniyatga, bilimga qiziqishni oshiradi — bu o°‘z navbatida ijtimoiy
taraqqiyotga xizmat qiladi. Xalqaro birlik va integratsiya, Islomiy tashkilotlar va
moturudiy qarashlar o‘rtasidagi uyg‘unlik jamiyatlarni global musulmon ummat
bilan mustahkam bog‘laydi, shu bilan birga xorijiy ta’sirlar va bo‘linish oqimlariga
qarshi bargaror turg‘uzadi.

Xulosa. Ushbu maqgolada sog‘lom e’tiqod tushunchasi Moturudiy ta’limoti
asosida yoritildi va uning jamiyat barqarorligi, ma’naviy totuvlik, adolat va ijtimoiy
barqarorlik yo‘lida qanday rol o‘ynashi tahlil qilindi. Shuningdek, xalgaro Islomiy
birlashmalar (OIC, ISESCO, Global Imams Council va boshqgalar) sog‘lom e’tiqod
va birlik haqida qanday tamoyillarni ilgari surishi ko‘rib chiqildi. Moturudiylik
maktabi va xalgaro tashkilotlarning birlik yondashuvlari o‘zaro qo‘shimchaviy
bo‘lishi mumkin — ya’ni e’tiqodiy ildizlar, aqlga hurmat va ijtimoiy mas’uliyat
tamoyillari global musulmon ummatning bargaror taraqqiyoti va birdamligi yo‘lida
mustahkam poydevor bo‘lishi mumkin.

72



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Foydalanilgan adabiyotlar va manbalar
1. O‘zbekiston musulmonlari idorasi — “Moturidiylik ta’limoti bibliografiyasi”
magqolasi, Muslim.uz sayti. muslim.uz

2. Uzpedia — “Imom Abu Mansur Moturudiy” maqolasi (o‘zbek tilida) UzPedia
3. ISESCOning musulmon ummatda birlikka chaqirishi haqidagi xabarlar
(IRNA / ISESCO bayonoti) IRNA English
4. OIC hamkorligi va islomiy birlik haqidagi ma’lumotlar, OIC rasman sayt
materiallari va yangiliklar (masalan, “The OIC in a Transforming World” hisobot)

cfm51.0ic-oci.org+1
5. Global Imams Council ta’riflari va faoliyati haqidagi ma’lumotlar

(Wikipedia) Bukureust
6. IJMWS / IIMU tashkiloti haqida umumiy ma’lumotlar (ingliz tilida) JMWS

dalgall puac B Laadluy) Badiel) draa

O a5k ) OlA dase A

Aol ddass gl A yaal) 6 Jiu

o Aal A s LY

Muhibullayes@gmail.com

+998908860773

toadlall

AEN 5 Ayial) 4y 5ed) e Al gl ol il dga) g 8 ApeDlY) sagiell paal Ao Al jall 28 S
S gl 0585 O a5 cralal) cddan gl Jie Sy aill (e S Al all iy Cpralisall
LS Apallall cilpanil) Aganl g 8 Al 356l 3 3 s o A 5 celaia¥) clulaill o Laliall dlled
Llee Y gla 7 iy o alladl SE ALY A alusall QL Lggal s i) cilastl) 8 2 jal) Cans
baainall 5 2131 gl Aol 5 dyadlasY) Ay sl 3 el

:Z\;\am.d\ ilalsly

AE sl caabiil) édpdass ol ¢Ayiall 4 sl (Al gl Apadluy) sagdal)

Bagiall ( pend g ¢Cpmaluall Lo Lealdl s 400 il 4 5ol i oA GabaY) ApaDlul) sainl) jiind
ac G [4:160] 2l AE 5 calid) s oo sall S plull an 51y e laia¥) ulaall 5 AEDAY) all)
ol g Al Juai¥l Bila s 55 Cum (G 38 e Gand LEEN 5 Lpall 4 5l o Llial) mual dal sall
laainall 5 o Y LS sl e a ) SLE

Sl o s gl 8 2 Al Sy Gy (D 5 gl G ol Sl 30l 5 ) Al )l il
AN D5l 5 pall G agd Al e pilne IS5 i 1M e e de ju g Al il
Bpaall adll At e Gy cAaadiil) Aall a4 e Bliall e (o ag (e 0 gl s Gl et G
[6:102] s_AY) )

73


https://muslim.uz/uz/e/post/42793-moturidiylik-ta-limoti-bibliografiyasi-yangi-marralarga-yangi-nashrlar-bilan?utm_source=chatgpt.com
https://uzpedia.uz/pedia/imom_abu_mansur_moturudiy?utm_source=chatgpt.com
https://en.irna.ir/news/83295518/ISESCO-urges-unity-among-Muslims?utm_source=chatgpt.com
https://cfm51.oic-oci.org/2025/06/20/the-oic-in-a-transforming-world-turkiyes-vision-for-a-more-active-and-unified-islamic-cooperation/?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Global_Imams_Council?utm_source=chatgpt.com
https://ijmws.net/about-ijmws/?utm_source=chatgpt.com
mailto:Muhibullayes@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

asil) Gadai s cpall agagh aui Bale Y dua b Gpabusall i ed byl il s Adgall O LS
e Al o a5 2Oy g e Loy ST aelaaid Cunall jeasll pe ol 48 Hlhy L)
[7:78] daelaia¥) 5 48 Sl Calisg
séuaal) juanll cilaal
SSED &l il e ddadlaal) g dpall 2l o) SV e ) ja jelaiaddll £) 1
[8:33] oYl ¢ 15555 Al 38 Law ool
A 525 8 KA o 8 aaiil) ol salaadl & L) 81 :al) G pail) g o) j2Y) 2
[9:45] ainall 8ax 5 23gy (A o yhal
Ll JSU L) o ) &l 5N e el cAdual) Al gl Jay ydat) 3
[10:112] e laia¥) clulaill i g
65 Adlaal) e FLEN) 5 uall o) 3V G 05 sl (Gt ane cduda gl Gib 4
L11:56] onall s s (8 Jay il 90 a3l &y pmim )
Jelaills 48E 5 Ll L sa o Lalaall 8 LMy Cilaainall alal 1508 Gaas dal gl JS5
b Lah Lgandli (S0 e B ) sl ) (2 Ania ) CBEN ae yaivsall
Al 5 L8 adll ¢ ) e ]
Aol Agial) adll g sl LS il jlaall (o slas Blal jeday ¢ pudl JUED ~LaiY) aa
sl Jos QA o) ja alg lae dnadlal) (salall e (38155 Y s Clale Ay QL (and
PRI
U i A pe sl Jalail i ) sa 88 paall 2 W) dila s e AU (Jaadl Qaw e
[2:102] Zae) lEMall ol o lain¥) & gl ¢ pulally dalaiall dpadlY) adllxil) aa
all oLl 5 Ll j3y1 2
ASal) 8 aamill gl salaall b Lol 5aY) o) Ao laia¥) sas 5l e Bzl 51 5ha ey oall Ca il
eainall e Gliadil Al &)l Al delas ae Ba )l i LS caaiaall ddinegds ol Al e ) g0
[3:45] 1 54S Alaall & e 5 Dl
Laild ¢ cpall 8 lall g aSLIM o8 _il) QU Cam ccpall A glall e Laial g g sail) il ola 8
[4:2791] "l b slall oSS (S (g clla]
gLV 5 dpadlu) allly o) 3V G () i) Gaiad) cpall (8 dpdas gl) (Gukai B ) 5 pua ey 18
Cauaall allall e
Al 41 jlll 5 oy y&5l) 3
Lol 40 138 Jagi 5 Le Wle 5 aaionall S g 4 gell glaca () (g5 8 ) ol 5IV) 8 Loy il
IS Al adlaill s 1) 31 8Y) oamy mas Cua cdaal) 2000 5alll of Ay jal) A8EN e ~liasy)
Age i) Loyl guall Ble) e (93 i
Lo il cluleal) o el Al il sl QL (any (iad ) dgleall ABGY) (g
Al e Cldld Jf Ahaa iy il cag Y
bl Cann 4
s Ll Y (50 5 alaall Claail) dgal e Ao 2l 3508 Caracay ddass ) Tase ) V) aae
rand) Glllaie o ZUEY) 5 dall 4 sel) e Blaadl (051 55 (Al 3 38 1 uied dpdass ol oy sl
[56:8]

74



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

D3¢z () Loy 8l (e SIS 5 e Laia ¥ Bas o) IS8 ) (a5 oA o plaill (e adinall  cand dpdan 5l
[1:160] Al 5 LAEN 4 5l
gl Jalas
G s B Laa el &1 jea dagi Ll claad Ll 4al g Sl bl SN
olaiy lasd ¢ Sl LYY
13) 4 el) e i a5 ede ju Aial Clalal 5 Ld Jas Aaal) 2Sle ) Jilu g Apadley) ciaadl)
A5 o o5 i (S ol
Slo Y I O sl Cluall Lain il auslly () sSuaty 88 Cll LS i dal) o Bsadl)
Jea ) G 153 55 a5 Laa il
o - gl
Dodis AAEN 4 sell 5 pall (A8l agdl diasiine Al )y alla® Al gally ddass yall CAUSEAY ()
LS i 51 QLA i &yl sa Dl 938 i 5 gl ) DY) wsill g hat g dodana sl Gt ) Aalal
Agaall CllE e Al g al o) 3091 g o ) sl
S diall Jad Al oS Badall g cpal)
e Blall G ) sie 1 Ja) 0385 Cus Al sall ilaaidgal 50 A0 sme 1053 DY) Bl als
Gl gl e il Jie Apulal) 4l A ey oolain) alanaW) 3 oads GAED 5 Al 4 gl
ol EY) sl day 5l (50 Apaall b graal) deal se dpadal) Cilbrainall ¢Sy a5 ¢l
My A5 sia g ALald 48 Hlay () wel ) AY) 5 A sadal) ale dpaal s cdalsall jeac b
Lallal) clbaadl) o A "G A dalsall ¢ gm B allall gt Lelia & SUT L g5 a3 L
esine (b Aagaall Al 4 sel) 55 e Jeall 5 23D Al (sabaal) )y} Gpalesal) (o ol
iy g Adliaal) LA Al dga) o o seluy saall agh O sl (5 55 [13:259-286] ssria
O30 Aaal) <l el ae Jeliil) e sl ) e WS DY) ailly ol 5V DA (e gaiaall ) il
asine oLl dlae 31 Jy A plas Al 0 2 yma ad Baiall ale o I el e s cpall e ga Gulsdl)
Agal gall Y gl Ja () ) s g cluilaia
Al i ]
ZEN) 5 all ol IV 50 i) a0l e DY) 8 Al foabuall aal o ddass o))
R paing (3585 e el y oyl 5) il ad Cal pai aied ddan g8 Apaall ol i) e
e il e Laia¥) 5 ddil) danall e adlay 45 ) gie 4y yhay ilalaally ol 53V (Ul Jaans (e ) 5ia g
Ao Lia I A 3l ol Gsla Y1 e sabad) 8 Lol 300 dbud) Y Cuing
LDy Cilaainall e Sad g doelaia ) g LaE YA g lui Gy el gall joae #dl5 8
Cfiall) (e Bae o1 088 A5 4 S8 5 5 S Badall le Al o dpeal ), dnall Lt sed Tae Tagd
il 3 4y Sl pall il s il aleY) S sa (& 0 siall) agiay ¢Sy )5l 8 slalall
sl A8 ylaiall 4y jSal )l dga ga s A KA Ao g1 Frans i A pasd Ay il Bl Al 3 33a
AN A gall 5 WSle ) il s e Sl
e 538 Am g 55 4y S8 Aashaia & i liase Lol e il 3aal) G a2 gl 2a jelads
O3 Aaallall Sl 233l ae (A ¥) deliil) e 8 jaally oy g 3 g calusall ouniill g oo Laial) ) ELY) 3 5a3
ol Al mes o saially o o G 5 (8 la ey A o SOV ol dae yl cul L Guliadl)

75



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Baallall il g Al gall (g3 (8 Apadla) Ay el Jaind § 55 pm iy ey yud¥1 5 Ly LIS AE)
Ac ludl
ASE 4y el 3 il Bagall alasdinl 2
Gl e sageal) BAAY) 5 AS jidiall aill e 58 il jue BN 4 sed) 5o el call aladinl ¢Say
Lan g (Jandl (Jlal ol jial Jie A@EN 3 5el) e Bliadl e aelud dpgan 5 (soliay i D)
naa JS agh agh e QLall debuy O (Sar (o 5l 4pn il alaiall il sl of LS [4:78]
P Y bl e A3 G 90 Enaall allall aa Jeldill agl it g
dualsill 5 il 3
ol il lpaaill gaail] Alland Bl my A8 4, ) LS 8 Al cpall Jsa = sidall ) sl
O G bl iy e laia¥) aland¥) 5 days 18 Jidia Ue 5 3l ddliaal) cilaaiaall s Jba ¥ o
L griall dgal o o 508 ST ()5S dpaall s Al il sall G elill ) sall e aanii Al Cilaaial)
U 5 ALY G o) 58 el Apaal) L8LE
Loy il 5 okl dgal 50 4
J il 5l okl (e 2adl ial) Alaus gl dadsy) aiinll yiad
Ban 5 23gy A slall s ol V) (e aainall 8 A 5 Ao ) e aaiil) G el Aadla -
Ay
Al Cilaad ) 8 o sl e ol @) &y A& e gl g anlud) ol ags gl cday 50 dga g
S Al sl el ) ey
8_palrall sLadl 8 Ay sl guks 5
idie e sl Clpaaill dlee Jsla alag ¥ Apadlall) all aladinl (Say
Aalusal) Cileaiaall ik dyipall 5 LEUEN CENAY) pe zealisill 3y ja3

Ausel) Ao Blaall e p3ll day) gl jUa) cpam dun @l 3y jal) te ol
Al xiaall Lpatill (gl aaiaall o a1 () slaill 5 e Laia W) Al s pusall 30303

1 - g i)

Galas gl A (e el gl land ae Jaleill dlee il ol Gl 45y Aaadla) B8]l im B
i A3 she Jsla b gy AEEN 5 Al 4y gl o Llaall e 4l sda aeludy dea 5 cralasill
) Jeliill e Ll (Ray all e glly ol sadl a8 o LS Ty il 5f Caplail) g il ey
Ay e e Lalial) ce dallad) il i) ae

PO ER(

Oalusall LA o dpall 4 5el) Ao Bliall 815 a1 50 aali dpadlal) 52i8ell () J AN (S
(oabaall (8 Lo yail) (90 Apallall il il e Sl 5 Al oy U3l e 1 Ja) 353 gd Al gall juac
el ddans ol e a0 gl Gadas o Al jall el o bl ga ol a5l Dl Ayl
Cilbaail) deal sa 2 S IS5 pen O S cilaainall s Jua¥) G Jlsall 3 ad QIS5 ddaa Ml
Al

Apaal) aill G ) jeall CUSE dglae Y gla gy AN 3, ) el 310K cpall aladil o LS
sadall (G ABDlal) agh Gl (el ool B ) )y addiaall Baay o Jailay s ) Al Al
Agalaill 5 EN i) At lua A dglee e 41 s (GapalST e i g Jadd gud Gal gl 5 naDl)
palaall allall 3 2Dy & sell ac s ) dpelaia¥)

76



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari

el all
Dl il Sl delsel) uae 8 Lpall cibaadl] cpall JuS ¢ Jsa e cpall )5 .1éA
160 0= 2019 (las ¢ pall Sl
daala 8l Dlell]y gl e Wil Aalsal] Ggsy AV 2
78 .= 2000 dasiall ASlaall (zay 5l
ounal) jandlll s, s gy Lo¥) san g Ol i jalall dena ¢ psdle ()3
102 .= <2000 ¢ 5
0= 2003 coab ) (Y] Sdl gl alie s Gueall Cpdll 3o ol 4
2791
67 .= 2003« cdaalall iUl oSl Gind] Sead) S sl 5
Gl AAE & glall Ol Ly sel) Clbiad dalpelly Lose XY i 2 2 5l .6
45 = 2021
LY ) lall 2l e dxals, Laldsd Ll o ol Ll adl] Gl sils & ] T
112 .0m 2016 Ay Y sasidl
2018 ¢« e eelaial¥) Sl o bl S 9L gl o spde, (Y (Ssad 8
56 .0=
Olivier Roy. La laicité face a I'Islam. Presses Universitaires de 9
78 .= <2000 ¢« <France
¥ Jeldilly ) sad] 5 dal o] Cilbaan da) o7 LlEll 5 Laial] 4 g6l a5l Jlae 10
33 .02 2021 e el Glae A, o jl sl Sldisg
2020 ¢ 55 58 @l e, Lo/ Lisell e b )iy 4olselSanadkk.com. .11

87 .=
S yill plia) dmpdas aiadida c‘:gJSﬂ\ 45 yig Lﬁd.})'.i\.d\ ?LA\?” cggq.uﬁl.d\ ?L“\?“ KNy 12
2022 c oDyl

Zeynep Tugba Albakir, Kur'an'da Kiiresellesmeci Alem A3
Tasavvuru, Journal of Analytic Divinity, Vol. 4, No. 1, 2020, s.259-286,
Turkiya.

GLOBALLASHUYV VA DINIY QADRIYATLAR O‘ZARO MUNOSABATI:

SOF AQIDA YONDASHUVI

Begimov Muhammadjon Begimovich

Ko ‘kaldosh o ‘rta maxsus islom bilim yurti o ‘gituvchisi
+99891 408 90 80

Annotatsiya: Mazkur maqolada globallashuv jarayonining diniy gqadriyatlar
tizimiga ko‘rsatadigan ijtimoly va ma’naviy ta’siri ilmiy tahlil qilinadi. Muallif

globallashuvni insoniyat taraqqiyotining muqarrar bosqichi sifatida baholagan
holda, uning natijasida paydo bo‘layotgan e’tiqodiy va ma’naviy muammolarga sof

77



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

aqida nuqtayi nazaridan yondashuvni ilgari suradi. Maqolada globallashuvning
jobiy va salbiy jihatlari, diniy ong va gadriyatlarning o‘zgarish dinamikasi, islomiy
e’tigod sofligini saqlash zarurati asoslab beriladi.

Kalit so‘zlar: Globallashuv, diniy qadriyatlar, sof aqida, e’tiqod, ma’naviyat, islom,
taqvo, diniy ong, zamonaviylik, ma’naviy barqarorlik.

XXI asr insoniyat tarixida globallashuv davri sifatida namoyon bo‘ldi. Bu
jarayon inson faoliyatining deyarli barcha sohalarini — siyosat, iqtisodiyot,
madaniyat, axborot, ta’lim, fan va diniy hayotni ham o°z ichiga olgan murakkab,
ko‘p qgirrali hodisadir. Globallashuv, bir tomondan, insoniyat taraqqiyoti, texnologik
yutuglar va axborot almashinuvi tezligining oshishi bilan bog‘liq bo‘lsa, boshqa
tomondan, milliy va diniy qadriyatlarning o‘zaro aralashuvi, madaniyatlar bir-biriga
singib ketishi kabi jarayonlarni ham yuzaga keltirmogda. Bugungi dunyo “axborot
jamiyati” deb nom olgan bosqichda yashamoqda. Internet, sun’iy intellekt, ommaviy
madaniyat, xalgaro iqtisodiy aloqalar - bularning barchasi inson tafakkurini,
dunyoqarashini va hayot tarzini o‘zgartirmoqda. Shu o‘zgarishlar orasida eng
muhim va nozik sohalardan biri bu diniy ong va diniy qadriyatlar tizimidir. Diniy
qadriyatlar - bu insoniyatni axloqiy, ruhiy va ijtimoiy jihatdan birlashtiruvchi,
ma’naviy barqarorlikni ta’minlovchi asosiy ustunlardir. Ammo globallashuvning
ma’naviy ta’siri bu qadriyatlarga yangi sinovlarni keltirib chigarmoqda. Islom dini
tarixan insoniyatga ma’naviyat, adolat, tinchlik, bag‘rikenglik va halollik
tamoyillarini olib kirgan din sifatida o‘z qadriyatlar tizimiga ega. Shu bois
musulmon  jamiyatlarida  globallashuvga nisbatan turlicha  munosabat
shakllanmoqda: kimdir uni taraqqiyotning ajralmas qismi sifatida qabul qilsa, kimdir
uni e’tiqodiy va ma’naviy xavf sifatida ko‘radi. Aslida, globallashuvning o‘zi neytral
jarayon bo‘lib, uning ijobiy yoki salbiy ta’siri insonning unga ganday yondashishiga
bog‘ligdir. Sof aqida nuqtayi nazaridan, globallashuvga qarash muhim ahamiyatga
ega. Chunki sof aqida - bu musulmonning e’tiqodiy asoslarini, Allohga bo‘lgan
ishonchini, Payg‘ambar (s.a.v.)ning sunnatiga sadoqatini, bid’at va xurofotlardan
yiroqligini ifodalovchi e’tiqodiy tizimdir. Globallashuv davrida insonlar turli
mafkuraviy oqimlar, dunyoviy falsafalar va g‘arbona dunyoqarashlar ta’sirida
qolmoqda. Natijada diniy ongda nisbiylik, e’tiqodiy zaiflik, diniy bag‘rikenglikni
noto‘g‘ri talqin qilish holatlari yuzaga kelmoqda. Shu bois, sof aqida yondashuvi
globallashuv davrida insonning ma’naviy mustahkamligini saqlab qolishda asosiy
mezon sifatida garaladi. Mazkur mavzu dolzarbligi shundan iboratki, globallashuv
jarayoni shiddat bilan kechayotgan bir davrda diniy qadriyatlar, aynigsa, islomiy
aqida sofligini saglash masalasi nafagat diniy ulamolar, balki keng jamoatchilik
uchun ham muhim masalaga aylanmoqda. Diniy ongni mustahkamlash, sof aqida
asoslarini keng targ‘ib qilish, yoshlarni ma’naviy immunitet bilan qurollantirish -

78



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

bugungi davrning dolzarb vazifalaridan biridir. Shunday ekan, “Globallashuv va
diniy gadriyatlar o‘zaro munosabati: sof aqida yondashuvi” mavzusining
o‘rganilishi diniy-ma’naviy barqarorlikni ta’minlash, islom aqidasining zamonaviy
jarayonlar bilan uyg‘unlashuvini tahlil qilish va e’tiqodiy soflikni asrash nuqtayi
nazaridan alohida ilmiy-amaliy ahamiyat kasb etadi.

“Globallashuv” atamasi XX asr oxirida keng ilmiy muomalaga kirib keldi. U
lotincha “globus” - “yer shari” so‘zidan olingan bo‘lib, dunyo miqyosida bir
butunlik, o‘zaro bog‘liglik va integratsiyani anglatadi. Globallashuv — bu insoniyat
taragqiyotining yangi bosqichi bo‘lib, unda iqtisodiy, siyosiy, madaniy va axborot
sohalarida millatlararo chegaralar tobora yo‘qolib bormoqda[1 48]. Tarixiy jihatdan,
globallashuvning ildizlari gadimgi sivilizatsiyalararo aloqalarga borib tagaladi.
Ammo u zamonaviy ko‘rinishga sanoat inqiloblari, xalgaro savdo va axborot
texnologiyalarining rivojlanishi orqali ega bo‘ldi. Aynigsa, XX asr oxiri - XXI asr
boshlarida internet va ragamli kommunikatsiyalar globallashuv jarayonini keskin
tezlashtirdi.

Diniy qadriyatlar - bu ilohiy manbalarga asoslangan, inson hayotining
ma’naviy, axloqiy va e’tiqodiy me’yorlarini belgilovchi tamoyillardir. Ular jamiyat
hayotida barqarorlik, tinchlik, adolat, bag‘rikenglik, halollik va mehr-oqibat kabi
fazilatlarni shakllantiradi. Islom dini nuqtayi nazaridan, insonning eng yuksak
gadriyati - iymon va taqvodir.

Globallashuv jarayonida dunyo xalqglari o‘rtasidagi madaniy almashinuv
kuchaygani bilan birga, ma’naviy sohada ham turli ziddiyatlar yuzaga kelmoqda.
Ba’zi hollarda diniy qadriyatlar “eskilik sarqiti” sifatida talqin qilinmoqda, bu esa
insonni ruhiy bo‘shliq va e’tiqodiy zaiflikka olib keladi. Masalan, g‘arb dunyosida
sekulyarizm (dinni jamiyatdan ajratish) tendensiyasi kuchaygani sababli, ko‘plab
musulmon yoshlar diniy gadriyatlardan uzoqlashmogda. Shu o‘rinda islomiy
qadriyatlarni zamonaviy shaklda tushuntirish, ularni hayot bilan uyg‘unlashtirish
zarurati paydo bo‘lmoqda. Diniy qadriyatlar insonni nafaqat Allohga
yaqinlashtiradi, balki uni axlogan mustahkam qiladi. Halollik, vafodorlik, mehr,
sabr-toqat kabi fazilatlar e’tiqoddan oziglanadi. Globallashuv ta’sirida yuzaga
kelayotgan iste’molchilik madaniyatiga qarshi turish ham aynan diniy qadriyatlar
bilan bog‘liqdir. Chunki sof diniy qadriyatlar insonni nafsiy xohishlar emas, balki
ilohiy mezonlar asosida yashashga da’vat etadi.

“Aqida” — arabcha so‘z bo‘lib, “bog‘lanmoq”, “ishonmoq” ma’nolarini
anglatadi. Islomda aqida deganda, musulmonning Alloh, farishtalar, payg‘ambarlar,
vahiy, qiyomat kuni va taqdir haqidagi e’tiqodi tushuniladi[2 14]. Sof aqida esa bu
e’tiqodning bid’at, xurofot va g‘ayriislomiy qarashlardan xoli bo‘lgan, Qur’on va
Sunnatga asoslangan toza shaklidir. Imom Moturidiy va Imom Ash’ariy kabi

79



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

allomalar islom aqidasini ilmiy asosda izohlab, e’tiqodiy soflikni saqlash zarurligini
ta’kidlaganlar. Ularning ta’limoti bugungi kunda ham musulmonlarning ma’naviy
immuniteti sifatida ahamiyatlidir. Globallashuv davrida inson turli axborot oqimlari,
mafkuraviy bosim va madaniy sintez ichida yashaydi. Natijada, diniy
tushunchalarda aralashmalar, yanglish talqinlar va radikal garashlar paydo bo‘lishi
mumkin. Shu bois sof aqida:
E’tiqodiy barqarorlikni ta’minlaydi;
Bid’at va ekstremistik qarashlardan himoya qiladi;

Din nomidan suiiste’mol qiluvchi ogimlarga qarshi mafkuraviy asos yaratadi.
Masalan, ayrim global mafkuralar “diniy erkinlik” niqobi ostida e’tiqodiy
befarglikni targ‘ib qilmoqda. Sof agida esa insonni islomning asosiy tamoyillariga
— Tavhid (yagona Allohga ishonish), Risolat (Payg‘ambar sunnati) va Oxirat (hisob
kuni) g‘oyalariga qaytaradi. Sof aqidaga ega inson dunyoviy o‘zgarishlardan,
g‘oyaviy bosimlardan cho‘chimasdan, e’tiqodini mustahkam saqglay oladi. Shuning
uchun, globallashuv davrida:

Aqidaviy bilimlarni chuqurlashtirish;
Qur’on va Sunnat asosida ishonchni mustahkamlash,;
Yosh avlodni ma’naviy-matkuraviy tahdidlardan himoya qilish zarur.
Bu yo‘lda masjidlar, diniy ta’lim muassasalari va ulamolar zimmasiga katta
mas’uliyat yuklanadi. Chunki ular sof aqidani targ‘ib qilish orqali jamiyatda
ma’naviy uyg‘onish va e’tiqodiy birligini mustahkamlashlari kerak. Bugungi
globallashuv jarayoni insoniyat hayotining barcha sohalarini, jumladan, diniy va
ma’naviy hayotni ham tubdan o‘zgartirmoqda. Texnologik taraqqiyot, axborot
ogimining tezlashuvi, madaniyatlarning o‘zaro aralashuvi natijasida inson ongida
yangi gadriyatlar tizimi shakllanmoqda. Shu jarayonning ijobiy jihatlari bilan bir
qatorda, u diniy ong va e’tiqod sohasida jiddiy sinovlarni ham yuzaga keltirmoqda.
Globallashuv insoniyatni axborot jihatdan birlashtirib, ma’lumot olish imkoniyatini
kengaytirgani bilan, ayrim hollarda diniy qadriyatlarning nisbiylashuvi, milliy
o‘zlikning susayishi, sekulyar va individualistik dunyoqarashlarning kuchayishiga
sabab bo‘lmoqda[3, 63]. Aynigsa, yoshlar orasida diniy befarqlik, iste’molchilik va
ma’naviy relativizm kuchayib borayotganligi bu jarayonning salbiy oqibatlaridan
dalolat beradi. Shu nuqtayi nazardan, islom dini va uning e’tiqodiy tizimi - sof aqida
globallashuv davrida insonni ma’naviy himoya qiluvchi eng ishonchli tayanch
sifatida maydonga chiqadi. Sof aqida insonning Alloh bilan bo‘lgan alogasini to‘g‘ri
yo‘lga qo‘yadi, bid’at va xurofotlardan asraydi, din nomidan suiiste’mol qiluvchi
oqimlarga garshi mafkuraviy immunitet hosil giladi. Bu yondashuv nafaqat e’tiqodiy
barqarorlikni ta’minlaydi, balki insonni zamonaviy hayotning murakkab
jarayonlarida to‘g‘ri yo‘ldan adashmaslikka chorlaydi. Globallashuvni inkor etish

80



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

emas, balki uni sof aqida mezonlari orqali baholash va undan foydali jihatlarda
foydalanish muhim. Chunki globallashuvda mavjud texnologik, ilmiy va madaniy
imkoniyatlardan to‘g‘ri foydalanilsa, ular dinni keng targ‘ib etish, islom
madaniyatini dunyoga tanitish, umuminsoniy qadriyatlarni mustahkamlash yo‘lida
xizmat qilishi mumkin. Ammo bu jarayonda musulmonlar o°‘z e’tiqodiy
mezonlaridan chekinmasliklari zarur.

Bundan tashqari, globallashuv davrida diniy qadriyatlarni asrab-avaylashda
quyidagi jihatlarga alohida e’tibor garatish lozim:
1. Diniy ta’limni isloh qilish va zamonaviylashtirish. Yosh avlodga islom aqidasini
ilmiy asosda, zamon ruhiga mos usulda o‘rgatish, ularning ongida mustahkam
e’tiqod va tanqidiy tafakkurni shakllantirish zarur.
2. Ommaviy axborot vositalaridan to‘g‘ri foydalanish. Internet va ijtimoiy
tarmoglarda sof islomiy g‘oyalarni targ‘ib etish, noto‘g‘ri diniy ma’lumotlarning
oldini olish.
3. Ma’naviy immunitetni kuchaytirish. E’tiqodiy soflik, halollik, bag‘rikenglik,
mehr-oqibat kabi islomiy qadriyatlarni yoshlar ongiga singdirish orqali ularni
g‘arbona iste’molchilik madaniyatidan himoya qilish.
4. Dinlararo muloqotni rivojlantirish. Sof aqida yondashuvi boshqa din vakillariga
nisbatan adolatli, tinchlikparvar va hurmatli munosabatni targ‘ib etadi, bu esa global
tinchlik uchun muhim omildir.
Natijada, sof aqida yondashuvi globallashuv jarayonida insonni e’tiqodiy
beqarorlikdan, ma’naviy yo‘qotishlardan va g‘oyaviy tahdidlardan himoya qiluvchi,
islom dinining asl mohiyatini asrab qoluvchi yondashuv sifatida o‘zining
dolzarbligini yo‘qotmaydi[4, 42]. Globallashuv shiddat bilan kechayotgan bugungi
kunda, har bir musulmon, xoh u olim, xoh oddiy fugaro bo‘lsin, sof aqidani oz
e’tiqodining asosi sifatida anglab, uni hayotining barcha jabhalarida qo‘llashi kerak.
Chunki sof aqida nafaqat diniy tozalikni, balki insoniylik, adolat va ma’naviy
barqarorlikni ta’minlaydigan ilohiy yo‘ldir. Xulosa qilib aytganda, globallashuv va
diniy gadriyatlar o‘rtasidagi o‘zaro munosabat murakkab, ammo zarur tahlilni talab
qiluvchi masaladir. Globallashuvdan to‘g‘ri foydalanish, diniy qadriyatlarni
zamonaviylik bilan uyg‘unlashtirish va sof aqida mezonlarida e’tigodni
mustahkamlash orqali biz nafaqat o‘z milliy-ma’naviy o‘zligimizni, balki butun
insoniyatning ruhiy barqarorligini saqlab qolishimiz mumkin.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. Mamatqulov, Z. Globallashuv va diniy tafakkur transformatsiyasi. — “Tafakkur”
jurnali, 2020.
2. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf. Aqoid ilmi. — Toshkent: Hilol-Nashr,
2018.

81



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3. To‘xtayev, A. Globallashuv va milliy o‘zlikni anglash. — Toshkent: Fan, 2015.
4. Rasulov, Sh. Globallashuv jarayonlari va diniy qadriyatlar. — Toshkent:
O‘zbekiston islom akademiyasi nashriyoti, 2021.

GLOBALLASHUYV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA
YECHIMLAR

Yunusov Ramazonjon,

Mir arab o ‘rta amaxsus islom ta’lim muassasi
3-kurs talabasi

Annotatsiya: Maqolada globallashuvning yurtimizda inson ma’naviy hayoti va
e’tiqodiga ta’siri, uning jamiyatni birlashtiruvchi ijobiy jihatlari hamda ma’naviy
qadriyatlarga salbiy ta’siri tahlil gilinadi.

Kalit so‘zlar: Globallashuv, aqida, moturidiylik, Abu Mansur Moturidiy, Abu
Hanifa, salafiylik, soxta salafiylik, Shavkat Mirziyoyev, ilmiy-tadqiqot markaz.

Globallashuv — bugungi kunda bu tushuncha hayotimizning ajralmas bir
bo‘lagiga aylangani hechkimga sir emas. Hozirda uning turli ko‘rinishlari bor.
Avvalo, “Globallashuv’ning hayotimizda ganday ahamiyat kasb etishini
o‘rganishimizdan oldin bu terminning qay usulda bizning jamiyatimizga Kkirib
kelganini va bu jarayonda musulmon gatlami ganday o‘rin egallashini o‘rganishimiz
kerak.

Globallashuvga berilgan ta’riflar ko‘p. Unga qisqa ta’rif bermoqchi bo‘lsak,
uni turli mamlakatlar iqtisodi, madaniyati, ma’naviyati, odamlar o‘rtasidagi o‘zaro
ta’sir va bog‘liglikning kuchayishi deyish mumkin. Globallashuv dastlab o‘tgan
asrning ikkinchi yarmidan qo‘llanila boshlandi. Bu jarayon insoniyatning o‘zaro
aloga, axborot va hamkorlik orqali yaginlashuv jarayoni hisoblanadi. Uning salbiy
tomoni bu “ommaviy madaniyat” namunalarining keng tarqalishi, mafkuraviy va
diniy-ekstremistik xurujlar xavfining ortib borishi bilan ham ifodalanuvchi
tushunchadir. Hozirgi paytga kelib dunyo mamlakatlari o‘rtasidagi o‘zaro ta’sir shu
qadar kuchayib ketdiki, bu jarayondan to‘la chegaralanib olgan birorta ham davlat
yo‘q, deb ishonch bilan aytish mumkin. Globallashuv bu shunday jarayonki, undan
chetda turaman, degan mamlakatlar uning ta’siriga ko‘proq uchrab qolishi mumni
buzish uchun harakatlar hisoblanadi. Vaholanki islom dini bizni hamjihatlikka,
totuvlikka va aynigsa tinchlikka buyurgan. Alloh taolo o‘izining kalomida shunday
marhamat qiladi: “Va barchangiz Allohning arqoniga (Qur’oniga) bog‘langiz va
bo‘linmangiz.”®

® Oli imron surasi 103-oyat.

82



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Hozirgi davrga kelib globallashuv jarayoni yurtimizga turli sohalar singari
diniy sohaga ham o°‘z salbiy ta’sirini ko‘rsatmoqda. Xususan, aqida borasida
insonlarga noto‘g‘ri tushunchalarni singdirishga urinishlar bo‘lmoqda. Taassuflar
bo‘lsinki, hozirda ayrim nodon va ilmsiz yoshlar bu boradagi eng nozik masalalarni
ko‘tarib, musulmonlar birligiga rahna solishga sababchi bo‘lmoqda. Bunday yoshlar
dinda g‘uluvga ketib g‘ayridin uchun tushirilgan oyat va hadislarni noto‘g‘ri talqin
qilish bilan musulmonlarni dindan chalg‘itish uchun qurol sifatida qo‘llashga
harakat qilmoqda. Bu albatta bevosita aqida bilan bog‘liq jarayon hisoblanadi.
Shunday pallada bu kabi globallashuvning salbiy ta’sirining qurboniga aylangan
yoshlarni ogohlantirish va ularni bunday yo‘ldan qaytarish har bir ziyoli,
ma’rifatparvar insonning vazifasi sanaladi. Avvalo bu o‘rinda ahli sunna val jamoa
e’tigodi, xususan, hanafiya mazhabi e’tiqodiy masalalarnibizgacha qusrsiz etishiga
hissa qo‘shgan buyuk olimlarimiz ilmiy me’rosini chuqur o‘rganish va ularni
adashgan yoshlarga to‘g‘ri talqin qilish bilan o‘rgatmoqligimiz darkor.

Imom Abu Mansur Moturidiy °- imom, faqih va kalom ilmining etuk
olimlaridan biri. Sunniy e’tiqodidagi ikki yirik oqimlaridan biri bo‘lmish Moturidiya
oqimining asoschilaridan hisoblanadilar. Imomning nasablarini Kamoliddin Qozi
Bayzoviy mashhur sahobiy Abu Ayyub al-Ansoriy roziyallohu anhuga borib
taqilishiga hagida naql gilganlar'!. Imom Moturidiy “Hidoyat imomi”, “Hidoyat
bayrog‘1” va “Musulmonlar aqidasini to‘g‘irlovchi” kabi bir qancha nomlar bilan
mashhur bo‘lganlar. U kishi va shogirdlari aqidaviy maktab tashkil gilishdi va u
Moturidiya aqidaviy yo‘nalishi deb atalib ketdi. Ba’zilar davo qilgani kabi u zot
yangi din yoki yangi firqa olib kelmadi. Balki Ahli sunna sof aqidasini jamlab,
sharhladilar. Bu ishda Abu Hanifa rahmatullohi alayhi qoldirgan ilmiy me’roslaridan
foydalandi. Shu sababli bu agidaviy maktabning ko‘pchiligini hanafiy mazhabidagi
musulmonlar tashkil etadi. Hozirgi kunda musulmon ummatining yarmidan ko‘pi
Moturidiya aqida mazhabiga ergashib kelmoqda. Yurtimizda hozirgi kunda olimlar
tomonidan ajdodlarimizning hayoti va ilmiy merosi chuqur o‘rganilmoqda.
Xususan, bu buyuk bobokalonimiz bo‘lmish Imom Moturidiy so‘nmas merosini
o‘rganishda chuqur izlanishlar olib borilyapti. Bunga misol o‘laroq, prezidentimiz
Shavkat Mirziyoyev tashabbuslari bilan 2020-yil 3-4-mart kunlari Samarqand
shahrida “Imom Moturidiy va moturidiya ta’limoti: o‘tmish va bugun” mavzuidagi
xalqaro konferensiya yuqori saviyada tashkil etildi. Unda 15 mamlakatdan 55 nafar
tanigli ulamo, muftiy, moturidiyshunos ekspertlar, 100 nafar mahalliy olim va
tadqiqotchi qatnashdi. Jumladan, Misr Bosh imomi, Al-Azhar majmuasi shayxi

©Hijriy 240-333 Samargand.
3“Figh va aqidaga oid ixtilofli masalalar yechimi” O‘Mi nashri

83



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ahmad Tayyib boshchiligidagi 19 nafar misrlik nufuzli diniy arbobning ishtiroki
konferensiyaning xalgaro maqomini yanada oshirdi. Bunda tashqari, 2020-yil 11-
avgust kuni O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev tashabbusi
bilan Imom Moturidiy xalgaro ilmiy-tadqiqot markazi tashkil etildi. Ushbu
markazda alloma merosi chuqurlashtirilgan tarzda o‘rganilmoqda. Prezidentimiz
Shavkat Mirziyoyevning bevosita tashabbusi bilan Samargandda Imom Buxoriy
majmuasi yonida moturidiylik ta’limotini o‘rganish magsadida kalom ilmi maktabi,
Qarshida aqida maktabi faoliyat olib bormoqda.

Hozirgi kunda millatning sof e’tiqodiga xavf solayotgan tahdidlardan yana
biri “ommaviy madaniyat”dir. Avvalo bu tushunchaning mohiyatnini anglamog‘imiz
darkor. Bu tushuncha XX asr o‘rtalarida shakllangan bo‘lib, unga qisqaroq ra’rif
beradigan bo‘lsak, bizga chetdan kirib kelayotgan, milliy va diniy qarashlarimizga
yot ma’naviy va axloqiy illatlarni 0‘z ichiga olgan xurujlar yig‘indisidir. Bu bevosita
globallashuv jarayonining ildizlaridan biri hisoblanadi. Mana shunday yomon
illatlar sababli ham ixtilof chiqaradigan toifalarning keyingi vaqtlarda ommaviy
axborot vositalari orqali musulmon ummatini parokandalikka duchor etishga
qaratilgan g‘oyalari tez suratda jamiyatga singdirilmoqda. Bunga misol o‘laroq
keltiradigan bo‘lsak, hozirgi kunda keng tarqalgan ibora “Soxta Salafiylik” dir. Bu
friganing aqidasiga ko‘ra, Alloh yaratilganlarga xos olti jihatga ega. Uning jismoniy
a’zolari bor. Allohga tashgaridan biror ta’sir bo‘lishi mumkin. Ular Allohga harakat,
ya’ni joydan boshqga joyga ko‘chishni mansub qiladi. Imom Moturidiy va u kishining
yo‘llarini tutgan olimlar qarashlariga ko‘ra esa, “U kabi hech narsa yo‘q”*? oyati
asosida Allohga a’zolar mansub qilinmaydi. Ahli sunna e’tiqodiga ko‘ra, Alloh
zamon va makonni yaratishdan oldin qanday bo‘lsa, ularni yaratgandan keyin ham
shunday bo‘lib qolgan. Uning boshlanishi va nihoyasi yo‘q. Unga makon va zamon
ta’sir o‘tkazmaydi, aksincha, ularning o‘zi Allohga muhtoj. Shu bois, Allohga
makon, taraf, harakat, zamon, jism sifatini berish mumkin emas. Bu garash nafaqat
moturidiylikning qarashi, balki salaf olimlari va ulardan keyingi xalaf olimlarining
ham fikridir. Ana shunday aqliy va naqliy dalillar orqali ahli sunnaning sof e’tiqodi
hisoblangan, Moturidiya yo‘nalishini saqlab uni nafagat yurtimiz balki jamiki
shunday salbiy xurujlar etib borayotgan hudularga ham targ‘ib etish va musulmon
olamining ustunlari hisoblangan zotlarning ilmiy meroslarini o‘rganish va o‘rgatish
bilan qalqon sifatida himoyalanish mumkin. Bunday keng ko‘lamli tashabbuslar
hozirgi davrda eng ustuvor va dolzarb ilmiy-amaliy masalalar sirasiga kiradi. Zero
So‘fi Allohyorning shunday so‘zlari bor:

Agqida bilmagan shaytonga eldur,

12 Shuro surasi 11-oyat

84



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Agar ming yil amal deb gilsa eldur.*®

Xulosa o‘rnida aytamizki hozirgi kunda globallashuvnig salbiy jihatlari
hisoblangan ekstremizm, terrorizm, “ommaviy madaniyat” va “ommaviy axborot”
kabi dolzarb turlari dunyo bo‘ylab keng tarqalmoqda. Bular esa ming yillardan beri
ota-bobolarimiz amal qilib kelayotgan sof e’tiqodimizga va islomiy ilmlarining eng
sharaflisi hisoblangan tasavvuf ilmiga ham o°z ta’sirini ko‘rsatmasdan qolmayapti.
Shu bilan birga dunyo bo‘ylab, xususan, bizning yurtimizdan ham bunday xurujlar
ildiz otishi bilan birga bunga garshi keng ko‘lamli ma’naviyat devorlari bo‘lmish
islohotlar ham amalga oshirilib kelinmoqda. So‘zimning yakunida davlatimiz
rahbari Shavkat Mirziyoyevning quyidagi so‘zlarini keltiraman:
“Buyuk alloma va adiblarimiz, aziz-avliyolarimizning bebaho merosi, engilmas
sarkarda va arboblarimizning jasoratini yoshlar ongiga singdirish, ularda
milliy g‘urur va iftixor tuyg‘ularini kuchaytirishga alohida e’tibor qaratishimiz
kerak”.!

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati
[1] U. l.daminov "Agidaparast ogimlar va tahdid" Tashkent: "Mumtoz so‘z", 2019.

[2] O°. M. idorasi “Soxta salafiylarning buzg'unchi g'oyalari” hidoya, pp. 10-11,
2021.

[3] I.Karimov "Yuksak ma'naviyat - engilmas kuch" Toshkent : Ma'naviyat, 2008.

[4]T. v. t. m. S. A. Mansur "Qur'oni karim ma'nolarining tarjima va tafsiri"
Toshkent, 2009.

[5] Ma'naviyat asosiy tushunchalar izohli lug'at, Toshkent: G'afur G'ulom, 2010.

[6] O°. M. idorasi, Figh va aqgidaga oid ixtilofli masalalar echimi, Toshkent:
Matbaachi, 2023.

[7] Shayx Muhammadsodiq Muhammad Yusuf "Agoid ilmi" Toshkent: Hilol-
Nashr, 2022.

[8] T. A. "Vayronkor g'oyalar va buzg'unchi mafkuralar" Toshkent: Turon, 2015.

13 «“Sabotul ojizin” kitobi.
14 O¢zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning Oliy Majlisga Murojaatnomasidan. 2018-yil 28-
dekabr.

85



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

JAMIYAT TARAQQIYOTIDA SOF AQIDA VA TASAVVUF MASALALARI

Nuriddinova Ruxshona Zehniddin qizi,

BuxDU Filologiya fakulteti talabasi,

1lmiy rahbar:, BuxDU Islom tarixi va manbashunosligi,
falsafa fafedrasi o ‘qituvchisi

Vohidova Dilshoda Vohid qizi

(91-444-10-86)

Annotatsiya. Jamiyat taraqqiyotida zamonaviy globallashuv — sun’iy ong inson
tafakkurining barcha qatlamlariga kirib borib, uning ma’naviy olamiga tubdan ta’sir
ko‘rsatmoqda. Axborot ogimining cheksizligi va texnologik taraqqiyotning shiddati
insonni ruhiy osoyishtalikdan, ichki uyg‘unlikdan tobora uzoqlashtirmoqda. Suniy
ongni tabily ongga ta’sir etish jarayonida tasavvuf va sof aqida ta’limotlari inson
qalbining izdan chiggan muvozanatini tiklovchi, uni o‘z ma’naviy ildizlariga
qaytaruvchi nurli manba sifatida alohida ahamiyat kasb etadi. Axborotlashgan
jamiyatda sof aqida va tasavvuf masalalariga qaytish — bu o‘tmishga yuzlanish
emas, balki ma’naviy kelajakni saqlab qolishdir. Chunki insoniyat taraqqiyotining
har bir bosqichida eng yuksak kamolot — ruhiy uyg‘unlik va tafakkur tozaligida
namoyon bo‘ladi. Tasavvuf va aqida inson mavjudligining eng chuqur ma’nosini
ochuvchi, ma’naviy uyg‘onish sari yetaklovchi eng yuksak tafakkur darajasi
ekanligi kabi mulohazalar ushbu maqolada falsafiy tahlil etildi.

Kalit so’zlar: Globallashuv, inson tafakkuri, ma’naviy dunyo, ruhiy muvozanat,
tasavvuf, sof aqida, tafakkur yuksalishi, borliq mohiyati, ilohiy uyg‘unlik.

XXI asr insoniyatni bir-biriga yaqinlashtirgan eng shiddatli jarayon —
globallashuv davridir. Axborot oqimlari, madaniy ta’sirlar va g‘oyaviy tizimlarning
chegarasiz aralashuvi natijasida gadimiy ma’naviy asoslar yangicha talqin va
sinovlarga duch kelmoqda. Aynigsa, islom tafakkurining ajralmas bo‘lagi bo‘lgan
tasavvufiy qarashlar bugungi g‘oyaviy ragobat makonida nafaqat diniy e’tiqodning,
balki millly va ma’naviy barqarorlikning tayanch omili sifatida gayta
o‘rganilmoqda. Globallashuv insonning o‘zini anglashi va e’tiqodiy mezonlarini
baholashida yangi savollarni tug‘dirar ekan, sof aqida masalalari faqat kalom ilmi
doirasida emas, balki sotsial-falsafiy va ma’naviy xavfsizlik muammolari bilan ham
uzviy bog‘lanmoqda. Tasavvuf esa bugungi axborot bosimi, ma’naviy bo‘shliq va
ruhiy bezovtalik sharoitida insonning o‘z “men”ini topish, komillik sari intilish
hamda jamiyatni ruhiy muvozanatda ushlab turish imkoniyatlarini namoyon
qilmoqda. Demak, globallashuv nafaqat iqtisodiy yoki texnologik jarayon, balki
aqidaviy poklik, ma’naviy me'rosni asrash va ruhiy qarashlarni yangicha talqin
qilish zaruratini kun tartibiga olib chiqayotgan murakkab hodisadir. Shu bois sof
aqida va tasavvuf masalalarini bugungi davr munosabatida tahlil qilish — nafaqgat

86



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

diniy ehtiyoj, balki intellektual mas’uliyat va ilmiy zaruratdir. Shunday bo'lsa-da,
bir holatni e'tiborga olishimiz darkor, bu ham bo'lsa — tasavvuf va aqidaning o'zi
kishilar orasida turli tortushuvlarga sabab bo'lgan, bu so'zlarning ma'nolari ham ahli
tasavvufning va boshqgalarning orasida anchagina munozaralarga sabab bo'lgan.
Chunki, ming afsuslar bo‘lsinkim, hijriy ettinchi asrdan keyin barcha islomiy
bilimlar boshiga tushgan tanazzul tasavvuf va aqidani ham chetlab o‘tmadi. Zamon
o‘tishi bilan tasavvufning surati buzilib, Islom ta’limotlaridan, shariat ahkomlaridan
uzoqlasha bordi. [2.9] Sababi, tasavvufning asl ko‘rinishidan chekinishi biror-bir
tasodifiy jarayon emas, balki turli tarixiy, ilmiy va ijtimoily omillarning yig‘indi
natijasidir. Avvalo, tasavvufning Qur’on, hadis va kalom ilmidan ajralib, mustaqil
yo‘nalishga aylanishi uning nazariy poydevorini zaiflashtirdi. Shu bilan birga, ilmli
va taqvodor shayxlar o‘rnini saviyasi past, karomatparast “murshidlar” egallay
boshladi. Siyosiy kuchlar esa tasavvufni ruhiy poklanish vositasi emas, ijtimoiy
nazorat quroli sifatida ishlata boshladi. Natijada tasavvufning ichki ma’nosi o‘rnini
xurofot, mahalliy irimlar va asossiz rivoyatlar egalladi. Tarkidunyochilik,
mubolag‘ali zohidlik va karomatga ruju qo‘yish esa shariatdan asta-sekin
uzogqlashishga olib keldi.

Lekin bu holat XX asr oxiri — XXI asrga kelib yaxshi tomonga o’zgara
boshladi, ya'ni bu davrga kelib musulmon dunyosida e’tiqodiy va ma’naviy
uyg‘onish jarayoni keng ko‘lamda yuz bera boshladi. Uzoq yillar davom etgan
mustamlakachilik, mafkuraviy bosim va dinity ta’limning cheklanishi natijasida
so‘nib borayotgan diniy tafakkur, ayniqsa aqida va tasavvufga oid garashlar qayta
tiklana boshladi. Bu davr insoniyat tarixida nafaqat siyosiy mustaqillik, balki diniy
o‘zlikni anglash va ma’naviy yangilanish davri sifatida muhim o‘rin tutadi.
Mustaqillikka erishgan ko‘plab musulmon mamlakatlarida, xususan, Markaziy
Osiyo hududida diniy erkinlik muhitining yaratilishi aqida va tasavvufga oid ilmiy
izlanishlarning jonlanishiga sabab bo‘ldi. Qur’on, hadis, kalom va figh ilmlariga
gqayta murojaat qilinishi natijasida sof aqida masalalari yangicha tahlil etilib,
e’tiqoddagi bid’at va xurofotlardan xalos bo‘lishga intilish kuchaydi. Shu bilan
birga, tasavvufning shariatdan ajralmagan, asl manbalar asosidagi talqini tiklana
boshladi. XX asrning o‘rtalaridan boshlab musulmon mamlakatlarida diniy ta’lim
muassasalari va ilmiy markazlar faoliyati yo‘lga qo‘yildi. Natijada, tasavvuf endi
faqat karomat va sirli tajribalar sifatida emas, balki axloq, ruhiy poklanish va
ma’naviy komillik tizimi sifatida o‘rganila boshlandi. Bu davrda Ahmad Sirhindiy,
Shah Valiyyulloh Dahlaviy, Bahouddin Nagshband, Ahmad Yassaviy kabi
mutasavviflarning g‘oyalari gayta o‘rganilib, ularning soflikka, shariatga sodiqlikka
da’vat etuvchi jihatlari yangidan gqadrlana boshlandi. Globallashuv jarayoni
insoniyat tafakkurida yangi savollarni tug‘dirgan bo‘lsa-da, ayni paytda tasavvufga

87



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

nisbatan xalqaro miqyosda qiziqishning ortishiga ham sabab bo‘ldi. G‘arb va
Sharqda ma’naviy bo‘shliq, ruhiy notinchlik kuchaygani sari tasavvuf insonni
tinchlikka, ichki uyg‘unlik va mehr-oqibatga chorlovchi manba sifatida qayta kashf
etildi. Shu tariqa, tasavvuf faqat diniy yo‘nalish emas, balki umuminsoniy
qadriyatlar, ruhiy sog‘lomlik va ma’naviy muvozanat manbai sifatida tan olina
boshladi. Bugungi kunda aqida va tasavvufning uyg‘un holda o‘rganilishi islom
tafakkurining eng muhim yutug‘iga aylandi. Aqida insonning e’tiqodiy poydevorini
mustahkamlasa, tasavvuf shu poydevor ustiga ruhiy komillik, axloqiy etuklik va
qalb pokligini quradi. Shuning uchun ham zamonaviy islomshunoslikda bu ikki
yo‘nalish “e’tiqod va ma’naviyat tizimi” sifatida bir butun qaralmogqda. Umumam
olganda, 20-asr oxiri va 21-asrda aqida hamda tasavvufga bo‘lgan qarashlar diniy
erkinlik, 1lmiy tadqiqotlar, global ma’naviy uyg‘onish va sof manbalarga qaytish
jarayoni tufayli sezilarli darajada yaxshilandi. Bugungi kunda ular insonni faqat
e’tigodli emas, balki ruhiy barkamol, ma’naviy etuk va tafakkurli shaxs sifatida
tarbiyalashga xizmat qilmoqda.

Endilikda, diniy poydevorimizning shunday pog'onaga etishi uchun sezilarli
hissa qo'shgan Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf hazratlarining
“Tasavvuf haqida tasavvur” kitoblariga nazar solib mavzuga chuqurroq
yondashadigan bo'lsak, bu jarayon aslida inson takakkurining kamolot yo'lini aks
ettiradi. Masalan, kitobda shunday jumlalar keltirilgan, “Tasavvufning ta’rifidagi
ixtilofga kelsak, u kishilarning suluk darajalaridagi martabalariga oiddir. Ularning
har biri 0°z ehzosini 0‘z maqomida tarjima qilgandir. Bu bilan o‘zidan boshqaning
maqomiga qarshi chigqan hisoblanmaydi, chunki haqiqat bittadir. U katta bog‘ga
o‘xshaydi. Har bir solik bir daraxtning ostida turib, o‘sha daraxtni vasf qilgandir. Bu
zinhor, bog‘da bundan boshqa daraxt yo‘q, degani emas. Ta’riflar qanchalik ixtilofli
bo‘Imasin, ularning barchasi poklanish va taqvo martabasiga etib boradi.” [2.34] Bu
fikrning ichki g’ oyasi va so'zlarning falsafiy uyg unligiga qaraydigan bo'lsak, inson
tafakkuri o‘z tabiati bilan cheksiz izlanish sari intiladi. U har bir narsa, har bir
hodisada haqiqatni izlaydi, uni turlicha anglaydi va har safar yangi haqiqat jilvasiga
duch keladi. Bu g‘oyalar esa inson tafakkurining o‘sish va kamolot yo‘lini
ifodalaydi. Chunki insonning fikr doirasi tor bo‘lganida u haqiqatni faqat oz nuqtayi
nazaridan ko‘radi. Ammo tafakkur kengayib, idrok yuksalgan sari u boshqacha
qarashlarda ham Haqning jilvasini ko‘ra boshlaydi. Bu — fikriy kamolotning eng
yuksak bosqichi, ya’ni inson o‘z “men”1 doirasidan chiqib, borligni umumiy birlik
sifatida anglay boshlaydigan darajadir. Tasavvuf ahli bu holatni shunday izohlaydi:
har bir solik 0‘z maqomida Haqni his qiladi, lekin bu his-tuyg‘ularning barchasi
yagona Haqiqatdan kelib chiqadi. Xuddi shunday, inson tafakkurining turli
bosqichlari ham — bolalikdagi sodda idrokdan tortib, falsafiy tafakkurga qadar —

88



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

bitta maqsad sari yo‘nalgan ruhiy sayohatdir. Demak, bugungi kungacha saralanib
kelgan sof tasavvuf va aqidalar shunchaki diniy yoki ma'naviy g‘oya emas, balki
inson tafakkurining o°‘z-o‘zini anglash jarayoniga ham taalluglidir. Har kim
haqiqatni o°z tajribasi, o‘z ruhiy holati orqali ko‘radi, ammo har bir anglash, har bir
izlanish — kamolot sari qo‘yilgan bir qadamdir. Zero, tafakkur kamol topgan sari
inson boshqgalarni rad etmaydi, aksincha, ularning fikrida ham Haqning bir zarrasi
borligini sezadi. Bu hol — fikriy etuklik, ma’naviy ulg‘ayish, va haqigatni ko‘p
qirrali idrok etish darajasidir. Shunday qilib, inson tafakkurining kamolot yo‘li —
Hagqiqgatga eltuvchi ko‘p yo‘llarning birlashish nuqtasidir.

Xulosa qilib aytganda, zamonamiz globallashuv to‘lqinlari ichida inson
tafakkuri mislsiz sur’atda o‘zgartirib bormoqda. Axborotning cheksiz oqimi,
texnologik taraqqiyotning hukmronligi va moddiy qadriyatlar markazida
aylanayotgan ong insonni asta-sekin ma’naviy ildizlardan uzoqlashtirmoqda.
Shunday bir ruhiy beqarorlik manzarasida aqida va tasavvufning sof manbalari inson
qalbiga muvozanat, tafakkurga tiniglik, e’tiqodga esa sobitlik baxsh etuvchi eng
yuksak ma’naviy tayanch sifatida namoyon bo‘ladi. Tasavvuf va aqida — bu ikki
yo‘nalish aslida bir-birini to‘ldiruvchi ma’naviy poydevordir. Aqida — inson
e’tiqodining aniqligi, Hagni bilishdagi qat’iylikni ifodalasa, tasavvuf — shu
e’tiqodning ruhiy tatbiqi, uni qalbda his etish, yashash san’atidir.

Foydalanilgan adabiyotlar:
1. Mirziyoyev Sh.M. Yangi O°‘zbekiston taraqqiyot strategiyasi. Toshkent:

“O‘zbekiston” 2022

2. Shayx Muhammad Sodig Muhammad Yusuf. Tasavvuf hagida tasavvur.

Toshkent “Hilol-nashr” 2022

“TA’VILOT AL-QUR’ON” ASARIDA BAG‘RIKENGLIKKA OID
QARASHLAR

Avazxo jayeva Nafisaxon

O ‘zbekiston xalgaro islomshunoslik akademiyasi
“Dinshunoslik” yo ‘nalishi 4-kurs talabasi
avazxojaevanafisaxon(@gmail.com

+998978000786

Ilmiy rahbar: “Dinshunoslik va jahon dinlarini

qiyosiy o ‘rganish UNESCO” kafedrasi dotsenti v.b., PhD

Mo ‘min Mirzo Abdupattayev
Annotatsiya. Mazkur maqolada Imom Abu Mansur Moturidiyning “Ta’vilot al-
Qur’on” asarida bayon etilgan bag‘rikenglik g‘oyalari tahlil qilinadi. Unda turli
e’tiqod vakillariga nisbatan hurmat, adolat va tinch-totuvlik tamoyillari Qur’oni

89


mailto:avazxojaevanafisaxon@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

karim oyatlari asosida izohlanganligi yoritiladi. Shuningdek, muallif Moturidiy
tafsirida “Dinga majburlash yo‘q” (Bagara, 256) oyati hamda Mumtahana surasining
8-oyati sharhlari orqali e’tigod erkinligi, insonni majburlashsiz iymon keltirishi
lozimligi va musulmon bo‘lmaganlarga nisbatan adolatli munosabatni asoslaydi.
Tadqiqotda “Ta’vilot al-Qur’on” asarining hozirgi davrda diniy bag‘rikenglik va
dinlararo totuvlikni mustahkamlashdagi ahamiyati ilmiy jihatdan ko‘rsatib beriladi.
Kalit so‘zlar: Imom Moturidiy, “Ta’vilot al-Qur’on”, bag‘rikenglik, e’tiqod
erkinligi, adolat, dinlararo totuvlik, islom tafsiri, tolerantlik, Qur’on tafsiri,
Moturidiylik ta’limoti.

Hozirgi davrga kelib, dinlararo totuvlik va millatlararo hamjihatlik masalalari
har doimgidan-da dolzarblik masalasi yuqori o‘rinda turibti. Islom dinining ikki
asosly aqidaviy ta’limotlaridan biri hisoblangan Moturidiylik ta’limotida ham
bag‘rikenglik masalasida o‘zga e’tiqod vakillariga nisbatan chiroyli munosabatda
bo‘lishlikka chaqirivchi bir gancha ma’lumotlarni ko ‘rishimiz mumkin. O*zbekiston
Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev ta’kidlaganidek, ‘“Moturidiylik
ta’limoti ilm egallash jarayonida bag‘rikenglik g‘oyasi asosida inson aql-
zakovatining o‘rni va ahamiyatiga yuksak e’tibor qaratadi. Bu 0z navbatida ushbu
ta’limotning keng ommalashuvida muhim o‘rin tutgan. Bunday g‘oyalarga bugungi
kunda ham insoniyat katta ehtiyoj sezmoqda”®® deya ta’riflar bilan bir qatorda ushbu
ulug‘vor g‘oya Imom Moturidiyning “Ta’vilot al-Qur’on” tafsirida ham o‘z aksini
topgan.

Bag‘rikenglik bu turli din va e’tiqod vakillarining o‘z diniy qarashlari, urf-
odatlari hamda e’tiqodidagi farqlarga qaramasdan, bir-biriga hurmat bilan
munosabatda bo‘lishlik, tinch-totuv yashashlik va o‘zaro hamjihatlikda hayot
kechirish tamoyilidir. Bu tamoyilga beqiyos hissa qo‘shgan bobomiz Imom Abu
Mansur Moturidiy ta’limoti hali-hanuzgacha musulmon jamiyatlarda turli din va
e’tiqod vakillari o‘rtasidagi ijjobiy munosabatlarga sabab bo‘lib kelmoqda.

Imom Abu Mansur Moturidiy “Imom al-Hudo”, “Imom al-mutakallimin” kabi
sharafli nomlar bilan tilga olinadi. Olimning to‘liq ismi Abu Mansur Muhammad ibn
Muhammad ibn Mahmud Hanafiy Moturidiy as-Samarqgandiy bo‘lib, 870-yilda
Samargandning Moturid qishlog‘ida tavallud topgan. Alloma ilk ilm tahsilini
Samarqanddagi “lyoziy” madrasasida oldi. Alloma Subkiy Imom Moturidiy haqida
shunday deydi: “U din asoslariga aqliy dalillar bilan mustahkam asos yaratdi va ahli
sunnani og‘ish hamda tafriqadan himoya qildi.” Alloma 944-yilda vafot etdi va
vasiyatiga ko‘ra, Samarqanddagi Chokardiza qabristoniga dafn etilgan. Abu Mansur

15 Prezident Shavkat Mirziyoyevning 2016-yil 18-oktabrdagi Islom hamkorlik tashkiloti Tashqi ishlar vazirlari
kengashi 43-sessiyasining ochilish marosimidagi nutgidan // https://president.uz/oz/lists/view/34

90



https://president.uz/oz/lists/view/34

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Moturidiyning shoh asari — “Ta’vilot al-Qur’on” (“Ta’vilot ahlis-sunna’) Qur’oni
karim tafsirining etuk namunasi bo‘lib, allomaning yuksak tafakkur va ulkan
iste’dod namoyondasi ekanini ko‘rsatadi. Ushbu tafsir va undagi ilg‘or g‘oyalar
nafaqat o‘z davri uchun muhim bo‘lgan, balki bugungi kunda ham o°‘z dolzarbligini
yo‘qotmagan.

“Ta’vilot al-Qur’on”da diniy bag‘rikenglik tushunchasiga o‘ziga xos
yondashuvlar mavjud. Unda turli e’tiqod wvakillari o‘rtasidagi tolerantlikni
ta’minlash hamda iymon, amal, kuft, shirk, bog‘iylik va gunohkorning taqdiri kabi
mavzulardagi noto‘g‘ri tushunish oqibatida kelib chiqadigan muammoli
holatlarning oldini olishdagi ahamiyati keng yoritilgan. Ushbu masalalarning
adashgan oqimlar tushunchalariga raddiya sifatida berilgani esa, musulmonlar
orasida noto‘g‘ri aqidalarni tarqalishiga katta to‘siq bo‘lishiga xizmat qilib
kelmoqda. Bu borada “Ta’vilot al-Qur’on” asarida bugungi kun uchun katta
ahamiyatga ega g‘oyalarni uchratish mumkin, xususan kitobining 2-juzida
keltirilgan “Dinga majburlash yo‘q” (Baqara, 256) mazkur oyatning tafsirida
Imom Moturidiy: “Dinga majbur qilish yo‘q, ya’ni majburlash bilan gabul
qilinadigan din din emas, hatto u iymon ham hisoblanmaydi”, — deb keltiradi.

Imom Moturidiy bu erda dinni faqat erkin va ixtiyor, shu bilan birgalikda
ishonch va anglash bilan gabul qilish mumkinligini ham ta’kidlaydi. Olimning
yondashuviga ko‘ra, iymon qalb ishi bo‘lib, kim dinni gabul gilgan bo‘lsa
majburlash orqali emas balki ochig-ravshanlikdan qabul qilgandir. Moturidiy
keltirgan yana bir fikrga ko‘ra, mazkur oyatning nozil bo‘lish sababi ansorlardan
bo‘lgan bir qavm haqidagi hodisaga asoslangandir. Ansorlar qabilasidan ba’zi oilalar
bolalarini yahudiy ayollariga emizish uchun berishar edi. Islom dini Madinagacha
yoyilib, ansorlar musulmon bo‘lishdi va keyinchalik yahudiylar qo‘lida qolgan va
yahudiylik diniga e’tiqod qila boshlagan farzandlarini islomga majburan kiritmoqchi
bo‘lishdi. Shunda: “Dinga majburlash yo‘q”, oyati nozil bo‘lishi ushbu vogea bilan
bog‘liq ekani aytiladi’®,

Yuqoridagi oyat tafsirida ko‘rish mumkinki, Moturidiy hech qaysi insonni
dinga majburan kiritish mumkin emasligini aytadi va Baqara surasidagi bu oyatning
nozil bo‘lishiga ham o‘zga din vakillarini islomga majburlash holati sabab bo‘lgani
haqidagi rivoyatni keltiradi. Din avvalo qalb amri bilan gabul qilinishi lozimligini
ta’kidlaydi. Shuningdek, islomni qabul qilgan kishilar ham ibodatlarga
majburlanmasligi, islom talablari va ko‘rsatmalarini iymon taqozosiga ko‘ra,
ixtiyoriy bajarishlari kerakligini aytadi. Imom Moturidiy batafsil to‘xtalgan ushbu
ma’lumotlar islom asoslariga ko‘ra har bir insonga e’tiqod erkinligi ta’minlanishini

8 Abu Mansur Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on. — Bayrut: Dor al-kutub al-ilmiyya, 2005. —J. 2. — B. 18-19.
91



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

namoyon etadi va bu bugungi kunda xalgaro huqugning umuminsoniy tamoyillariga
ham to‘la mos tushadi.

Qur’oni karimning Mumtahana surasida “Dinlaringiz to‘g‘risida sizlar bilan
urush gilmagan va sizlarni o‘z diyorlaringizdan (xaydab) chigarmagan kimsalarga
nisbatan yaxshilik qilishlaringizdan va ularga adolatli bo‘lishingizdan Alloh sizlarni
qaytarmas. Albatta, Alloh adolat qiluvchilarni yaxshi ko‘radir” oyatini Imom
Moturidiy Qu’ronning boshqa oyati bilan sharh qiladi. Alloma ushbu oyatni Moida
surasining 8-oyati bilan quyidagicha sharhlaydi: “Biror gavmni yoqtirmaslik sizlarni
adolatsizlik gilishga undamasin! Adolatli bo‘lingiz!”. Bunga ko‘ra olim dushmanlik
sabab adolatsizlik qilish halol emasligini, va Alloh ta’kidlab gaytarganligi
aytilmoqda. Shunday ekan, mazkur oyatdagi “qaytarish” fe’li “ularga nisbatan
yaxshilik qilish”ga tegishli hisoblanadi.

Mumtahana surasining 8-oyatini tafsirida Lugmon surasining 15-oyatidagi
kabi “Ularga dunyoda yaxshi muomalada bo‘lgin” deb ta’kidlanishi, musulmon
bo‘lmasa-da, yaxshilik qilishga amr etilishiga e’tibor garatilgan. Shu kabi boshga
ma’noda uchrovchi “yaxshilik qilishingizdan... gaytarmas™ oyatida ham “Sizlarni
bundan qaytarmaydi, balki buyuradi” ma’nosini anglatishligini ko‘rishimiz
mumkin. Yoki oyatning “sizlarga ruxsat etiladi” degan ma’noda bo‘lishi ham
mumkin. Alloma Mumtahana surasining keyingi oyatining tafsirida ham, bir
shaxsda kimgadir yaxshilik qilish va u bilan do‘stlashmaslik jamlanishi mumkin
ekan, do‘stlashishdan qaytarilgan kishiga ham yaxshilik gilishga amr etilishi ham
mumkin™’ deya insonlarga yaxshilik qilishlikni ta’riflaydi. Bundan kelib chiqadiki
islom dinining muqgaddas manbasi bo‘lmish Qur’onda, xossatan moturidiylik
ta’limotida har bir musulmon, jamiyatdagi turfa xil millat va e’tiqod tarafdorlariga
yaxshilik qgilishi va chiroyli munosabatda bo‘lishiga ko‘plab dalillar mavjud.

Xulosa o‘rnida, “Ta’vilot al-Qur’on” tafsirida qayd etilgan 18 ta islomga oid
adashgan toifalarga raddiya berish davomida Abu Mansur Moturidiy islom dining
asl magsadi bo‘lgan tinchlikni asos qilgan holda oyatlarni sharhlagan va an’anaviy
islom ta’limoti tarafdorlarining aqiydaviy qarashlari borasida ma’lumotlarning
ahamiyatli jihatlarini bayon etgan.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI
1. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. 7a vilot al-Qur’on (Ta’vilot ahl as-
sunna). — Istanbul: Dar al-Kutub al-Islomiyya, 2005.
2. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. 7a vilot al-Qur’on. — Bayrut: Dor al-
Kutub al-Ilmiyya, 2005. —J. 2.

17 Abu Mansur Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on. — T.: “Hilol-nashr”, 2024. — J. 27-28 . — B. 507-508.
92



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. 7a'’vilot al-Qur’on (2-juz).
Tarjimonlar: Alouddin Hofiy va boshqgalar. — Samarqand: Imom Buxoriy xalqaro
ilmiy-tadqiqot markazi, 2021.

4. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. 7a vilot al-Qur’on. — Toshkent:
“Hilol-Nashr”, 2024. — (27-28-juz).

5. Mirziyoyev, Sh. M. Yangi O ‘zbekiston strategiyasi. — Toshkent:
O‘zbekiston, 2021.

6. Prezident Shavkat Mirziyoyev. 2016-yil 18-oktabrda Islom hamkorlik
tashkiloti Tashqi ishlar vazirlari kengashining 43-sessiyasi ochilish marosimidagi
nutqi. — URL: https://president.uz/oz/lists/view/34 (murojaat qilingan sana:
28.10.2025).

7. Subkiy, Tajuddin as-Subki. Tabagat ash-shafi iyya al-kubra. — Qohira:
Dar al-Hadith, 1992.

8. Rasulov, A. Moturidiy ta’limotining falsafiy asoslari. — Toshkent: Fan
nashriyoti, 2018.

9.  Ochilov, M. Islomda bag‘rikenglik g‘oyasi va uning zamonaviy talqini
/I O zbekiston islom akademiyasi ilmiy jurnali, 2020, Ne2. — B. 45-53.

10. Qur’oni karim. Ma’nolar tarjimasi. — Toshkent: Hilol-Nashr, 2017.

11. Azizov, A. Imom Moturidiy merosining bugungi ahamiyati. —
Samarqand: Registon nashriyoti, 2022.

12. Khalidov, A. A. Islamic Tolerance in Classical Tafsir Literature. —
London: Routledge, 2015.

13. Boboqulov, S. Imom Moturidiy hayoti va ijodi [Elektron resurs] //
Muslim.uz. — URL: https://muslim.uz (murojaat gilingan sana: 28.10.2025).

93


https://president.uz/oz/lists/view/34
https://muslim.uz/

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

2.SHO‘BA GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUF: NA’NAVIY MEROS
VA ZAMONAVIYLIK.

HAKIIBAHIMS TABJIUMOTUHUHT WHCOHITAPBAPTUK
MOXMATHU

Haepysoea I'ynuexpa Hezmamogna

Byxopo oasnam mexnuka ynusepcumemu

“Ubiemumouii gpannap 8a scucmonuti madanusim’
Kagedpacu npogheccopu, pancapa anrapu ookmopu
Ten: +998914117707 email: premium.progress@mail.ru

AnHoTaumsi: Makomnana byxopou lapuduuar Ertunun [Iupu baxoynmux
Hakm6ana (1318-1389) tomMonmman acocnanran HakmOaHaus TabIMMOTHHUHT
WHCOHITAPBAPIUK MOXUATH MaHOaIap acocuaa JajduIaHTaH.

Kanur cy3nap: TacasByd, baxoynaun Hakmbann, Hakmbanaus, “Xunsar
nap amxyman”, “Jlun 6a Epy, nact 6a kop”.

V36exucron Pecny6mukacu mpesumentd 1ILM.Mupsuées 2025 imn 21
anpenga “@yKapoapHUHT BUXKIOH JPKUHJINTK XyKyKH KadoyamiapuHd sHajaa
MyCTaxKamJiall Xamaa JUHUH-Mabpuduil coxanaru UCIOXO0TIapHU SHIM 00CKUYra
OJIM0 YMKUII Yopa-Tagoupiapu Tyrpucu’ na ¢dapmonu kadyn kwiau.[ 1] dapmonaa
Kymura, VY36eKHCTOH MyCYIMOHJApPH MAOPACH XaMmaa bByxXopo BHIOATH
XOKUMJIMTUHUHT  baxoynnaun  Hakmbana  €aropiuk  Makmyacu  MapkKasu
Myaccucnuruaa baxoynaua Hakmbana uaMuii-TaIKUKOT MapKa3uHU TAIKUIT STUIIL
Ba KyWHMJarwiapHU YHUHT acocuil Basudanapu >TuO Oenruiam TYFpUCHAAru
TakudIapu MabKyJUIaHu:

a) Oyrok axxnonumu3 baxoymnua Hakmbana Ba HakmIOaHIUMIUK TapUKATH
AJUTOMAJIAPUHUHT IOKCAK MHCOHMAPBAPIIKK FOSTIAPUHH WIMUAN acoca YpraHuiil, €t
aBIOMHU OaFpUKEHINIMK XaMJla y3apo Xypmar pyxujaa TapOusianm Makcaauja
TapruOOT UILTTAPUHU 01O Gopu;

0) TacaBBYy( TabJIUMOTH TAPUXHU Ba YHUHI OYT'YHIM KyHJArd axaMUSITUHU
UMUK TaaKUK dTuml, “ETTH nmup” aymomanapu Ba a3u3 aBIUuEIapHUHT OO0 MIMUI-
MabHAaBUH MEPOCHHHM XaJKapO MalI0Ha KEHT TapFu0 KUJIHUIIL;

B) HAKMIOAHJAWMIMK TAbIUMOTHHHUHT 33Ty FOSJIAPUHHM TAIKUK STUIN YYyH
WIMHUI-Ha3apuil Ba yciyOuil macananapra OaruIiaHTaH aHKymaH, KoHGepeHIus,
Kypraama, CEMHUHAp-TPEHUHI, TaHJIOBIap Xamja Oollka MajgaHui-mabpudui
TaI0OUpIapHU TAIIKUI ATHUII;

') TacaBBY( TabIUMOTHHUHT WJIMHI aCOCIIAHTaH FOSUTAPUHU TapFu0 KUJIMIIL,
COXTa TAPUKATYMIIMKHUHT OJIIMHY OJIHII OYirda TaBCHUsIap UILIA0 YUKHUIIL.

94


mailto:premium.progress@mail.ru

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

[IpesunentauHar HakmobaHys TabIMMOTHUTA aJIOXU A YBTHOOP OepHIIIapura
acoc Mapxyl. by TabauMOT WHCOHMApBApIMK MOXHUATHAra drajup. SHrH
V36exucronna Yuunun PeHeccaHC TOMIEBOPHHM 0apro STHIN y4yH MabHABHi
MEpPOCHUMHU3HU 4YYyKyp Ba Xap TOMOHJIaMa YypraHumumus 3apyp. llpesuaeHt
dapmonnapura acocan byxopona baxoymnna Hakmbang niaMuii-TaakuKoT MapKa3u
Tamkui Tonau. by Mapka3 Hakmbanaus TabTuMOTUHN WIMHN YpraHau.

Hera Hakmbangusi TapauMmoTura maxcyc 3bTuOop Oepunmokna? YyHku
Byxopou [lapudna baxoynauu Hakmbany Tomonuaan acocinanran Hakmbangus
TabJIUMOTH OOIIKA TacaBBypUM TapuKariapJaH XaM Ha3zapui, XaMm amalui
KUXATHaH wkoOwimmrn OwinaH  ¢apk kwiaau.[8, 91-97 6.] by tabmumor
WHCOHTIIApBApPIUK TaMONMILIapura acocnanranaup.[8, 146-150 6., 6] by Humanapna
KypUHaIH?

Hakmbanauss TabJIMMOTHIA WHCOH OJMN WIOXMM Xuiakar cudaruia
KaHJIpJIaHAId Ba YHra MHBOM OTWIraH Oapua HebMaTiap XaJlad, MebEpPHUAA
AKAHJIUTH, YHUHT 3XTUEXKU YUFYHIUTH 3bTUpO¢ >Triiaau. MiHCOH TaHa, pyX, Hadc,
aKJl Ba KalOnaH sparwiraH Byxyaaup. HakmGanaus Oy uiaoxXuid HebMaTiIapHU
HXTUEKIIAPH Tapaxkacua HonamaHuIIl TIO3UMITUTH Ba YIAPHUHT UMKOHUSATIApUIaH
camapanu (poiiiaJaHuIl YHUHT KaMoJIoTura épaam oepaau neb ykrupanu.[S, 9, 10]

NHcon TaHa Ba pyxu V3apo AWaNEKTHK OofnaHraH. WHCOH ByXyIuHU
MMKOHUSITIIAPUHU aHIJIAII, Y3UHU OWJIMIIK JIO3UMIIMTH TYUTYHTUpWIaAu. Xap Oup
WHCOH TaHACUJard y3BJap MUMKOHUSTUHM Ba MOXUSTHUHU aHMIA0 YHJaH TYFpHU
doiiganaHuil HMHCOH KaMOJIOTHM Y4YyH 3apypaup. bab3u Oup TacaBByuii
TabJIUMOTIIApJa TaHA UHKOP STUJIAAN. YHUHT UCTAKJIapH YbTHOOPTa OJIMHMACITHK
ykrupuiaan. Hakmoanams TabIMMOTHIA 3Ca TaHa MHKOP ATHIIMANIU. AKCMHYA YHU
KyBBaTiapulaH pyX, Hadc, aki, Kajad Ba JaToMGUIApHUHT KaMOJOTH YYyH
(doitgananuil 3apypiaUruHud yKTUPAIH.

Hakmbanauss TabauMoTuaa HadCc HHKOP OJTWIMANAM, akCUHYa YHHU
TapOusiaira Maxcyc 3bptubop Oepunaau.[7] Hadce pyx acocuaa TaHama By ydra
kenanu. Hadc ucraknapu Ttana sxtuékinapuaup. by sxtuéknapra Mebépuia
MyHocabarna Oymum jgo3uM. HakmiGauaus TapIMMOTH amMMopa Hadcera kapiiu
TYpUILIHU, YHU TapOusuiab MyTMabMHA — XOTHpKaM HadC Japa’kacura eTKa3ulll
KEepPaKJIMTUHU YKTHpaau. by Tabiumoraa myTMabuHa Hadcu MebEpaaru Hadcamp.
VYHu TapOusan HaTHKacKuaa MHCOH KaMOJI TOTIaId Ba YHUHT Ha()CH po3usi, Map3us,
cadust napaxacuaa IOKCanuO HWHCOHJA Bajuijapra XOoC XOJaTjiapHHU BYKyara
KEJITUPAIH.

Hakmbanaust TabJIUMOTHIa THCOHTa Oepuirad 6apya UMKOHUSTIIAP I3TYIIUK
nymuna capuaHuIm JJ03UM Ba 1Ty OujIaH OMpra YHU UCTAKIApPUHUA HHKOP STMACITHK
kepak. bynra manmn HaxmbOanausi TapukaTuaa XWJIBaT, y3jaT WHKOP STHIITaH.

95



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Hakmbannuss TapuKaTUHUHT acocwil Tamoimnu “XuiBaT [ap aHxyMaH' —
“amkymaHga xuiasaraaup”’. By sca MHCOHra owsanu OYNuI, OTa-OHACH, KOH-
KApUHJIOIIN XaKJIapUHHU a0 JTHUII, MEXHAT KWJIUII, )aMUAT Tajabmapura yuryH
AIal UMKOHUHH Oepanu. Tabnumorhudr “Jlun 6a Epy, mact 6a xop” — “Kan6
Ommox OwnaH, Kya MeEXHATAa” IMHOPH WHCOHHU MyKaMMall XapakaT XoJiaTHaa
Ooymumna umkoH Oepaan. MHCOH Kanbuma nitmonn Ousan xonuc, OIoX po3HITUTH
YUYyH HIYKPOHAJIUK OWJaH 33Ty MIUIApHU KWiIuIra parOar Kuwiaad. baxoynauH
Hakm6ann HakmOaHnaussHUHT Oy XyCYCHSTHHHU Tabpuiad Kyiugaru MucpaiapHu
alTraHmiap:

A3 apyH 11aB OIIHOBY, a3 OepyH OeroHaBart,

WNu gynun 3e60 paBui, kam MeOyBaj anaap xaxoH.[3, 121 6.]

Ma3zmyHu:

borunan, nunan kanOuur Ounan Oioxra OomHO OYJ, YHU Xypus 3UKp 9T,
nunna Ep — Omnox 6Ysicun. 30XupaH, Tallkkd TOMOHAAH OeroHajai, SbHH XaMma
Owian Oup X1 Oy, Y3UHTHA KMMUMUHT, OOIIMHIIAru Hapcanap Ouiian y3rajiapaan
dapk KuimMaii 1op.

bynpait 300 — ry3an paBuml xaxoHja kKam Tonuiagu. YyHku Oy paBuIl
XOJIUC, TIOK, Xasoi (pakarruna OJIoX pU30IUTH YIYHIUD.

HakmiOanguss TabJIMMOTHHUHT  WHCOHTAPBAPIUK  XyCYCHUSATIApH  sHA
IIYHJAKW, WHCOHHM XaJIOJUIMKKA YHIAAu. Xajaosl JyKMa, XajoJl KUHWHAM, XalloJ
MaH3WJI Ba Xajlol MyHocabaT Oy TabIMMOTHUHT acocuaup. Haxmobangus
TabJIMMOTH/Ia WHCOHHUHT BY)XYIWHUHT Oapya MMKOHHUATIAPU 33TYIIMKKAa paBOHA
STWIMINK OWJIaH Oupra yHHHT aKJy MIyypu Kaiu0 ampura OYHCHMHUIIM, HAPCUHU
OOIITKAPHUIIINTa XU3MaT KWIHIIY JTO3UMITUTH TabKuianaau. by MmasmyHaa Mman6ana
KyHuIard Mucpanap KeJITHPUITaH:

3epu 1eBOpHU BYXKyIIU Ty OyBaJ TaHKU TyXap,

["anx 30xup masaj rap 3u Mué€H o6apxesu.[3, 152 6.]

Ma3zmyHu:

ByXynuHT AeBOpH OCTHA TaBXap Xa3MHACH MaBXKY/I,

By xa3uHa ceH ypragaH KeTraHaaH KeWHH, SsbHU HAQCUHTHU OOIIKApUO MOK
OynraHmaH KeWuH 30xup OVmanu.

Nucon HadcuHM Oomkapu® XOJIUC Xalnod MEXHAT KWJICAa BYXKYIU HIOXHMA
Hypra aiJlaHaJId Ba yHUHT KaMOJIOTHTa XM3MaT KUJIaJIH.

baxoynaun Hakmbann pyOouiinapuaa Oy Ma3MyH1a Kyluaaruia €3uiras:

E Pa6, Ty Kapumu kapamar om OyBaf,

Nuvomu Ty Gap xanku xaxoH ToM OyBa.

Ty coxubu xyany kapamu, MaH MyQIuc,

96



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

NuboMm HaMo rap BakTh MHbOM OyBaa.[2, 49 6., 4, 18 0.]

Ma3smyHu:

Po66um Cen Kapumcan kapaMuHT XxaMMaraiup,

CeHMHI MHBOMMHT KaXOH XaJIKUTra MyKaMMaJIJup.

CeH caxoBar Ba kapaMm coxubucas, 0u3 mydaucmus,

NHaboM 5TTUH UMBOH BaKTH OyJica arap.

Hakm6anus naconan (aon xaét Tap3u pyxuna tapousuiaiiau. Tapukaraaru
“Jlact 6a KOp” MIMOPH Y3rajdapHU OFUPUHU €HTWJI KWJIHIL, OMpPOBTa 10K OYIMaciuK,
030p OepmaciuK, XalolIUK, TaMajaH Hupok oymaum, Omiox 6epraH pu3Kura posu
oynmumra yHnaiau. by mmop wHCOHNapna mexHarceBapiuk, Oioxra TaBakkall
K6 ¢aon O6yaumra yopmaan. baxoynaua HakmGanaHUHT OUPUHYN MIOTHPIN
AnoynniuH ATTOp HAakd OTHIUIApUYA, YCTO3W KyHMHIAard XaIuCHH KYII
Takpopiarannap: “Moogar yH KucMaaH uOopar, yHUHT TYKKU3 KUCMH XaJloJl y4yH
Xapakataup, oOup KucMu Kojran uoogatnapaup”.[3, 83 6.] by xagucuu baxoynaux
Hakmbany cyx0amiapia Kyn TakpopJiaranjiap Ba Xajion oynuiira oytopraniap. [6]
XO03Upru KyHAa XaMm TaJOUPKOPIUK UIUIAPU KEHrahMokJaa. AMMO, Xajoj
TaIOUPKOPIIMKKA Oapaka OYIUINIMHU aHIIamaran xonga (aon Oyiaumnuiapu Ba
V3napuHu GoinanapruHu Ky3nanuiapu EMOH okuOaTiapra oimd KeIMOoKIa.

Hakm6anmus Tasiumotu Kypbon Ba Xaaucnapra acociaHaau. KypboHu
Kapumpa “Haxn” Ba “Hamn” cypanapu Oop. Acanapu yuuO Oapua rysuiapjaH
HEKTapuHU Tepud acan KuiIuO HHCOHMsATra Oarunutaian. Hakmbanmmap xam
acajapy KaOW 33Ty WIIJIApHW KWIHMILIAPW Ba MHCOHUATra XW3Maraa Oynumuiapu
no3uM. Uymomm xam MexHarkami, ammo, ¢dakar y3u ydyH Xxapakarna Oymaau.
Hakmbangap 6yHaait ”HCOHIApHU KOopasiauiap.

Hakmb6anaus TabauMoTH “Akpad-yT-TapuK’ — “IHT SKUH Wy~ 1e6 E3uiraH.
Uynku Oy MebEpaaru MHCOH KaMOJOTUHUHT Wynu 0ynub yHu radnar yHKyhugaHn
yUFOTHO MyI0Xana, Tahakkyp KHWiIn0, ¥3-Y3uHM aHniamra épaam oepaiu.

Xynoca Kuinub aituin MyMkuHkH, Hakm6anqus tTasaumoTtuaard 11 Tamonn
WHCOH Kamouiotura €paam oepanu.[11, 32-42 6.] By tamoitnmiap uHCOHHM Hadac
onuI, Kypuii, ropwuil, Hadc, Kand, TadakKyp KWIWII, XOTHUpa, Xaén, OOTHHHH
Oomkapuin KyBBamiapuuu “Xym nmap aam”, “Hazap Oap xamam™, “Cadap nap
Baran”, “XunBar gap anxxyman”, “Ez[Kapz[”, “Bosramr”, “Huraxmomr”, “Exmorr”
parnxanapu opKayu OOITKapaau Ba A3TyJIMKKa paBOHA STUII yCITyOJIapyHU YpraTaiu.

“Bykydu 3amoHMI” - BakTHU acpaill, yHU Kaapunaml, “Bykybu agaau” -
TaBXUJ, OOPJIMKHU SITOHA ACOCMHU aHIJIall Ba yHra Myxa00aT OuiaH Ha3ap KWJIHUIL,
“Bykybu kanbuil” - xanOHu mnoknami, yHUM OIJi0oX Ha3aproxda Ba MaH3WINTa
allllaHTUPUIL YCITyOnapuHu yprarau.

97



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Hakmbanauss TabJIMMOTH WHCOHHHU KaMOJOTra €TKa3UIIHUHT HHT SKUH,

MakoyJ1, MebEpaaru Uyauaup.
®OUJTATAHUITAH ATJABUETJIAP PYUXATH:

1. V36exucton Pecny6mukacu mpesugentu 1I1.M.Mupsuées 2025 i 21
anpengaru “OyKapoJapHUHT BWKIOH APKUHINTH XYKYKH KadoJlaTIapuHu sSHaAa
MycCTaxKamiiall Xxamja JUHUR-Mabpuduil coxaaaru UCIOXOTIApHA SHTU OOCKHUYTa
OJTMO YMKHIIT Yopa-TaaoupiIapu TYFpucH aa (GapMOHHU.

2. VA nasalpdnall e )b )l () sl dasa 7 HLd 5 e ddSidal sa Cilely
ainaa VAY

3. AO6yn Myxcun Myxamman bokup non Myxamman Ainu. MakoMoTu Xoxa
baxoymmua Haxkmibanny / ®opcuiigan TapXKMMOH, cy3 OOIIM, W30X Ba JIyFar
myammdu Maxmyn Xacarnii. — TomkenT: Y36exucton, 2019. — 335 6.

4. baxoynmun Haxmbana. PyOowuitnap. Byxopo: “Ilypaona” Hampuéru,
2023 — 84 0.

5. baxoymaun Haxkmbana. (Maunbanap Ttaxymum). Tymnad Hampra
Ta€épioBYM, MaKoia, u30X Ba mapxjap myamudu. I. H. Hapyzosa. T.: “Sano
standart” nampuéru, 2019. 256 6.

6. baxoymaun Hakmi6ana. Xukmatiu cyznap. Bahouddin Nakshband. Words
of wisdom. Xukmamiu cy3napHu TYIOBYM Ba Makonanap myammudu. [T H.
HaBpy3oBa, Xukmarnu Cy3JapHU WHIVIM3 TWIATa TapKuMa 3TyBuM 3. Pacynos.
“Sadriddin Salim Buxoriy”. “Durdona” nashriyoti. 2020. 52 6.

7. Haspyzosa I['H. Hakmbanausi TacaBBy(uil TabJIUMOTH Ba Oapkamoi
uHCOH TapOuscu. — Tomrkent: ®an, 2005. — 233 6.

8. HaepyzoBa I'H. Xoxa baxoymmua Hakmbann xaéTtu Ba MabHaBHM
mepocu. — T.: dan, 2021. — 244 0.

9. Haspysonsa I'.H. Hakm6anaus — xymépnuk iymu. T.: ®an, 2024. 184 6.

10. Haspy3oga I'.H. Hakmb6annx pyoowuitnapu dancadacu. T.: @an, 2025. 184

11. ®axpynaua Anu  Caduit. Pamaxory aitHuin-xaét («OOuxaér
TOMUYUJIApW»): Tapuxui-mabpuduit acap / Tabmun KwiyBYmIIap, Hampra
Taiiéprnosuriap: M.Xacauuit, b.YmMp3ok. Macbyn myxappup: B.Ympsok (Y3PDA
AO6y Paiixon bepynuit Homunaru lapkuryHocnuk uHCTUTYTH). — T.: A0y Anu VOH
CunHo HOMHUIary THOOMET Hampuétu, 2004. — 536 6.

98



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TACABBY® TABJIUMOTH - IJKTUMOUMN BAPKAPOPJIUK OMWUJINA

llapunosa Otieyn TypcynosHna
byxJ1V Hcnom mapuxu éa manbawynociueu,

Gancaga kagedpacu npogeccopu,qh.¢h.o.
(DSc) “)Kyibopu Kanon” aén kuznap, ypma
MAxcyc uciom mavium Myaccacacu Oupekmopu

AHHOTanusi. Ma3kyp Makoyiaja WHCOHMAT TapakKypHHHHT Oebaxo OoWIuru
XUCcOOJaHTaH TacaBBY(d TabJIMMOTH, TapUKariap, Ma3Kyp TabJIMMOTHHUHT
Bazudanapu, MakcaJau, YHUHT O KaMHUAT Xa€TuJaard YpHHU, OKaAMHUSTHU
OapKapopIAITUPULIIATH Y3Ura XOCIUTH UdoaanaHraH. MuuMid KaapusaTiapHHu,
ypd-ogaTiapHy, TapuXuid, MagaHUd - MabpudUil MEpPOCHH THUKIAII YIIYF
MyTa(aKKUPIAPUMU3HUHT TabJIMMOTIAPUHHN YPTaHUILL, UMUK - HA3apHUil KUXATIaH
TaxJIWJI KWIHII [y acoca TyFUITraH (UKp Ba MyJioXa3alapHU €Hulap OHIMra
CHHIIMPHIL, Y36eKHCTOHIA TapOys HILTAPUHN TYFPH iyiIra KyHUII yayH TyHEBHH
TaBJIUM FIOTYKJIAPUHU KOPUHM THUIL OMIaH Oupra MabHABUAT OJAMUHHUHT MYyKaJ1ac
KUTOOU Ba pUCOJIaapy, TacaBBy( MIMUHUHI HAMOSIHJAIAPHU acapiiapuiaH UIMUN
paBuIia KEHT (oiaaHuI JJO3UMIIUTH U(OJaTaHraH.

KaauT cy3aap: TtacaBByB, TapuKar, *KaMusT, OApKapOpPIIMK, OEKapOPIUKMUILIAN
KaJpusiTiap, X0XaroH TapukaTu, n0oaaT, MOKIUK, cyduilnap, pyxui Ba axjIoKun
KaMOJIOT.

MyCTakKWUIMTUMU3HUAT 34 WWIMTY  HULIOHJAHAM. YOy MyJaaatia
KaHYa /[aH-KaHYa YIyFBOP MILIAP AMAJI'a OIIMPIIIH. Y 30€KHCTOHHUHT HKTHCOIHH
TapakKKUETHIA, XAIKUMU3HUHT Xa€TW/a, JTaBJIIATUMU3HUHT cuécuii Xaérmma TyO
Varapunuiap OVaau. XankuMu3 V3UHUHT OYIOK KelakarmHu sSpaTMOKJa. YHH
ApaTulia yIyF axaojapuMu3 Oyrok dainacyduap, auH apbobmapu, Oyrok
MyTacaBBU( JIOHUIIMAHMJIAp, VYIyF aUloMajJap TabJIUMOTHUHHM  YPraHUII
MMKOHHSITHIa 3ra Oynauk. Acpnap MoOaliHMIa XalKUMU3 cakjald KemaérraH
YMYMUHCOHHMM, MWJUIMA Ba MabHABUM KAAPUATIAPHU WIMHH TagKUK KUIUO,
PUBOXKJIAHTUPUILTA STHI'Y UMKOHUSTIIAP SIPATUILIU.

Mummit Kaapustiaapau, ypQ-oaariapHu, TapuXuil, MaJaHuii - Mabpupu
MEpPOCHU THKJIAII YIyF MyTapaKKUPIAPUMUZHUHT TabIUMOTIAPUHHA YPTAHMII,
WIMUN- Ha3apui KUXATHaH TaxJIWJ KWIWII Ty acocia TyFUiITaH (QUKp Ba
MYJIOXa3alapHH GIIap OHTHIra CHHIIHPHIL, Y30eKHCTOHAa TapOus HILIAPUHH
TYFpU Uyara KYHUII yUyH JYHEBUM TabJIUM IOTYKJIAPUHH XKOPUH 3TUII OUjiaH Oupra
MabHABUST OJJAMUHUHI MYKAJJac KUTOOM Ba pucoialiapu, TacaBBy() WIMHUHHUHT
HaAMOSIHJIAIapy acapiiapujaH WIMHA paBUIIa KeHr (oipanaHUIl JIO3UMIIMTU
JOMMO TabKHJJIAHA]IH.

99



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TacaBBy])  WHCOHIIYHOCIMK  TabIUMOTH  cudaTtuga  WHCOHUSTHU
TapOusJIaliiurad, YHU TYFpH Wyara OoNUIaaurad, >kaMusaTAa OapKapOpJIMKHU
BY)Ky[ra Kelnuimura, €nuiapHud Oapkamoll KO TapOusUlaHUIIIapura Xu3mar
KWiagurad OyIoK TabIUMOTIup. TacaBBy(-Oy HHCOHHUHT PYXUSITH Ba MabHABUI
oJaMUJATH JkapaéH OYn0, MHCOHHU PYXHH Ba axJIOKHI KaMOJIOTTa €TKa3yBUU OUp
unmanp. TacaBBy(pHMHT MaB3ycH-XaKKa €THINUIN YIyH Ha(CHM TUHHUO, aXJIOKHU
rysauiaiuTupuil Oynu0d, YHUHT MaB3yCHMHM HWHCOH PyXH, XYJIKH Ba PyXOHUH
TY3WIMIIN TAMIKWAJI KUJIAIU.

SIkvH Ba S"pTa [Tapxna IX acp 6omutapura keiauod, TacaBBy(HUHT Ha3apHuil Ba
amanuil acociapu unuiad uukwind. by naBppa cyduiinapHUHT aManuii-pyxuit
MaliKjaap OpKaIu Y3-Y3WHW TapOusjall Ba UYUHUKTUPHINL TaaOUp yCyiapu
maksutanau. lapuar, Tapukar, mMabpudar, XakKukar JeraH TylIyHYalap o3ara
KenuO, TacaBBY(HUHI ymiOy TYpT KUCMIa OMJ  Kapauulap MaXMyH Ty3WIIU.
TacaBBy( anoxuaa mazxaOui UM Ba aman cudaruia Kapop TOIIH.

Mapkaszuii Ocuéna TacaBByQHUHI KyOpOBHS, sICCaBUA, XYXaroH-
HaKMIOAH Ml WYHAIMILIAPU BYXKYAra KelIJW Ba axOJWHUHT Typiu Tabakalapu
opacura kupud 6opau. TacaBByd, XycycaH, xykaron Bakmapu Mapkasuit Ocuéna
Temyp Ba Temypuiinap, cyHrpok XuHaucronaaru boOypuitnap gaBnaTuma karra
»pTHOOP KO30HIU. TacaBByd Tapuxu, YHUHT TYpJH YIKajiapaa HaMOEH OYynuim,
MakcaJ-Macjiard, Ma3MyH-MOXUSITH, TaMOWWJuIapu, Hyn-lypukiapu, dancada,
anabueT, MabHABUATTa OEBOCHUTA TabCUPU KAOU Macananapra Kymiad TaaKuKoTaap
OaruIIJIaHTaH.

“Tapukar” apabua cy3 6yaub, “ycyn”, “hyn”, “macnak”, “cybuinuk nymm”
MabHOJIAPUHU aHIJIaTaau.

Tapukar axyau-cyuitnapaup. [laitx Bous Komuduitnunar «®ytyBBaTHOMan
CYJATOHUID» acapyia E3NIUILINYA, TAPUKAT MABHOCH «POCT, TYFpH Uy aup. Tapukar
axJii, sbHU cyduitnap sca y4 Hapcaaa: aam, Kajgam, Kapamjaa y3ramapra wuOpar
oynmuuuiapu Jo3uM. SIbHU KepakcU3-YpUHCU3 TariapJaH TUMMIMOK-AaM, Oexya
uniapra KajgaM KyWMmaciauk-KajgaM, 3apypuid maitna épaam  Oepuii-Kapam
XucoOIaHaIu.

TapukaTHUHT aci MOXUSATH HMOONIAT Ba TMOKJIHMK OYJITAaHINTU YYyH MasKyp
Ma3xab JWHY UCJIOMra 3uj 3Mac. Tapukar Oamapuii BYKyIJIaH KyTHJIHO, PyXuid
KaMoJI0Tra Mysiccap OYJUI Op3ycH, S’hbHU MHCOHWUWIUK, WIOXUMINK XaKUKATHHU
tonuigan uboparnup. Iy mawHoma, AOmyxonmuk FuxayBoHWN acoc cosirad
XYKaroH TapUKAaTHUHUHT XaM aCOCHHU MYKaJJIac UCJIIOMUN MaHOaap TalTKWI 3TTaH
O0ynu0, y3ura xoc MabHaBUN-aXJIOKUM KaJApUATIapra aCoCIaHraH TabJIUMOTAUP.

“Tapukar”’HHHT MabHOCH WJIOXUN MabpudaTHU srajuiamra 6en Ooriaran
KUIIUHUHT PyXUNH-aXJIOKUI KaMOJIOT WYJIM 9KaH, YHU TaCaBBY(HUHT aMaJIuii KUCMU

100



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ne6 Tavpudmmainunap. YyHKH TUP - MyPUIHUHT KOWIAJIAPH, OI00UTa pHOs STHII,
COJIUK Oa’kapuIlld Kepak OyiraH Hyn-uypukiap Ba OOIIKa ycyiap NIyHUHT UYWATa
KHPA/JIH.

Bus Kyiiuza ycrosuMmu3 Y30eKHCTOHOa Xu3MaT KypcarraH (aH ap6oou,
dancadba danmapu moxropu, mpodeccop bonraes Myxamman HazapoBuaHuHT
TacaBBy( TabIUMOTH Oopacuaru GUKpIapUHA KEITHPMOKINMH3.

“Cy¢uitnap pyxOHUSIT OJAMHUHHUHT YIYF CHIMOIapu 0110, HHCOHUST YUyH
XaKUKUH, abaauit XaéT Hynumara yjakad Malrbajaaupiap. Yiaap KaxoH/a IMI0H-
IIyXpaT KO30HTaH, XaK UYJIMHU OIIKOp ATTaH Oamiapusar paxHamoJapuaupiap.

Aciuia TacaBByd MaBXyM (UKpIail, MAHTHUKUAN Tapakkyp sMac. Y KEHT
MabHOMAa Myminak Xakuaaru ¢ancaduii TabIMMOT, aMalduil Tapukaraup. TacaBByd
MHCOH MUSICUHM KYpPYK, MabHOCH3 Fosulap OwWiaH TYJIaupuil OuiaH sMmac, y
OyHEKapalHu TyOjaH Y3raptupuiira uHTWIaAW. Kynmuunumk opamiap Typiu
¢ukpnapra ay4d Keilaguiap, aMMO XaMUIIa XaM XaKUKATHU TYJIWK aHriao
etMaiaunap. WMuconnu ¢uxpmap osmac, Oopnukgaru MyTinak — XaKuKar
TamBUIUIapAaH KyTkazaau. LlyHuHr yuyH xakukar ¢ukpiaap smac, Oaiku
KEUYMHMAJIHDP.

TacaBBy(-puKpiap TUBUMUHMA HWXKOJ KUJIMI OYJIMal, aMaluidi TapuKaTaup.
Kanumuii nonummManamap aiTraHuiek, TacaBBy- anxumus (ankume) 0ynud, yHu
oJlaM TyILIyHHO oJsca, y oqaMHu MyTiak xakukarra, Ouid Xakukarra SpuILITHPAIHN.

TacaBBy(-MyaliiH K€UMHMAara €ra OJUIl y4yH aMalra OLIMPWITaH MIaxCHi
Taxpuoa, y3-y3nuruHu OunmO onmumr  TaxkpuOacuaup. MHCOHHMHT MaHa 11y
KeuynHMara etuimm Oenrunad kyhunaran. OpgaM maimacnaiiay, XUC 3Taad. YHUHT
W3JIAaHUIITY XaKHH KaJIOui, pyxuil Ky3 OMIaH Ky pHIlia XoTuMa Toraau. TacaBByd Oy
XaKHU O/1aM TOMOHHJaH KYHIIIMHUHT KabpUAAard HETU3H, IAPOCUHUHT KEUMHMACH,
YHU pyXui#l “Haz3opa stumn’’ - aeuaun Anumep HaBouit. Xak kuM Kaepja amac. Xak
1y epnaa, TozajaHraH, codiaHraH KanO, kKyHrwigard Hadac oayBUM, Mysbcatsis
ATYBUYM, AaHTJIOBUM a0aauil MaBKyIOT — XaK OJJaMHUHT XaMMa aMaiueTu: Gukpiap,
cy3napu, UIuIapuad Bokud, xadbapaop.

Cydwuiinap ¢ukpnamra, MaHTHKAKA TadakKypra UIIOHMaWaumap: Y3
Ky3Jlapura UIoHaauIap. YJIApHUHT auTUIINYA, XaKUKUN JUHUN YbTUKO - KYPHIL,
pyxuii Hazopar otumiup. “Kum ¥y3ra Hapcamapum Ounub onraH Oyica, y
JIOHMIIIMAHJI, XaKuM’,-Ielan Mamxyp cybuiinapaan oupu. Oaum  OYIHIIT OCOH,
JOHUIIIMAHTUK, XaKUMJIUK Oy TaJWITUK, MapIJTMKHU Tajnad 3Ttaau. Huma yuyH Oy
nyHéna Y3uHU OWUIMO OJIWII, IIMXKOAT, KACypJIUKHU Tajad 3Taau? byHuHr cababu
00p. Arap cu3 KYHIIIMHTU3Ta, OOTUHUHTU3rAa pyXul Ky3 OWJlaH Ha3ap KUJICAHTU3,
THUPUK, YMYMUN MapKa3HU Kypacu3, y €pla Xe4 KaHJal MIAXCUWIMK, Xe4 KaHaan
“meHnuK”’ MyK. MaHna 1y xonar KypKyBHH TyFaupanu. Cus, cypuilnapHUHT cy3u

101



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

OwiaH alTranaa, Y3IUTHHTA3HE UYKOTAacH3, ¥3 aCIMHA OO ONUIIAa ogaM FOUNO
oynamu. bynna mukapugaru Xxakukuid Adaauit Masxynor - moxu. by moxuanu
“MeH” moupacuja yerapanad Kyuuin MyMKUH sMac. by - cod 6opauk.[1:3-7]

XaKHU u3Nanl, yHH OWiInO ONIMII Ba Baciura ETUIIHUHT YHI MYyXHM
HrapTiapuaad Oupu xap KaHmaail éMOH, sijpaMac XUCIaTiapAaH KyTYIHII Ba SIXIIU
XHcnarinapra, cypuit ubopacu Ounan aifTranga, MakToBIM cudar, gasuamiapra sra
Oymuin xucobiaanaau. XaKHUHT MaCKaHU MHCOHHHHT Y3 KayiOu, kKyHrmuaa. [yHuHr
yuyH cyduitnap, xymnanas, AOayxonuk FroxayBoHuil aiftrannapku, Oy ayHénaru
KYTUIMKHUHT STOHAJIMK JKUXATUHU aHIVIaraH, KYypraH KWW XakKKa SKUHJIAIau.
Kumku KYTiMK oaMujia STOHAIMKHY KYpca, KAMKH CAaHOKCH3 KOHJIap/a siroHa Pyx,
YKOHHU KYpca, KUMKH TypJIM IIaK/iap olaMmujia sirona Myminak Byxynnu naiikaca,
y abauii OpOMIIMK XOJIaTUra eTaau.

XaK BaclIMra €TUIIra UHTWINI, XyJOHH Baciura eTHIIHU smad TypuO, Oy
JTyHEIArW Hapca Ba XoJaTiiap OWIaH aMalira OIIMPUII MYMKHH KU TYJ1a TApKU TyHE
sTa TypuO, 30XU] AapBell Oyna TypuO, XakHu aHr1a0, Ouianod OJUII XaM MYMKHH.

Vnyr cyduit Xyxkaiiu XKaxon 6anann mapradanu, y3ranapra gakar SXIIAIIK
KWIyBYM UHCOH OYJraHiap.

bapuara sxmmnuk Kuuil, GUKpUIa, Cy3/1a Ba aMajjia XxaM Xalpiau Oymull
nynu Ounan Oy ayHénaru Xa€THU FOKCAITHPUII, XaKUKUN MHCOHMI MapTadara eta
OJIUIII MYMKHH.

Kaxpy ra3a0, 3ynmy cuTaMm, XyAOWHJIMK-UHCOHMIIMKIAH Y30KJIaIluIl,
WIOXUWIMKIAH YeTra 4YuKUII Jemakaup. by Xakaa yiayF HMHCOHIIapBap
'k yBOHMMHUHT KyHuJaru MUCpajgapu JUKKATra ca3oBOpAUp:

A3 xucnaru 0an arap my3axxab ooy,

bo xanku )xaxoH Kyma yaanad Ooru,

bo neky 6anu xaxoH 0a paxmar Mebor.

To naznu Xyno abau mykappabd oomru. .[2:7]

Tapxumacu:

Arap éMOH XHCIaTiapAad To3ajlaHraH, codaanrad OyiicaHT,
Kymnau xaxoH xankura HucOartaH ajgadmnu, xailpiau 6ynacaH,
Kaxon sxmm-Emonnapura HucoaraH MEXpHOOH, paXMIMIT
oyarum,

Vianna Xyno onua yHra sikuH 0aHjia 0yiia onacaH.

AXJIOKH KOM/a Ba KOHYHJIap OaMHUHT XaKUKWW MHCOH OY NN, MabHABUH -
pyXuil IOKCAJIMIIM, WJIOXUI ojlamMra sSKMHJIamMIIM Ba Xak cudariapuHu y3uaa

102



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

My>KacCaMJIAIITUPUIIN YIYH Kal Japaxkaja JIO3UMJIUTY Ba aXaMUSTUHU TacaBBY(]
axJIMHUHT OYIOK cUWMoOIIapu ¥3 acapiapuja Xap TOMOHJama Ba Mydaccan 0acH
ATransiap.

TacaBBy(pia CONUKHUHT pyXui MabHABUN OOCKHUYJIAPUHM KyWHJaruwiapaaH
ubopar kunu6 kyiran: 1.Tas6a 2.Mpona 3. MypunHuHr maiixra 3xTuéxu 4.3uKkp
5. Xamommuk 6.Xax Maprabacu 7.JlapBenuink omodwm 8.3yxa  9.ANIOXHU TaHUII
10.Hadc cudarnapu 11.Kanbuuar camomarmuru 12.Cabp Ba puzo 13.Mypoxkaba Ba
mycoxaba 14. Myxa06ar Ba cuak 15.Tacium Ba TaBdBu3 16.11ykp Ba TaBakkym 17.
Annox TaommoxuuHr Mabpudaru 18. Mxmnoc Ba pué€ 19. Mnoxuii axiox 20.
Myuroxuzna Ba Myousa 21. Xupka masrocu 22. Keukn n6onar 23. Myn macanacu.

TacaBBy(ia KOPOHFHIIUK XUKOOM OWiaH Kypiiab OJMHTaH TyHEHW HYKYI
E€MOHJIMKIaH MOopar JeraH ojaMm yuyH, KomHOT ay3ax makiujga HaMo€H Oynasu,
y3raua gmam, Xa€T XypcaHAYWIMKIapUIra MHTHIYBYM OaM YUYyH OJiaM >KaHHaTra
alllaHaIn; XaKUKUKA KOMUJI MHCOH, aBJIME Ba cy(UilsIap y4yH 30XUPHI, )KUCMOHUH,
MOJIMI AYHEHUHT XaMMa MaBKyaoTaapu (poHuid 0yiaay Ba oxup oKkudaTaa pyxum,
WJIOXMKM ojamMra eTuimo, abamuil opalukna smad, XaKuKuk O0axT - caojarra
eTUIIAIN.

bu3 OunaMu3zku XKamMusAT MOIJIUN Ba MabHABUN OMUIUIAp OUPIUTHIAH
nbopat.Xap 6up dpykapo y3u sad Typras sxaMusT GapoBOHINTY YUYH KalFypUIIH,
yHra MyHOCuO OyiMoru kepak.Xoxau JKaxoH aiftaguiapku” XalKIUH OFUPIUKHA
KyTapMak Kepak, Oy Uil KyJjaH Keiamaca, 3apap Xam eTkazManr’ .[30-12]

XaKHM U3JaIl, yHU OUM0 OJIMII Ba BaCJIUra €TUIIIHUHT SHT

TacaBBy(QHUHT Typiii HKTUMOUN-aXJIOKAN TaXJIWIH IITYHU KYpPCaTAUKH, yHIA
Oy coxamard Karop YMYMUHCOHHM Kajapusimiap V3 udomacuHu TomnraH. Typiu
WKOOUHM, axJIOKU Koujanap, MHCOHJAp aJIOKACHHH MycTaxkamuiail, uiM-(aHra
MKOOUM MyHOCa0aT, Xap KaHaai MHCOH yuyH (oiganu OMIMMIIapHUA XUMOS ATHIII,
OWJIa Ba YHUHI ab30Jlapu Yypracuja ajoKajJapHU MabJIyM TapTUO-KOuAaIap
Joupacuaa cakjaad Typull KaOu MacallalapHUHT EPUTIIIMINN XO03UpAa XaM KT
KUXATIAH Y3UHUHT MyXUM TapOUSBUM aXaMUSITUHU Cakjiad KOJITaHUHU KypcaTau.
[y Owian Oupra »aMusaT, MaJaHUSITHUHT TAPUXUA PUBOXXH XaM YHUHT KOHYH-
KOUJQJIAPUHUHT YMyMHUI Ma3MyHHMra HIyOXacu3 Y3WHUHT MKOOUH TabCUPUHU
KypcaTrMau KOJIMAauau.

Anadouériap pyiixaru
1.OitrynapunoBa. A6ayxonuK FuxayBoHUN.
Momnorpadus.Tomkent,”dannampuétu.Cy3 6omun.3-7 Oetnap.
2.Va epaa 7-6et
3. Aonyxonuk FrxnyBonuit.Makcan ac conmukua. Kynésma b.-12.

103



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

BN pa b Gy 4 g Gy dady

Y j:u.// 2338 e/ aie olaiz il o e/
LS 5l — o sS40 (5 IR el g pul) i) SUELT
s4adial)
b a8 05 Sl dle (oo el Sl oAl Al 3 e gl 23 ) Al
RS BT PP R (R SIS ol AN Adails
AR LRI JENTS i Aidle V) 5 AalaiBy] 5 25N cEMall PLRKTENE T M&yd\ Caa 8 28l
Sl uﬂ.m@_db cJJ@Ag_u\_\J\ ‘L;qumeumu\ u\aﬂ\u&um;ﬁ}\@@ﬁ} Ja WS "3 5 e
GM@\ Ginall 13a A3l Caela Ui (pag 31y 5 Al 5 alell o LiaY) ciady 8 sl Eaat G )
Al A0Mal) 5 58 AT 251 ) (e Al ) pame & A al)l Clallaiadll oy jeill Luzd A 0 )
el Eanll Daiel s Ledld G G50 pranl) Cilidana a3 A el ClSa) Al iy A sd s
Sal f } j
A ) Al B W i 5 dal il 13 el
Cailad) o i a1 3) (g pdiall 5 galad) ol madle s ) al slall 5yl e Al sl 5
38y Ay gl g Ao Laia ) 5 AN 5 4y HSall shad) Ve Calisie Jadil Cavial s ccamnd ala)
Lt a5 Ll (e a1 dn Jiad o2 ele ol Lea S0 el sl 5 allay 1530 cpalaall ST (e Zalll Canyia
il all Glae (8 4 58 sall Ll (e 35 g jall Aall) 8 dal gl 1 A 0 (8 (& (a5 e limn
B palaall 4880 5 4 g2l
LS 3 latll s s (3 gnsl) s 53 4doa (L e GaloaB 1 5 e Lgdam 53 Aal sl iy )
CUED il o (ol D 3 gl Javy ) Coagd (5 S A& 5 Ll ) S i e le
28 yrall 5 Ay ySal) Aiagell 3lol Casal 1 eamnd Cadalaill Al g a5 o) Sl 4y 5laiy) 4506 2l
o5 edaa gil) ALl a5 U jlims Gt el all hnal elliy g Al 5 dpalad) iYLl 23 A
Al Cajlaall 5 ol il 8 ) 5L L sl g allall clad (3 e | (saa) 38l Ayl Zall g
18 Al
GELY) (o 5,08 (e 4y audli Layy (380 (A g (5 9n5 pla (e aSTiad Lay (i el AN ()
Claaiadl ae Jelillly Hohaill o iy jaasll je o cdl dipall clallhadll clagiol g
aa sl 28 N Jlai¥l g aSle W) Jilug (A Bsae e U (e Al gadl afiaal Lo G e 4y jlaal)
i il 4l cal Juaia¥l g dial) cala jiall Glsda da 58 A el ciily Cua (g salll ol (e Al
19 3l clidle Yy elaa¥l dual sill Jil g A Ua gead oyl lal sall sl Jleaiasl] 1)
sl pall il s Ayl A1l e dadall 3 L Sl G Y cpsalll (mmy LaT 8
= amd e SalaY s A pal) e g e Jlertind () sbiar ALl e S el 3 canaad) Jua¥)
Coall (s Saall (5 L (e 20 WSle Y5 aalaill s Aalall lall 8 Lgtina sl 3881 Laa ¢ o se- 5SS AN
3seall a6 ) g (e skl g s pie Jamitly s A e 3L (65 Y (ganill 138 dgal ga
21 palail) e lie Cupaa g A jall ol alas elia) 5y padll 5 dan il YLas

22 = ‘?1998 «g ‘:\&JJ:J\ EA;}]\ AL\LH:\JA JSJA Jush.d\ %}@\juﬂi chJ.I\A.“ Ale dasa

45 (=2 22000 76 23l 3 alll Ay jall Zall) pans Alase Al gall Sl 8 Leliins 5 3o jal) ARl cpald ) suall 2e
61 U= c?'] 994 ‘;L'A..g._\.“ J\A.“ (4aldl) J\J cLAU,\.A} Laling :\:\J)ﬂ\ axll ‘OLHA eLAS

.33 U= 22002 e s AN Ly jal) Asall 3 jealae L e sl Asbaws dal (e c@lla zlal) Gas )l 2

104

hwiv=



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

o i A yall 5 ¢ sl a5 2ol e 5 508 il Le sl Y Al G gl el adl

o ml I Cga |5 o ¢ pulall ) & dea Sl As ge gl dal 5 Laind Gl Lela ) L M;ﬁ‘

oY) allall 8 48 el 5 alall dad Ay jad) Compal ia i) gl Gl 5 o glad) Gy jad () ) sas

sl 4y galll Sl i L 1) (g sbaanll oy 90 i O A pall (S el sall Jha 8 casall 5
2 o8l sliadll & o pall (5 sinall ae s cler oalall anl) qani g i jally adal] 2 gy i )

A el Aalll Al 28 (8 4Dle V) 5 Apanladil) Clliss all 4pali (g2l1 ) sall Juie ) (S Y

6 52l (3 530) Canacay Laa Afldle | 5 dmal o (8 4iaV) ) jlaadl an®) Lo 1588 pualaall o jell 2Dle YU

Al Al alaie b dualadl s dpan 1 Sl W) il g o 30 A g Clag i G e 33 Y cllA] alal)

23 3 5 a4 all) A Ay o Uslia clgilad 8 dalul

O w8 i) @Bl 5 A Lail s (alla | pa ol L LS clillae 155 Cul Al gall ()

Y i el Gl e aliad) e U (e s o DU D 5 o alll e gl Sl Le e oy dre Jo i

cale 53l g 0 Aad A salld (e e ol 43l ol Bl Jiay i ¢l (e JI oY) ing

A8l HEN e sl g sy saall (g sall Tapdaddl) aa § Le e Rpaal) Al Cllanse Gl Jle 5 008

24

A b b A5l Elalluiadl)p Gu a8 5 daal)

CALE o slall ae Jeliill e D jpall Al 4y Jlzasd) 35080 jalae )l aaf oy yill 33

sl 5 o slall g lnddl) e L) sl A jall cnid ¢ pasliall ol 8 das il 4S ja diad (5 AY)

3oala (8 elld pay Y] Sal Al el e il A8 Cilalhias delua e il )

Coomill Alee oLl 3508 st Cida gl 8 Gomae e 5 A ae gl (e Ales Lay dal sal)

L ) Al dpala) Cilallaiadl) Java .

Glallcadl e Sal sie Moo i i1 5 Juaiyl colyii | olai g dila slaall 3 5ill < 5 a0 adl

Lnani ) sels ) (sl Lan claua 55 Leiiadla o 4y gall) palnall 5 08 (5 5 dmy jou 3 i g0 M) g5 Al

8 Ul ylaual e dalise JISEL as) gl allacad) Jexiosd Gum gyl UadY) G Badlasal

25 A& 5 alall Jusal 2

aalaall 8 Jandl il eday Al ol jome & cy yail) Clanaca sl (e G 05 52l (5 10

Ofialll (s Jae () Adla) ¢ pall gl sl 8 3 galll g dpalad) Cilisas sall G Gaanaiil) il g 4 g2l

O (o aale Dlas agaiay ¢lld () agie Uk Lol Lgd 5 jan 4nal) cilalhiadll Jlexia G lall

2643 jaa g ale IS Ay jally A8 Conaa) gy Ay salll daill u3S5 4S

Ao 8 Abaal cilalhad) HLEEl 4y ) Glallacadll 33 sl 480 alae e

Jia gl Ay ye il alag) ol Le pa3 A gl 92 3 Y 5 sLaiY 5 (Marketing) s(Internet)

s(Software) Cpaleiall 2l 43 e sl ia o ia¥) Ledadly e gl Axlll 8 Janind ) «

5% Cilaaa) g Alual) & gall) Al 4 528 3 Jiay VIS ) Had Jany (g gadl) il 12 5 27alall

AV aginly ol amlia o ueil) o GualSiall,

75 U= 21981 bl el yaall shai¥) 4iia el jall Slaglll el manl )

58 U= 22004 ¢s_alall (ST Aalall 4, puaall Al Apndll o slia g ZAEN 4, 5l 32 50n 3o 3l 2

.90 U= 22005 ¢ ¢alill a8 palaal) Clpaall g 4 pall A2l IS a SN e

14 e 21999 calary AN (g5l Hla A el A2 8 CJL...AA\ Goad o gllae daal

27 o= ‘62003 <52 2a=ll 5@4)}“ M)ﬂ‘ ) rans Usa ‘SALJ\ Cﬂam.nﬂ_’ u_u‘)a_\j\ : “:1\‘).4\...»3\ AT
41 o= ‘(’2001 ¢(Baiad 6)555\ )\A M.ud;.“ MJS.\”} uﬂ\ 4;13\ (U g ) ac 1

105

5
6
7
.8
.9
0



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Draall AEN iae Lagh o v (5 jlian Jad s b cdaladl daa 53 a0 G ol )
A padl Bl pane lea clin (g o sall (5 ssall o 0 seadl s 5 0 Sl 5 e Al 488
sl el s g5 8 Gl e ye ()5S0l 303 gall Ciladlaiaall =l 3SRl el ) 5 jalally
By el Jsall &l
alall cpda sl o s ARl aaaaih 51af e yal (pa Jrni B2 g B A il Bans a3 (e g
&S 32 O3 e Aal gall it dgal go (B cupaill plad g B jealaall s Aa¥) cpday p jus i jaall 5
aainall 8 (o salll o gl i e gt 50 abieals Luadle Y15 LiapdlSY) il sal,
Can ol AaSall Cuy A elalall W 5ol ey saill 843 jia g 3lad o padl G )l o 8
cll 3 Le dady lalhias Sl ae A padl () A 5l 5 400 sl e olaled) 5 AanDlall il 3o | 5165
alay | sShial Gon ol Of e Ja 13829 16l 5" 5 <o laasSIM g ¢ Shaiall” Jia cpgall ) Alextivse
4 yrall g alell 3laf agiad | slaa do ¢ AY) ae Jeldill (e 1 58la; Al 5 jlzasll,
P ONER(
Ge gl s i all Aalll (e g lan 3 jae gl Aalsall (e (A ) (o ) Ganll ala
Lsed) Ao Llaal) 8 dull 338 ) (Dliay 4 jall cilalbiaall g cay jeill Gi 5 Al 4y jlaal) 4 54l
e Y ¥laa  Apia 1 Rl (e 13y jie Unia (58 M) i sall jume 6 Ay yall 45U 48060
placill g il
g yadl ac) 8 (385 LS5 Aia) Cilalhaiadl) Ji o ¢ ool sl il G Al jall @ yelil
oo Y1 Al 5 o slall (8 A pall 50 ) il Gy 5 68 gualaall g S AN G ) s Sy,
rila i) aa]
daa il Jaguiil 32p3a) ilallaiaall Bas go il 2l oLaS) 5 4y jall 4y alll palaall g0 Jiads (]

Agalall
835 Jlanal 4 galll aalaally 4y yall ilaaladl oy 5y 2l Jlae (& oalall Sl s 2
Adaaiial) Glallasadll

GOl e g jail Adil) g WDhe YY) g A pal) Aalll SIS 8 il & jae 2Ly 3
Asaall clallaadly
Lexdl g 5 Lgaal 3 (8 il aladiul e 2Dle ) Qi s aaaii g a8l 2l s sinall acn 4
atlil) B LS a8 5 8 agu Loy 4l 5 Aalall ilallaaal) s il Ayl Jsall G o slall 3y3e3 5
JUPA U
csalladl L ) gumn 3y i) ZEEY g dyalad) A0 gall 0l paiall 8 Ay jall slaic) 6
=Vl conill e lsAll e A pall Dl s Apia ) bl e ALY (o)) 5 385 7
il 5
el el daild
21981 Al dadall 3 alaN ¢y juaall lasl) AnSa dy jall Cilagdll b cganl aml ) 11
21999 ¢ V) dxlall calazy ASEN () g5l g yad) Aalll A sllacaall Al (o sllae deal 2
22019 ¢15 2221l ¢ i ) drala cclliall) dlae GAEEN 4, sgll 5 dall) o gllae 2aa] 3

53 o= ?2005 cT;‘)Aw\ 66 Adall ctna.aﬂ :\_1_94“;5\ Gl ).A\A.A ccﬁl&.‘h @J)ﬂ\ ) fana 11
.88 U= 22006 s ¢ nd) AEN S Al g salll JaEY g Call ganall WOl e 12

106



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

21993 ¢« Y daall 3 jalall caliaie W) Hla a5 il G clallacadll 48 rae cgaiall H 5l 4

21994 dddll Zaghall colianll Hlall AAEEN Hly lalive g lalins dp jal) 3l (lua ol 5

dagdall coliapd) lall ¢ o yal) SED S pall dal pall LENAY) A8ulil) A gl J)gas (s ) e 4l 6
22003 5!

e Y1 Al 65 Ll USH Aalal) Ay peaal) Aigl) dunsill Ao 5lia 5 ABE 5 gl 33 gan 3 jall e 7

22004
676JJ’J\ cﬁﬁwb@)ﬂ\w\w:\jucuﬂ\&‘ft@mm;h‘)ﬂ\w\ cughu‘)).\.;aj\m 8
22000

22006 ¢ 1Y) dandall gy ¢ pal) AED 3K el (g salll BV g o all gruall JSdl 2 9

el oY) Al g gyl sas gl Ll 50 S e co gl a1 5 A all 4 sl e(samnall 2Dl e 10
22005

22005 ¢ 1Y) Anadall ¢ calill 1 5 pualaall cibpasill 5 Ay jall Aall) IS o Sl 2 1]

21995 Al Axadall (g yu ‘OMM aladl 1o yall A5l al dadia ¢ LSl Al 2 12

22001 ¢ sY1 daplall ¢ guiad Sl la (ipaal) Al 5 Ay yadl Aalll (g 0 ) 2e 13

¢57 20all ¢ pai 55 ABEN Ay yal) Alnall €3 jealae A e D Al Jal (e cadbia ) e )l e 14
22002

Rglall ¢ i 55 bl B8 5 Ay 1 Ay pal) Al ¢l o g (3 el Sy ol ANl 2 15
22012 ¢ Y

22003 ¢52 32l (33 ¥ Ay yal) B30 e Alae ¢ alell mllaadll 5 oy pall ¢ S abdl Juali 16

(I s¥) Amlall (g A yall Bas gl bl S e AGEN 4, 5l 5 A gall (5 _nlall dle dess 17
21998

22006 ¢ 5¥) dnlall Al ¢35 30 1y el gall ey (3 A sell s Aalll 6 jles 2ana.18

¢V V) Angall 3 A LAl (AN ) gl dalall Aigd) ¢ puamnd) Cliaa g Ay yal) alll (g lan agd 2 5ans.19
2010

#1987 sl al Akl ¢3es S s gl g 5 ¢ lile 20

(b5 Al 5 Al (66 el ¢ ganall 4y yind) Ll yualaa 8 AL Ay yal A3l gane 21
22005

22018 ¢ ds¥ Amdall clae ey il (g sinadl 5 ) ¢33 )Y Ay all Aalll pena 22

(1 Al (555 ¢l oLl (8 gy yul) ARy 85 e shall 5 A4 5 Ay 5l gy yal) Aaaial 23

22020

A g SN aa) yali;

www.arabacademy.gov.egs sl 4y jall Aalll xena #8 50

www.alecso.org( sV a slall 5 8E 5 4y il 4y jall dalaial)

g SIY) SN e Alae — AN 3y sell 5 el sa TpapalST Yl

: www.springeropen.comdy slll & sadl Springer Open <lily sacld

A Wi~

107


http://www.arabacademy.gov.eg/
http://www.alecso.org/
http://www.springeropen.com/

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MYCOXOH JAXBUIUVMHUHI XOKATOH-HAKIIBAH WS
TABJIUMOTHU PUBOXUJIA TYTTAH YPHU

FOnoawxooacaes Xavioap Xawumxanosuy

AHneu acp ynusepcumemu Kageopa myoupu, 0oyenm,
mapux annapu Hom300u
+99893-398-35-96 haydarxon69@mail.ru

AHHOTanMsA: YOy Makojiaga HaKIOAHIUSA-MYXaJAAUIUse TapUKATUHUHT
Hupuk Bakuin MycoxoH JlaxOuauii TOMOHMJIAH KOMHUJI MHCOH TYUIyHYAaCHUHHUHT
TaJKUH STHWIAIIKMAATA Y3Ura Xoc EHAanryBiIap Xxakuaa cy3 oopamau. HaxOumauit y3
acapmapuna HaxmOGaHaus TabIUMOTHUIArU “KOMUJI HHCOH”, “KOMMII >KaMHST
“HOKMCIHK’, “KaMoJoT’, “ONAMHUHI SPATWIN MacaJlalapd KEHI EpUTHIITaH.
[IlyHuHTACK TUPIUK—IIARXJIMK MAaKOMHU MyTacaBBU(] aioxuaa dbTUOOp KaparraH
KuxatiapaaH 0ynu0, y Oy napakanu ‘“OHT MyKamMMall MakoM™ JEeUIH.

Tasiny cy3aap: xaauc, mapuar, cyuii, uphoH, KOMUIT HHCOH, KOMUJIT YKaMUSIT,
HOKHCJIHK, “KaMoJIOT’, OHaMHHUHT paTHiId, Hadc, Myl10Xa/ia, TaKaJIui.

KUPHUII
Mycoxon {axOuauii acapjiapuaa HHCOH KaMOJIOTH MacaJIacu

Hakmbanaus-Myxagauauss  TapuKaTUHUHT  HamoéHgacu  MycoxoH
JaxOuauii kaTTa opuQpuil MM COXUOU OYVITaHIUTHHM (DAKAT YHUHT IIOTUPAJIAPH Ba
dapzaniapu TYImIaraH MaHOKHOJap TacaukiIad KojiMaclaaH, Oanku y3u €3raH
WIMHUHT TYpJIH coxanapd, aiHukca, HakmiOaHmuss TapuKaTMHUHT Ha3apui Ba
amMaJanii MyaMMOJIapUHU TAJIKUK JTHINTa OaFuIUIaHTaH acapijapu XaMm TacauKJiao
TypuOIH.

Mycoxon [axOunuiiHuHr Tynuk ncMu Myxamman MycoxoHxoxa HOH
Myxamman Ucoxoxka nbn Myxamman boboxoxka non Myxammaza Po3ukxoska
noH AOn an-Mymuuxoxxka mOH Xoxka XommMm HOH Myxamman AMHHXOXa
(Xosxkaitn Kamon) ubn xaspar Maxaymu Ab3zamaup. Y Maxaymu Ab3am  aji-
Koconuit (1461-1542)aunr ertuHum aBnoau Oynm6, Camapkanmman 15 k.
muMoJl Tapadaa xoinmamran JlaxOoum maB3zecuma ayHETa KedaraH. TaakuKOT
KapaCHUAa JOyd KETWHTaH MyammonapjaH Owpu JlaXOWAUWHUHT TyFUITaH
caHacu OwiaH OOFnIMKIUp. Ma3kyp MIaxCHUHT Xa€Th OWJIaH MIyFyJUTAHTaHJIap
opacua xaM ymoy Macajia Tyraj eduMuHu Tonmarad. Taakukorun Komuiaxon
KarraeB, ynunr taxmunan 1708-1709 iwmiapna taBamiyd TONTaHU Xycycuaa
MabIyMOT Oepaau. AMmo JlaxOuauii 3aMoHacura siKMH AaBpia smaradH Mup
Myxamman Cuaauk yHuHr 80 €umuiap yamacu ymp KypraHuHu €3aau. Jlemak,
Mycoxon JlaxOumuii Ttaxmuuan 1698-99 imnnapna taBamtya TomraH, 1e0
OeJsrmian MyMKHH.

108



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Mycoxon J[laxOoumuitHuar ¢&numrn MoBapoyHHaxpAa HWKTHCOIWN Ba
cuécuil TaHa33yn kapaéHiapu KedaérraH Oup nawiara Tyrpu kenra. [y Gowuc
nactinabku Taxcuiau Camapkananaru Tuiakopu Maapacacuaa onrad Jlaxouauit
WIM HUcTaruga otacu OwinaH Xucop skuHuaaru Kaphak kaOuiacura — Toracu
Myxamman Puzo Kapuakuii €nura Oopran. Myxamman Puzo Xwucopnaru
KyOpaBuifa TapUKaTMHMHI Ky3ra KYpHHraH IIaixjapuaad 314. bup kaHua
BakTAaH cYHr MycoxoH JlaxOuauii aMakuCHHUHI Macjiaxatd OWiaH Xax
s3uéparura omiaHaad. Kammup ToMoH iynga HaxmOanaus-Myxanauans
TapUKATUHUHT maxu — Axmaa Cupxusauii aBinoguaad Oynran — Muén OOun
XKaxonoboauii (Bad. 1738-39) Ouan TaHUIIAM Ba YHUHT MypUIU OYIIHO KOJaIH.

HNaxOuauit Oy ycTro3u Kynujaa YHMHT BadOTUTa Kaaap TaxCui OJIajiH.
VYcro3uaan CYHT YHUHT UITMHUA aBOM STTUPUO, MyX)aaauaus TApUKaTUHUA KaiTa
TUKJIAUIH.

Mycoxon [axounuii xazpat Myxamman OOuj Xy3ypuaa TacaBBy PHUHT
CUpPJIapUHU Ypranuul OwiaH Oupra, yma epiuk onumiiapiaH tadcup, (UKX,
XaJIMC, MAaHTHUK, OaJoraT, cap-HaxB Kabu UIMJIAPHU XaM MyXTa Y3JIalITHPaIu.

Mycoxon J[laxOunuitHuar Hakmobanausa-Myxagauauss TapukKaThra
KUPUIIM Xamja YyHUHT XUHIAUCTOHJIAru Taxcwim Tyrpucuaa Ko3zu AOy
Toxupxoxa y3uHuHr “Camapus” acapuja myHaan €aau: “CamMapkaH] Ba yHUHT
aTpoduaa Oyiran Oy3FyHUYMIUK Ba BallpoHArapymjivK BakTHaa XazpaT MycoxoH
XUHAUCTOH MamJlakaTura ketuO, yHaa xaspatu Muén Myxamman O6ua
coxubura wmypua OYynuO, Xazpatu Mu€H axnomiapuHuHr Andu coHui
TapUKATUHU SHTHIAIM Ba mapud 0000IapUHUHT CUIICWIIACUHH JJABOM ITTHPIU .

Mycoxon Jlax0uauit Xazpatu o Xyka XOMMMUMHA XaM Y3UHUHT
OwiBocuTa MabHaBHM ycTto3u cudatuaa kypamu. by xakma “HaBoaup an-
Maopud” acapupa IUIyHAaW Kaig staaum: “Xaspatu OmoH Xyka XOIIMMHMA
(Kanmacamioxy pyxaxy) ymoy myaumuduunr (Mycoxon Jlaxouauiitauar — X.1O.)
xaspaTinapuaad oupuaup. Xacou mpojarra kypa, 0y (akup MKKU BocuTa Oupia
yHra etagu. Hacab itynu 6uinan aca Typt Bocuta Ounan (eraau)”’. lllynnan cyHr
acapna Xyxa XOIMMUWHUHT KapoMmaTjapyd Ba TAPUKAT WYJMIard aMmajuiapu
0aéHu 3UKp KWIIMHA/IH.

[MTaiix Myxamman OO6ua MycoxoHHUHT Maxaymu Ab3aMIeKk THUPH
KOMUJTHUHT aBJIOJUTa MAaHCYOIUTH Xamja yTa 3eXHJIM Ba KOOWIUATIN OYITaHu
y4yH YHra Kyl Uu33aT-MKpOM KypcaTtraH Ba TYpT TapukaT: Hakmbanaus,
Konmupusi, CyxpaBapaus Ba Unirusira paxHaMOJIUK KWINII WKO3aTUHU Oepras.
Xazpar Myxamman OO6ua Badot stranmad cyHr Mycoxon [JlaxOummit 1738
HuIad 9pTHOOpaH YH CakKU3 Whil MoOalHuIa XUHIUCTOHIA TypuO XypoOCoH,
Mogapoynnaxp Ba [llapkuit Typkuctonraua Oyaran MycCyJIMOH YIKalapuaaru

109



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TapuKat axjura paxoapauk kuirad. [llyanan cyar Mycoxon J[ax0uauii Ba yHUHT
atpodunaru Wupuk xanudanapu Camapkanara kyuu6 kemanuiap. MytacaBBug
HakmGanust Mmapka3unu y3napu Ounad Oupra XuHaucTonan MoBapoyHHaxpra
Kaiita onu0 kenranmap. Anbarra, yHUHr CaMmapKaHara KeJuII XaMMara Xam
MabKyJa OynaBepmaiian. YUynku ymra maiitnapaa CaMmapkan Ba yHUHT aTpoduaa
Vy3uHM manx ned OwimmO, WiIMH Ba TAaKBOCH €TapiH OyiraH MaHcaOmapactiap
Kynaiunb keTran 3au. Yap y3 opTiapuiad sprammd keaaétrad XalKHUHT O0IIKa
TOMOHTa OypuiIr0 KETUIIIMHH X0XJamac duap.

MoBapoyHHaxp yiakacuaaH WiM-GaHHUHT TYPJIHM coxXajlapu Oyinda eTyk
onumiap, Go3usn ynamonap, Oyrok MmyTadakkupiap Ba OeHa3up auioMasap
eTUIMO YMKKAH. YJap WIM-MabpU(AaTHUHT FOKCATUIINIa XU3MaT KUJIHIII
Oapobapuga Vy3nmapu wmaHCcyO OVyiraH IOPTHUHT HOMHUHU OyTyH JyHEra
Tapatranjap. Makonaga Xaétu Ba (aoNMATH TaxXJIWI ASTWIraH MyCOXOH
JaxOunuii yiannaii myTtadakkupiapaad Oupuaup;

Mycoxon JlaxOuanii MUHTaKaza TacaBBY( TabIMMOTHHHHI PUBOXKHUIA
KarTa xucca Kymran myrtadaxkkup, 3axupuiauH Myxamman boOypaex yiyr
naBiaT apOboOu Ba MIOMpra YCTO3NMK KwiraH Maxaymu Awb3am Koconwii
JaxOuauiHUHT aBIIOIApUIaH]IAD;

Mycoxon daxOunuit Hakmbannus-Myxaanuans CyJTyKWHUHT Ha3apuid
PUBOXKHMIa KaTTa Xucca KYLIAHW, acapjlapyja TapuKaT TabJIMMOTHHU IIapuaT
ME30HJIapy acocuJa KailTa HIad YUKIW, YHU TypJid HOTYFpU akuja Ba
amanuérnapaad To3anaad. XVII acpHUHT MKKUHYM sSpMUAaH Oouuiad mMapkasu
XUHIMCTOHTA KyuraH Oy Tapukathu JlaxOunwmii ¥3 BataHu — MoBapoyHHaxpra
KalTapuO onub KeJau Ba pUBOXKIAHTHPIH.

WHCOHHUHT sIpalvIM, MOXHUSATH Ba >KaMUATAA TyTraH YpHu dancaduit
MyamMMoJiap TU3UMUAA MyXuM VpuH TyTtaau. Typnu ¢ancaduit TabiuMoTiapaa Oy
Macajianap Typauda TaakuH 3Tu0 kenuurad. [lynpait OVnaumm tabumii xam 37,
YyHKH MHCOH MOXHUSITaH WKTUMOUN-TApUXUNA Ba MaJlaHUN MaBxXKyJI0T cudatuia xap
OUp SIHTY TApUXUN MIAPOUT/IA Y3IUTUHU YyKYPPOK aHIJIAIIra, MHCOHUM MOXUSTUHU
py€Ora unkapuinra HHTHJIABEPaIH.

Kommut MHCOH FOsICM XaM MUJUIHM, XaM yMyMOaIapuii MOXUsTra 3ra OyiraH,
0JITaM30Tra XOC JHT IOKCAaK MabHAaBHH Ba KUCMOHHI OapKaMOJUTMKHU MYy)Kaccam
3TraH, YHU XaMHUIla 33TYJUKKa YHAAWIUTraH onuiikano0 Tyiryaup. by ros Hadakar
ajoxXyjla IaxciiapHu, Oanku OyTyH-OyTyH XaJKJapHU IOKCaK TapakKu€T capu
eTakjiaraH, yjgapHM MabHAaBUAT Ba Mabpudar O00uAa TEHICH3 IOTyKjapra
wixominaHnTuprad. KoMmuimukau op3y Kuiamaras, 0apkamoJ aBJIOIHU BOATa €TKA3UII
XaKuJa KauWFypMmaraH XaJKHUHI, MWUIATHUHI KejnaXaru WyK. byHzan Xalk
taHaz3ynra mMaxkymaup. UI.MupsuéeB Tabkaunaranujek, “OyHma, aBBamamoOop,

110



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

WHCOH OHTH Ba yHEKAPAIINHU Y3rapTUPHIIL, MHCOHHUHT 33Ty (PUKp, 33Ty C¥3, 33Ty
amaj aracu Oyiuimmura ypry Oepwirad. “ABecTo” OWTHUKIApH, TacaBByd HIMH,
“tho3mn MHCOH”, “KOMUJI MHCOH XaKHJard TabJuMoTIapaa ymly macajara Karra
BTHOOP KapaTuiraH.

MabnymMku, Xap KaHJad >KaMHUsT alloXyJa WHCOHJApAaH TaIllKWI TOMaJu.
Agonatiii Ba €TyK, KOMWJI KaMHUATHU (aKaTTHHA KOMIJI MHCOHJIAPHU TapOusIall
OpKaJli KypHII MyMKUH >, MTHCOH KaMoI0TH 6apya KaJuMIu OUTHKIAp Ba (ancaduii
MaHOanap/a acocuii fost OyiraH.

ByTyH MabHaBUAT Tapuxu IIyHU KypcaTaJuKu, HUBWIM3atsis JeraHu — Oy
WHCOHHUHT ¥3-Y3UMHU aHIValld, Y3UMHU KaMoJl TONTHUPUILN y4yH onubd OopraH
KypallMHUHT Xocwiacuaup. bapua nuHiap, TabauMoTiap, Tadakkyp aaxoyiapu
WHCOH KOOWJIUSATU, PYXUSATH Ba aXJIOKUHU YpraHuIlll, HHCOHHU TapOusuiad, TYFpu
nynra Oomuiail, HOKUCIHMKIAP Ba WUIATIApAAH XajJocC ATUII OWJIaH IIYFYJUIaHHO
kenaunap. KypboHu kapuMHUHT AJ-ucpo cypacuja “Ba makan kappaMHO OaHu
onmama” (bu3z omam OonanmapuHu a3u3zy Mykappam Kwinb spatauk). Hucon
SAPATWIMIIMHUHT MaKcaJau XaK Mabpudaru, ssbHHU sSIpaTUITaH >KOH30T UYH/1a HHCOH
AJUTOXHUW TaHUII Ba OWJIMII MCTEHIOIUTA Aragup. AJJIOX MHCOHHU aKJI-UAPOK Ba
KOMIJITUK OuiiaH mapaduiantuprad. UHCOH pyXUsSTUHUHT 3a0apAacT TaIKUKOTYUCH
Kanomuanun Pymuit pyXHu HHCOH MOXUSITH, YHUHT TabUaTaaru OOIIKa )KOH30TIaH
(dapk KutyBuM Oenrvucu cudaruia TyIyHTHpPraH:

TuHIa HAWWMH, YyH XUKOSAT ailiarai,

ANpHINKIApIUH IHMKOAT ainaraii®’.

“MacHaBuii”’1a THJITA OJIMHTaH Hall — MHCOHMM PyX, OpuQIUK MapTabacura
APUINTaH KOMUJI HHCOHAMP. balTaaru XukosTHUHT UphOHUI MabHOCH Kyiuaaruya:
WHCOH PYyXH “‘ojlaMy MaJlakyT”’ (pyxJiap oJiaMu )Jia XaKHUHT UIIIK, Mabpudar Onian
MaIIFyl Ba “mycrarpak’ (Fapk) onu. “Onamu HOCyT” (KHUCMIIap ojamu)ra OoFIaHuo
KOJTaHWUJIaH CYHT, )KUCMOHUM cudatiapaan OyiaraH maxsaT Ba razald pyxra roiuo
KeNAu. YHUHT pyXoHUl cudatiapu, sbHU Myxa00at, Mabpudar Ba UICTUKOMATHIA
HYKCOH Taio Oyna Oomnutanu. Pyxma xon-mMacTiuk (Cykp) XoJjaTu maiigo Oyica,
KOMHJI MHCOH CyX0aT, WIIK Ba axXJd UIIK MyTOJaacH, MadwiI-XyXOoKaT KA WK
MaCTINTH OPKaJM PYyXHH XOJiaTd, aciuil cudaTiapuHu dCilaraHuja y3 aciluHu
WyKoTranu Ba Hadcura Mariay0 OYynraHuHU “KOn” THIHM (OIIKOpa) €KH “XO0n’ TUITU
(stmpyH) OWIIaH U3XOP dTAIH.

Komun wuHcOoH TymryHuacu OupuHud wmapta Myxuugaua HMO6H  Apabuit
TOMOHHUJaH MyoMaJlara KUpUTWJITaHUHHU KalJl ATMOK >kxou3. IOH Apabuii Ha3numa

30 Mupsuées I11. Suru Y36exucton crparernsc. - Tomkent: “O‘zbexistorn” Hampuéru, 2021. — 5.419.
31Magsono XKanoauaiun Pymuii. MacnaBuiiu mabHaBuil. — b. 8.

111



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“KOMMJI HHCOH-Oy aKjIM aBBall EKM Ha()CU aBBAJ, aKJIM Kyl '>2 TyIIyHYaaapu OuiaH
MabHOMOI M. YUyHku TaHrpu Taono MIOXUN HypllaH WIK MapTa AKJIW aBBaJIHU
spaTiy Ba YHUHT CypaTy MIAKIMHA KOMWI HHCOH Kué€dacuna 3yxyp 3T/H.

Haxmob6anaus-Myxanuaaus TapuKaTUHUHT HaMoéH1acu MycoxoH Jlaxoumauit
pHUCONaNapyuHA TaXJIWJ KWJITaHUMH3/1a, MyTacaBBU(] HMHCOH Ba YHUHT KaMOJOTH
MacanacuHu upponuii-pancapuit 0und OepraHIUTHHU TYBOXH OYIITUK.

AnnomanuHT GuKprda, “AJIOX HyKC Ba XyIyC CUMOTHIaH MyHa33ax, (II0K) Ba
myOappoaup. UyHKH KaMONU Ta3ajulyd Ba Xy3yb Ba MHKHUCODP (CHHHUKIHMK) TaH
nbopar 6yiaran udonarra Mycraxuk Oyiaran Hapca-uHcoHaup. bapya kamonoT yHra
(Annoxra) cobutaup. Ba Gapua HykcoHmap yHmaH maciyomup. Byxynmarm Ba
BY)KyJra Tobe OyiaraH xaMMa Hapca yHra MyxToxaup. Ba y xeu Oup wuiiga xed
Hapcara MyXTOX dMacaup. YHTa Xed Hapca Ha ¢oiifa, Ha 3apap Kypcara oaManu.
Ba xeu Hapca yHUHT u3HU (pyxcaru) cu3 oupop Ba Hadb (doiina) eTkaza oaManu.
Annox taononan Oomika OyHaai koM cugarniapra ara Oyiran xed Oup Kkumca uyx
Ba Oya onMaiinu. Arap raiip (6oiika 6upop kumca) Oy KoMuil cudatiapra oekamy
KYCT Ba OEHYKCOH MyTaXaKKUK OYIranaa au raip 6yimac snu®e,

Komun wHCOH Xakuaa TacaBBy(d amaOuéruaa kym acapiap OuTwirad. AHa
myHnai kumunapaan oupu XWUWU acpna simmaran Asmsuanun Hacaduit 6yiuo0,
“NHCOHM KOMWI® HOMJIM PHUCOJIaCHJa KOMHUJ HMHCOHTa Tabpud OepuO, mryHmaii
€3au: “BUATrUiIKHM, KOMUJI MHCOH J1e0 IIapuat Ba TapUKaT Ba XaKUKATAA €TyK OYiraH
ofaMra aWtaaguiap Ba arap Oy uOOpaHd TylIyHMAacaHr, Oomika ubopa Owiad
aliTaliuH: OUNTWIKM, KOMHJI MHCOH IIYHJAal MHCOHIUMPKUM, YHJA KyWuaarua TypT
Hapca KaMoJIaTra eTraH OYJICHH: SXIIH Y3, AXIIHU (ebll, SXIIH axJIOK Ba Maopud ™.

Mycoxon [laxounmii uxpuda, omamMu KaOup ax3o (KUCM)JIAPUHUHT DHT
ampadu (mapadauporu) apiy MaXUAIAP. YHTa XOC OYITraH TaXaJaud Oollka
aX30JIap TaXaMETUAAH yCTyHAaup. YUyHku y Taxammi xomemup. Ba vy
MyCTaXMabl caMO Ba cU(OTH ByXyauhaup. Ba(sHa) y noumuil Taxamaiuiaup.
KOMMII HHCOH KaJOUHUHT apIira MyHocabaTu 6op. YHH apiiyiox aeimunap. Yia
apiMi TaxayuMigaH Kyn HacuOazop OViaau. Vi Taxawuid Kyumiugup. Ba Oy
TOXAUTMHHUHT YIna Taxaiuidra HucOatu Oop. Apmpga sca #Wyk. Ba vy
Iy Takajuiiiira mryypaup. Ba siaa kan6 masxapaup Ba 30Xupura rupuTopiaura 0op.
Apmi aca ymra rupudTopiukaad xonuaup. bac, kanbra nryyp(oHT) BocuTacuia Ba
rupuTOPIMK BOCUTACHIA TApPAKKUA MAKCYJAW MYMKHH Ba OOp Hapcaaup. 3epoKH
“amMapby Maa MaH axab0a” Xykmura kypa, KajiO KUIIM OWJIaHIUp Ba YHra
OOFUKIUTY O0p, YHUHT MyXa00aTUHUHT MaQTYyHUIUP. Arap MyXu0 acMo( ucmiiap)

$2Komunos H. Tacassy¢. bupumuu kuto6. -T.: Esysun, 1996. — 145 6.
%3 Mycoxon Jlaxouuit. 3y6ar an-xaka’uk. — T.: @A IIN. Kynésma, uns Ne 6576/1. — B. 465.
3 Komunos H. TacaBBy(d éxku KOMUI MHCOH axJIOKH. bupunumn kuto6. T.: Esysuu, 1996. 147-6er.

112



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ba cudarnap 6yica, y (kanb) ymra acmo Ba cudamiap Omnanaup. Arap Myxud 30TH
TA0JI0 Ba TaKajaac 0yica, 1y Ouiian Gupraaup.
AnaduéTnap pyuxaru:

1. Mupsuées. I11. STuru V36ekucron crpareruscu. — T.: O zbekiston, 2021. — B.
236.

2. Mupzuées UI.M. Mwinuii TUKIQHUIIJAH — MIDIMA FOKCAJIWII CapH. —
Towkent: Y36ekucron, 2020. . —b. 43.

3. HaspyzoBa I'. Xoxa baxoynaun Hakmbana xaétu Ba MabHAaBUNH MEPOCH.—
Tomkent: ®an, 2021. — b. 41.

4. Maulana Fahr ad-din ’Ali b. Husayn Va’iz Kashifi. Rashahat *ayn al-hayyat /
Noshir *Ali Muiniyat, jild-i avval. — Tehron, 1975. — S. 32-33, 59-61.

5. XucmaryismuH A.A. Cyduiickass puryanbHas IpakThKa (Ha mpUMepe
OparctBa Hakmbannus). — Cankr-IlerepOypr.: IletepOyprckoe BocrokoBenenue,
1996. — C. 44.

6. Paul Ju. Doctrine and Organization. The Khwajagan/Nagshbandiya in the first
generation after Baha’ad-din. Anor-1. — Halle-Berlin, 1998. — P. 20-26.

7. KarraeB K. Maxnymu Asn3am Ba JlaxOen. - Camapkana:Cyrauéna, 1994, —
b.24.

8. Mup Myxamman Cunmauk. Tapxuma-itn xoau MycoxoH. — TomkeHnT: @A
I, Kynézma, uas. Ne 2663/1.

9. Xymakymu Xymynuii. Tapux-u Xymymuit. — Tomkent: @A IU. Kyné3ma,
uHB. Ne 37/VI.

10. MULLA JUM'A-QULI KHUMULI, TARIKH-I KHUMULI. Edited by
Ghulom Karimiy and Iroda Qayumova. Editor-in-chief: Haydar Yuldashkhojayev.
Samarkand-Tashkent: 1ICAS, 2013. Text: 243 pages. Introduction (in English and
in Uzbek): 42 pages.

ABY BAKP KAJIABOJJUMHUHT “TABAPPY®” ACAPUJIA AKUJIA BA
TACABBY® MYHOCABATHU

V36exucmon Xankapo uciomuyHoCIuK akademusc
HUcnomuiyHocnux 6a uciom yusuUIu3ayuscuu
ypeanuw ICESCO xagheopacu ooyenmu, PhD
Hunyghap Tyiiuuesa
nilufartuychieva79@egmail.com

+998940130022

AnHoTanus. Ymly makonaga MoBapoyHHaxp TacaBBy(huii MaKTaOMHUHT WHPHUK

HaMmosiH1anapuaan oupu — A0y bakp KanaGonuii Ba yHuHT “Tabappyd im mazxadu
axyin TacaBBy(”’ acapujua udoja STUITAH aKWUJIaBUN Ba TacaBBy(pHUU Kapaiuiap

3 Mycoxon dax6unuii. 3y6aar an-xaka uk. — T.: @A IIHW. Kynésma, uas Ne 6576/1. — B. 51B.
113


mailto:nilufartuychieva79@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TaxJInj1 KuiauHrad. Myasmud acapza akuaa Ba TacaBBy( MyHOCaOaTHHH aXJIi CyHHA
BaJ ’kKamoa TabJIMMOTH acocHja M30xJ1ad, cod Ba caxux tacaBBypHU KypboH Ba
CYHHaT JoMpacuja UIaKUIAaHTUpUIITra uHTWIagu. KanaGoauilHMHr akujaBuil
€¢HallyBH, YHUHI MybTaszuia, IIMa Ba OOIIKAa OKMUMJIapra MyHocabaTu Xamja
CYHHM TacaBBy()HM XHMMOS KWJIWIIA TYTraH WIMHA yCyld EpUTHIITaH.
[ynunraek, makonana “Tabappy(’” acapuHUHT WIIK TacaBBY() Ha3apUsCUIATH YPHU
Ba KelmHru cyduitmap — xycycan KymalpuiiHUHT 3BTHKOAWI Kapaluiapura
TabCUpHU Kypcatu® Oepmiarad. TaakukoT Hartmwkacuga AOy bakp KamabomwitHuHT
TacaBBy(HM axJIi CyHHa aKkuJacu OWaH YWFyH Xosja 0a€H 3TraHJIMIU Ba “‘Caxyx
TacaBBy(]”’ TylIyHYacura acoc COJITaHINIY WIMHNA acocia o4yud Oepuiiu.

Kanaur cy3aap: A0y bakp Kana6omnuit, “Tavappyd”, akuna, TacaBByd, axiu
CYHHa BaJl ’KaMo0a, CaxuX TacaBBY(], CYHHUWIMK, MybTaszuia, Kymailpuii, Wik
Hazapuil TacaBBy(.

MoBapoyHHaxpaa TacaBBy() Ha3apUsCHHU SpaTUINTa XW3MaT KWITaH Ba
TacaBBy( XaKuJa aHWK Ba MIIOHWIA Mabananapra TasHraH Xojijia KUMMAaTiIu acap
Koiaupu6 kerran myrtacaBBud AOy bakp KamaGomuit 385/995 iumnapna Badot
TraHd TaXMHUH KwinHaau. XaéTh Xakujaa MaHOanmapia >KyJa KaM MablIyMOT
oepuinran 0ynu0, Tynuk ucmu A0y bakp Myxamman 6un Mcxok Oun SkyO an-
Bbyxopuit an-Kanabomauii. AOy bakp Kanabomauit byxoponusr I'yno6oa Maxannacuaa
TaBayTyn Tonrad. Kamaboawiira cydwii, maiix, opud, myxagauc, xopus, Gpakux,
KyTOU 3aMOH, TOXYJI MCJIOM KaOu Typiu yHBOHJap OepuiraH. Y acocaH (UKX,
XaJHC, KaJoM Ba TacaBBy( HIMJIApU OWIAH NIyFyJ/UIAaHTaH. DBbTUOOPIU KUXATH
IIYHJIaKKM, Y Y34 MIyFyJUIlaHTaH Oapua coxanapia IOKCaK YYKKUra SpHIla OJraH,
COXAaCHMHUHI €TyK BaKWJIU d1IU. 3epo aci MyTacaBBHduiap TacaBBy(d Owiian Oupra
anbarra OoIlKa WMCJIOM OWIMMIIADUHU YYKyp SrajUlaraHiurd OuiaH axpaiuo
Typras.

Kanabonuii yia BakTa uiM Mapkasu Oyiran oHa maxpu byxopona nactinadbku
TabJMMHWHU OJIUII OMJIaH Oupra IpTIaH TallKapy WIM MapKazjiapura xaMm cadapiap
kwirad. OnuM Hadakar siarad TaBpUHUHT JUHUHN Ba TacaBBy(uil XaéTura Tabcup
YyTKa3au, 6anku Y3unaH KeHuHTH cyduiiiapra TYFpu YbTHKOI, aMaliuii Ba aXJIOKUN
KUXATIAH caxuX Oup TacaBBy( aHbaHACH HUMA YKAaHWHY TAHUTHUIITA XU3MAT KUJIJIH.
CornoM TacaBBy} aHbaHAJAPUHU OYTYHIM KyHrada €Tu0 KeluIiuia KYIIraH
XHUccacura MyHOCHO Tap3fa Tapuxja ydmac W3 KoJaupa oiau. bunaMusku, Uik
HazapuéTumwiap ailHM BakTAa TacaBBy(UUl aTaMalapHUHT TabCUC ATYBUYMIAPU
xamaup. Iy kuxatgan onuMm  y3ujgaH  aBBainrd  Myxocubuii  kalu
MyTacaBBUGUIAPHUHT KUTOOWIA ydparaH aiipuM TEpMUHJIAPHU SHAJa aHUKPOK Ba
Oaradcmnpox ounkiiad 6epranu Ounan xam axxkpanud typaau [1:13 6].

114



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kanmabomuii miciiom Xyaynnapu KeHTairad, CUECUi Ba (DUKPHI TOPTYITyBIAp
aBXK oJiraH Oup AaBpla siiarad. by xonamiap yHUHT acapiapuaa Xam y3 akCHHH
tonu [2: 7 6]. bynnan Tamkapu AOy bakp [lubnuii (Bad. 334/945), A6y Hacp
Cappox (Bad. 378/988), A0y Tonmubd Maxkkuii (386/996) xabu mamxyp TacaBByd
HazapueTumMiIapyu OWJIaH 3aMOHJONI JKAHIWTH XaM 3bTHOOpra Moiaukaup. by
Hazapuétumnap OwiaH 3amoHmom Oynum KamaOomwmiira TacaBBYy() HIMUHHHT
PUBOXKIIAHUII JKapa€HUHU Ky3aTUIT UMKOHWHH OEpIIH.

Xanapuii mazxabura aman kKuwiaran KamoOonmuit pail ycyiaumaH KeHT
¢doitgananran, MAHTUKHUHT Oapya HO3UK KUXATIapura puos KUirad xanapui ukx
OJIUMJIAPUHHUHT MeToIapuaaH (oligananranu cababiiv HaC Ba aKJjra TasHraH Oup
TacaBBy(uil KapamHu wirapu cypau. by skuxatm Ounan Kanabomuit cyHHMIA
TacaBBy(d nemkagamiapuaan ned kaobyn kumHrad [3:19 06].

TacaBBypHUHT WK Hazapuil acapu xucoOmanmuin A0y Hacp CappoxHuHT
“Jlymap” acapuna ¢ukx Ba TacaBBy( MyHOcabaTura KYImpoK axaMusaT KapaTuiraH
oynca, Kanobonuiinuar “Tabappyd 1 Ma3xabu axjim TacaBByd’ KUTOOUIA aKua
Ba TacaBBy( anokamopiauru Eputwirad. KamaboauiiHUHT KUTOOMIA MaB3y EKU
UCPOMIIMET XaIUCIap YUYpPAMACIUTHHUHT cabadu yHUHT MyXaaJIuc OYJIraHIUrY Ba
Oy cCOoXaHu sIXIIU Omiaranauru OusiaH OOFIUK. YHUHT TacaBBy( TymryHuacu Kypbhon
Ba Xa/MC OWJIaH yerapajianra 0ynuo, MybTaauI YpTATUKHA TOMUIITA YPUHTaH.

Oparna TacaBBY(PHUHT WK Hazapuil MaHOanapuja SbTUKOIUNA Macajajap
KHCKa Oup I1aKJijia OuTTa MaB3y ocTHaa 0a€H KUJIMHUIINA aHbaHa TYCUHU OJITaH HIH.
KelinHuanuk TacaBBy(pra OTWJIraH aipuMm TyxMmarT TOLLJIApHU HATH>KACHJla TaCaBBY(]
axJIMHUHT YbTUKOAM OusiaH OOFnuK Oaradcui acapra 3XTuUEX ce3myia OOIUIaHIH.
AHa mry OVIUIMKKa Ba TOPTHUINYBra 4ek Kyhuin makcaauaa KamaGomuii maskyp
acapuHu sparau. Hartwkana yHUHT akWJaBUM Kapalulapy Y3WJaH KEHUHTHU
cyduitnap yuyH acoc BazudacuHu yTaau.

Kymaitpuii “Cyduit maixiapHUHT aKkygagapy yCysl Ba aKOUJ Macaajlapuia
XaK axJIi CaHaJlraH CYHHUWJIAPHUHT Kapanuiapura MyBOQUKIAP” fesl TAbKUAJIaral
[4:4 6.]. By ¢ukpuu nsca Kymaiipuiira tabcup YTkasran KamaOoauiHUHT
“Tabappyd” acapuza XaMm KypUITUMU3 MYMKUH. by sbpTHOOpra monuk Qukp
cybuiilapHu aKuJacu axJu CyHHaJaH alpu DKaHWHU TabKUIJIOBUMIIAD Ba
JTUHCU3IIMK/Ia aii0oBYMIapra Kapim oup Mmyxaaauc, Gpakux Ba cypuit Ha3apuéTuu
TOMOHHUJIAaH KEITHPWITAH XyXoKar cudatuaa Myxum caHanaau. “Tavappyd”’nan
aBBajl OupoHTa cypuil amabuéruma axkujga Map3dycura Oy Kamap Oartadcui
TyXTamuaMarad. KHTOOHUHT Aespiu sipuMH aKu/1a Ba KUCMaH (PUKXHUI Macasagapra
OarviUIaHraHd xam Oexu3 smac. by xomar myamwmudHUHT Makcaau TacaBBY(pHH
MCJIOM OMIITMMITIApH IOMPACH]IaH YKAaHWHU siHA Oup O00p McOOTIaIT Ba YHUHT aKUAaCH
copnmurunu Kypcatud Oepuira KapaTUITaHUHU KypcaTau.

115



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kanabonuii akuia MacagacHu EPUTHUII YCITyOH1a TAaHKUAJIApra yupaMaraH Ba
MyOoJiaragaH KouyBud Oup myawud cudaruga pTUPOd ITHIaau. AXJIHW CyHHA
aKuJaCMHU Ba Oy akujara TasHraH TacaBBy( TyUIyHUYaCUHU MyXoiaudiapaaH XUuMOost
KWIMIIHU Makcaj Kuiran Tabppyd acapupa CyHHUIUIMK JAOWpacuiaH TallKapu
Oynran Mas3xablapHM HUCMIIADUHHM OYUK THJTA OfMaraH. Anamra (QupKaJlapHH
HOMJIADUHU Ba aKWJAJapUHU TAaHKWA KWIWII VPHHUTA, axJd CyHHAaHWUHT TYFpH
KApalUIApUHU YYKYp TaxXJIHJI KAJIUIIra KyIpoK 3bTHOO0p Kaparrad. MybTasuiuiiiap
TOMOHUJAH WITapU CYpPUJITaH Bab/l, BaWb/l, UCTATOAT, PybATYJIOX Ba XOJKY KypboH
MacajajlapuHu cy@uiliapra Xoc OOCHKIMK yCIyOMaa axjii CyHHa 3BbTUKOIU
Joupacuia MyxokaMa KuJrad. Yiapra Kapiiy KeCKHH MyHoca0ar YpHUra aaiusiap
OwiaH kaBoO Oepuira ypuHras. boiika 6uabar rypyxjiapra xam Xy[IjJu IIyHAai
MyHoca0ar kypcarrad. Macanan 18 Ba 19 kucmnapaa Maxcu ycTura Macx TOPTHUII
Ba Xalu(daauK MacajajapHiad cy3 KeTraHja Muajlap HOMUHU TaHKHU]I KAJIMacaH
axJIi CyHHa KapaluulapuHu Mabpuduit ityn Ounan kentupran [5:21 0.]. by
Kapanutapu OunadH KamabGomuii TyTran iyn myxopayna smac Oanku Mabpupuid
maksaa OyaraHuHU KYpUIl MyMKUH. MybTa3WiInid, y1a Ba KappoMHi KaOuIapHUHT
HOMJIAPUHU KeJITUpMaca-ja, yjaapra Xoc MacajajapHH 3UKp KUJIapKaH axJid CyHHa
KapalluHu XUMOsI KWJITaH! KYy3ra TalllaHau.

VHUHT akuaaBui Kapanuiapu xyaau “@ukxyn ak6ap” Ba Hacadwmit akumacu
MabIyMoTiaapura yxmamaup. by opkamm Kanmabomuii axnm cyHHa masxaOuia
DKaHWHU Ba YIAPHUHT aKUJIACUHU XUMOS KWJIUIIMHY OYMK HAMOMUII Kuiran[6:192].

Kanaboauit cypuiinapHuHT IbTUKOAM CYHHUM KajoMra TOOemyp KymilacH
OwmnaH “caxux TacaBBy(d’’ aramacura acoc coiau. Cababu Kamabomuit Hazguaa axam
CYHHa aKujacy Ba Qukxura MyBopuk Oynrad tacaBBy(d caxuxaup. Y TacaBBy(pHH
[Tairam6ap (c.a.B.) nJaBpiapuaaruiiek xoiaraa, ougabar xypodoraan o301 oup dhax
cudaruaa kypaau. Yaunar “Tabvappyd” acapumad CYHr CyUIIMKIAH TalUpUILITa
XaKJIid OYyJIMaraniap Typau yHaupma €Kd TyXMamIapHU  KUJIMacCIUKIapu
TabMUHJIAH/IH.

A0y bakp Kamabonuii knaccuk TacaBByd AaBPUHUHTI MYXUM IIaxciaapujiaH
6ynu6, TacaBBy( WIMU CHCTEMaCUHUHT acocuncu Xamaup. Kanabonuii TacaBBypHU
OJIMH 3yXJl XapaKaTHJIaH TU3UMJIAIITAH X0JIra KeJUIuAa MyXUM YpUH drajuiaraH.
MyTtacaBBud TacaBBy(QpHUHT acocHii araMaJapyuHU NIAKUTAHTHPHUINTA XaM XHU3MaT
kwirad. “Tabappyd u ma3zxabu axjim TacaBBy(}” acapu TacaBBy(] BaKwmapu Ba
aKyMJa yliaMoJlapd MYHOCA0aTMHM WJIMKJAIIMIINTA Ba WKOOMIUIAIIYBUTA TabCUP
Kwirad. Hartwxana onum caxux TacaBByd Xap JOUM axJu CyHHa (UKXH Ba
aKuaacura MyBopuK dKaHUHU acocyiad Oepau.

116



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

DoiigaIaHIITaH axaduériap

1. Vahit GOKTAS. KELABAZI VE TASAVVUFI GORUSLERI. EKEV
AKADEMI DERCISI Yil: 12 Say:: 36. 2008. — S. 90.

2.  Miicahit Akbal-Hasan Kamil Yilmaz. Sofilerin itikdAdi Konulara
Yaklasimi: Kelabazi ve Siihreverdi Ornegi. — Istanbul. 2023. Tasavvuf ilmi ve
Akademik Arastirma Dergisi. 26/51. - S. 7

3. Hazirlayan. Siilleyman Uludag. Dogus devrinde Tasavvuf. Ta’arruf

4,  AonynkapuMm Kymraiipu. Puconan Kymaiipus. — Koxupa: — b. 4.

5. Hazirlayan. Siileyman Uludag. Dogus devrinde Tasavvuf. Ta’arruf
Kelabazi. Dergah Yaynlari, Istanbul. 2021. -S.21.

6. TDV Islam Ansiklopedisi. KELABAZI, Muhammed bin Ibrahim. —
Ankara: 25 c. — S. 192-193.

MYCOXOH I[AXBI’II[PIFIHHHF TACABBY® PUBOKUIA TYTI'AH
YPHU
FOnoawxooacaesXatioap Xawumxanosuu

Aneu acp ynusepcumemu kageopa myoupu,
ooyenm, mapux haniapu Hom300u
+99893-398-35-96 haydarxon69@mail.ru

Aunoranus. YOy Makojia MyTacaBBu( (QUKp Ba Kapaluiapuja WHCOHHUHI OJIUH
MaKOMHM, KajJ0 Ba pyXuil KamoJIOTH, IIYHHUHTAEK, MHCOH Ba AJUIOX ypTacuiaaru
Myxa00aT MyHocaOaTiaapuHu Tax,mia Kuiaad. Makonaga Mycoxon JlaxOumuii
TabJIMMOTUTa MYBO(HK, MHCOH OOPJIMKHUHT Mapka3u cudaruma Kypuiaau, Kaiod
aca XakKkKa eTHIN Hynauaa To3a Ba TOK OYIWIINA JO3WMIIMTH TabKHUJJIAaHAJIH.
[Iynunraek, makonaga koMmus nHCoH cudartuaa Ilaiirambap Myxamman (C.A.B.)
Ba OomIka maitramOapiiap MuUcoauga MaxOyOusT, MyXaOOusT Ba pyxu KamoJjiaT
TylIyHYanapu EpuTuiarad. VIHCOHHUHT BY)XKyIui, pyXuid Ba KajOuil >KHXarjapu
opacuJard yuryHiuk, upOHUHHUHT TadhaKKypHUil TaXJIMIU OpKaJIM 040 OepuiiraH.
Maskyp makosia uppoHuil EHIANTyBAa HHCOHHUHT MOXUATH, IPATUIINS MaKCaIu Ba
KaMOJIOT WYJIMHU TYIIYHTUPHILTa KAPATUIITaH.
Kauur cysnap: MyTtacaBBU(INK, THCOHHUHT OJMI MaKOMH, KOMIJI HHCOH, KaJiO Ba
pyXui KamoJjoT, Max0yousT, MyxaO0usar, wupdonwmii Tadakkyp, mnanramodap
Myxamman (C.A.B.), ByXyl Ba pyX YUFyHIUTH, AJi0X OWiIaH MyHOca0at
MyrtacaBBud ¢Qukpy Kapanuiapuaa HHCOH IOKCAaK MAaKOMHHU Srajulaiijiu.
VYHuHr TapOupuya, ofaM OopauK MeBacuaup. Byxya cuiicuinacMHUHT MapTadanapu
yHUHT xu3Matuaa. Onam spatuinuiiy, Oapuya yayFiIMK Ba azaMarTiurd OuiaaH Oup
MHCOHJIEK xucobmanaau. Oxgam €nru3 xonaa 0apua oJaMIIapHUHT KaMIOBYHCHTUD.

117



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kan6 mompacwHUHT Mapka3uii HyKTacu sca Xakaup. KanOmapaunr nemu An3zamra
CTUIIYBHJIaH TyFwiraH Oy HHIO Ba (GUFOHJApP UXTUEP Ba HMPOAACHIIAH 0307
OyncarvHa ok Ba Xonuc Oynamu. Arap y UXTUEP Ba UpoJaJaH axpala onmaca, Oy
HUJI0JIap UXJIOC capoiiura acio Kupa oiamaciap.

Mycoxon [laxOumuii xomun wHCOH ae6 Myxamman (C.A.B) Hm Owmnanw.
“bunMok  Kepakku, xa3paru maiitramOapumus (C.A.B.) ukku wucMm Ouiax
WMCMJIAaHTaHJIUpaap. YN 30THUHI HMKKaia myOopak ucmiapu KypboHM Maxkuja
Ammpuiarasgup. bupunun ucmnapu Myxammany-p-pacynymwioxaup. Ba  gHa
pyXyJ/uloX, Oamopar KuiauO adTraH Xukosuiapujaa ucMyxy Axmaa. Xap HKKaia
HMCMHUHT BaJIOSATH anoxuaaaup. Banoatu MyxaMmmaauii rapuul yHUHT MaxOyOUsT -
MaKOMHIaH Kearu0 YuKKaH Oyicaza aMMo MaxOyOouitsstu cupd (Imoxk MaxOyOuisir)
oynmub, myxabbarman Oup Oenrm OGopaup. Ba Banostu Axmaauii mMaxOyouitsiTu
cupbaan kenud YMKKAHIUPKU MyxXa00aT moubdbacu Uykaup. by BajoAT olguHTH
BaJIOATAAH nemkagamaup. Ba 6up mapxana (macoda) marnyOra skuHpokaup. Ba
Myxuora MapryOpokaup. Max0y0 rapuu (Xap KaHua) mMaxOyouiistaa eTyk Oyica
XaM, YHUHT HCTUFHO Ba OCHUE3NIUTU (MYXTOX 3MACIUTH) KOMIIPOK (ETYKpPOK)
oynaau. Ba myxab0ar Hazapuja 3e00pok (TY3aJIpoK) Ba pabHOPOK KYpUHAIH.
MyxuOHU KYTIPOK MyTa)ka33ub KuIaau.

baur:

Ha tanxo odaram 3ebou y-acr,

Bajion MaH 31 HOIIApBOM Y-acT?,

Masmynu: MeHuHr odatuM ¢dakaT yHUHT TYy3aJIUTH dSMac, MeHuHr 6aioium
YHUHT OenapBOJUTHIAHIUDP.

Maxaymu Ab3aM TabIMMOTHYA, KAUOHKU WHCOH alTuO YyTuiaraH Wysuiap
OpKaJIM KYHTHJI KY3TyCHHH Xap KaHJ1ai 3aHTy FyOopiiap/iaH Moku3a Kujicaruna, yiia
3aMOH XaKUKui Max0yO »kamosl Ba Xanoi cudaTuaa KYHTUIHUHT Ky3rycuia
TOKATANA (HAMOEH OYJIMIIN) KUTaau:

Pab (Xak) HUHT 30TH TaxauIuil Kujap Oyica,

Kacam Gepaum cenra rodun KoJIMarui.

Xap 6up Hadacunr OwIrua Oup raBXapayp,

Xap Oup 3appanr Xax iyaura paxoapmyp.®’

Mycoxon JlaxOuauii KOMHJI HWHCOHJAru MaxOyOouisaT, MyxuOOuMAT Ba
Myxab0ar Macamacura anmoxuja d3bTHOOp Oepagu. “MaxOyOuisTu 30THIls
KaMOJIOTUHUHT ~ 3yXypu Xoramy-H-HaoOwitiinn (C.A.B) ra wmycammamaup.
Max0yOuiiaT TOMOHM 1A UKKU KamoJ 6opaup: pebauit Ba uHnuonnii. ews acaaup

36 Mycoxon Jax6umuii. 3y6aat an-xaka uk. — T.: @A [IIH. Kynésma, uas Ne 6576/1. — B. 79A.
37 Maxaymu Absam Jax6umuii. Pucona - in Bysxyaus. —25 B.

118



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ba uH(puon ynra Ttobe. Jlekun wuHpuon rornbui wwtataup. [apum Byxymma
MyTaaxxup Oyica-Ia, aMMO TacaBBypAa MyTakaaauM. MyxaOOaTuiiss KaMoOJIOTH
3yxypu xaspatu Kamumymnoxra (Myco a.c) Hacub Oynranaup. Hadcu myxaboar
a0y-n-6amrap xaszpatu Onam (ano HaOuiiKIO Ba ajJaiXu-c-cajloT BacajoM) ra aBBajio
Viia xoiga Mamxysn oynau (KypuHIM) Ba KeWMHYaIuK Xa3partu MOpoxumra xam
Via epaa Mamuxy 0ynau. Yuunuu mapta xazpatu Hyx xam yiia aptrbopaa Hazapra
kupau. Bam — ampy mimamiox cyOxoHaxy Xa3paTd 30TH TaboJO Ba TaKaJuC,
UYHOHYHM, V3WHM JAyCT TyTagu. Y3WHUHT acMowmii, cudoTwii Ba adybOMHil
KaMOJIOTUHU XaM JYCT TyTaJu. Xa3paTu 30TH TA0JO Ba TAKAJJUCHUHT Y3 acMO Ba
cudotura 6ynran 6y MyxabOaTHHUHT 3yXypH Xa3paTu Xaiauiaa 6aramoM 6opaup.
Acmowii Ba cudoTuii Ba adponuii Max0yOuisT 3yxXypu Ooliika naitrambapiap/a xam
MYXaKKUKAUp. bymapHuHT Myxa00aTu 3yxXypura yxiiami, ByKyld, acMo, cudoT Ba
a(BONTHUHT COATIAapu GOpAup. YIa 3miaon MaxOyOMSTHHHHT 3yXypH YIApHHHT
yCyJulapy BOCHUTAacHJa aBIUEW Map/ioH Ba MaxOyOjgapHUHT HacuOuaup. ABIuEU
MYpHJIMH Ba MyXUOMHJIapra myxa00ar mmaknauaa Hacu® OynraH yma 3ol
Myxa00aTu 30THSI MaKOMHUJAH IOKOpH OViran «xy00 MaKOMUAMPKH, YIapHUHT
WKMOJIM Ba PH30 MaKOMH MaKOMH Myxab0ar Ba xy00» naH yctyHaup. Puzo
Maptabacu Myxa0Obar wmaprabacunan rokopuaup. UyHku wmyxab0ardga ByKyIQ
HucOatnup. Pu3o Makommma xaspartd 30Tra MyHocwb Oynran xagadu HucOar
oopaup 8.

Max0y0 (Ammox - X.KO.) ceBrucMHMHr anaHracu OIIMK Kajaoujaa
TyTalllTaHWJAH KEeWMH, YHHMHI KajaOuaard Xakukuid MaxO0y0o Baciau WHynunaa
TYCKUHIIMK KWIHO TypraH 6apua XuKoOnapHu EHaupu0 Tamnuiaiu.

Mycoxon J[ax0uanii HHCOH TylIyHYaCMHU UPPOHUM TaxJIWiI KWInO Kyiuaru
(GUKpHM KeNnTupaau: “‘oaam30ll KoMmMea Oup HYCXaaupKd, Y ax30W arlapaja,
aHocupu apOaagaH, HapCcu HOMHKA, KalO, pyX, cup, xaduii, uxdomgaH Tapkuod
tonranaup. MHcoHra mamBxkysd OYyiraHn KyBBaT Ba OOIIKa >KaBOXHPJAp TYIMPOKKA
KatryBunup. by axxzonap (kypunu6d typran) qup. LlyHUHTIEK XalK OJJaMUHHHT
amp ojamura OynraH 3uJAUsATH XyBaiao (MaBxKym)aup. AMp OJaMUHUHT Xap Oupu
oup ampra maxcycaup. Hadbcu HOmmMra sra ¥y3 xaBo (xaBac) cura sra Oyirad
XyaxoxJjapaup. Ynap oup — Oupura 6ycyamaian. Xyno0aHau *Kajuia CyJITOHAXyH!
uHOATU Oy améiu MyTa3olaHu Y3 KOMWI KyApaTH OuiiaH Xap OMPUHUHT CypaTUHU
Oynak-0ynak >kamjiad yHra XOC Ma)K03 Ba BaxJIOHMU XaillbaT aTo ATraHaup. XocC
Ma3oe Ba BaxJIOHMH XaWbargaH CYHI y3 €TyK XUKMaru OWJlaH yHra cypar
oepranaup. Tokn axe3on myTadapukka Xud3u YHUHT MyTa30[acHHU KYpCAaTCHH.
By maxkxmyanu mHCOH 10 aTad, >KOMEUsIT Ba BaXJIOHUU XalbaT XyCYJIH YbTHOOPHU

38 Mycoxon Jdax6unuii. 3y6aar an-xaka uk. — T.: @A . Kynésma, uus Ne 6576/1. — B. 81A.
119



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ounan xanodar ucTebaonM mapadura wmymappad KwiraH. bynmaii maBnat
WHCOH/IaH OolIKa Xe4 Oup Hapcara mysiccap Oynmaranaup. Onamu Konup (Oyrok
onaM) rapuu Oy3pyk Oyica-a *KOMEUATIAH XOJIUJIUP Ba BaxJIOHUU XailbariaH
oenacubaup. by xonm Gapua mHcoHuit adpoara cooutaup. WMHCOHHMHT XaBOCH
(xocmapu) Ba aBoMHu (onuiinapu) Oy MabHUIA MIEPUKAUPIAP» Y.

MyTtacaBBud aBBanmo umHCOH KuM? Hera spanran? YHu sipaTHIIIaH MYypon
HuMa? kabu MacanmanmapHu EpuTHO, KCWWH TaHA Ba PyX JIOKAIOPIWTH, YHHHT
KaMOJIOTH Macajlacura TYXTaJIraH.

Anaduétiap pyixaru:
1. Mup3uées. I11. SIurn Y36exucron crparerusicn. — T.: O'zbekiston, 2021. — B.
236.

2. Mupzuées .M. Mwuwinuii TUKJIQHWUIIIAH — MWUIMH FOKCAIMIN Capu. —
Tomkent: V36ekucron, 2020. . —b. 43.

3. HaspyzoBa I'. Xoxa baxoyanun Hakmbann xaétin Ba MabHaBUH MEpPOCH.—
Tomxkent: ®an, 2021. — b. 41.

4. Maulana Fahr ad-din ’Ali b. Husayn Va’iz Kashifi. Rashahat ’ayn al-hayyat /
Noshir ’Ali Muiniyat, jild-i avval. — Tehron, 1975. — S. 32-33, 59-61.

5. Xucmarymnun A.A. Cyduiickas puTyaibHas TpakTUKa (Ha MpUMepe
oparctBa Hakmbannus). — Cankr-IlerepOypr.: IletepOyprckoe BocrokoBenenue,
1996. — C. 44.

6. Paul Ju. Doctrine and Organization. The Khwajagan/Nagshbandiya in the first
generation after Baha’ad-din. Anor-1. — Halle-Berlin, 1998. — P. 20-26.

7. KarraeB K. Maxnymu Ap3am Ba JlaxOen. - Camapkana:Cyrauéna, 1994. —
b.24.

8. Mup Myxamman Cugauk. Tapxuma-iin xonu MycoxoH. — TomkeHT: DA
I, Kynézma, nas. Ne 2663/1.

9. Kymakymu Xymynuit. Tapux-u Xymymuii. — Tomkent: @A HIN. Kynézma,
uHB. Ne 37/VI.

10. MULLA JUM'A-QULI KHUMULI, TARIKH-I KHUMULI. Edited by
Ghulom Karimiy and Iroda Qayumova. Editor-in-chief: Haydar Yuldashkhojayev.
Samarkand-Tashkent: IICAS, 2013. Text: 243 pages. Introduction (in English and
in Uzbek): 42 pages.

39 Mycoxon Jdax6umuii. 3y6aar an-xaka uk. — T.: @A IIHN. Kynésma, uus Ne 6576/1. — B. 51A.
120



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MALAYZIYADA SO’FIYLIK TARIQATLARINING JAMIYAT VA DAVLAT
HAYOTIGA TA’SIRIDA SO’FIYLIK MARKAZLARINING O’RNI.

Avliyoqulov Uchqun

O ’zbekiston davlat jahon tillari universiteti mustaqil izlanuvchisi,
Mir Arab oliy madrasasi prorektor.

Annotatsiya. Ushbu maqolada Malayziyada so’fiylik tariqatlarining tarixi, faoliyati
va ularning bugungi kunda Malayziya jamiyati va davlat hayotida tutgan o’rni,
so’fiylik tariqatlari markazlari faoliyati haqida tahlil va xulasalar keltirilgan.

Kalit so’zlar. So’fiylik, tariqat, tasavvuf, so’fiylik markazlari, populistik so’fiylik,
falsafiy so’fiylik, sxolastik so’fiylik

So'fiylik tariqatlari faoliyati, kundalik amllari va hoyot tarzlari Janubi-sharqiy
Osiyo mintaqasi xalglari islomiy merosining ajralmas qismiga aylanibgina qolmay,
hozirda siyosiy darajada jamiyat barqarorligini ta’minlashda muhim institut sifatida
ahamiyatini ortishi ham yuz bermoqda.

Yaxshi bilamizki, o'zini poklash va ma'naviy poklanish so'fiylikning asosi
bo'lgan. Shuning uchun u islomiy jamiyatlarga, aynigsa, Janubi-sharqiy Osiyoning
yirik musulmon jamoasiga ega mamlakati — Malayziya jamiyatiga sezilarli ta'sir
ko'rsatdi. Bu jamiyatga so'fiylikning ayrim amaliyotlari, masalan, iltijolar, zikrlar va
avloddan-avlodga o'tib kelayotgan boshqa islomiy marosimlari ta'sir ko'rsatdi.
Ushbu amaliyotlar uzoq tarixiy davr mobaynida Malayziya jamiyatining nafaqat
musulmonlariga, balki, musulmonlar orasida yashovchi musulmon bo'lmaganlarga
ham 0’z ta'sirini ko’rsatib keldi. Mamlakatda faoliyat yuritayotgan so’fiy tarigat
vakillari va so’fiylik markazlari faoliyati sabab, bugungi kunda ko’p millatli
Malayziyada ularning “yumshoq kuch (soft power)” instrumenti sifatida namoyon
bo’lishiga sabab bo’lmoqda. Mazkur yo’nalish radikal diniy g’oyalar va haraklatlar
keng targalgan bugungi kunda tinchlik va xavfsizlikni ta’minlashning muhim omili
sifatida Malayziyada ko’rilmoqda.

Ushbu maqolada Malayziya jamiyatiga ta'sir ko'rsatayotgan asosiy so'fiylik
jamoalari va markazlari umumiy faoliyatini tahlil qilishga qaratilgan.

Islomshunos olim Xayruddin Aljunaydning fikricha, so'fiylar Janubi-Sharqiy
Osiyoda Islomni yoyish uchun innovatsion usullardan foydalanganlar va asosan
musulmon bo'lmagan, madaniy jihatdan boy aholini 0'ziga jalb gilganlar. XI asrdan
boshlab mintaqada so'fiylikning uchta asosiy tarmog'i faoliyat yuritgan, ularning har
biri turli malay auditoriyalariga yoqqan:

1. Populistik so'fiylik: bu yo'nalish so’fiylar mahalliy e'tiqod va amaliyotlarni
moslashtirib, ularni islomiy marosimlar va hikoyalar bilan uyg'unlashtirgan.

121



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

So'fiylar xalq orasida mo'jizalar ko'rsatgan, shifo usullaridan foydalangan. Islomni
mavjud shamanistik amaliyotlarning davomi sifatida ko'rsatgan. Ular shuningdek,
islom qadriyatlarini nozik tarzda joriy etish uchun wayang kulit (soya orqali
qo'g'irchoq o'ynatish), zikr barat (she'r yordamida lirik bahs qilish) va gamelan [1]
musiqasi kabi san'atlardan foydalanganlar.

2. Falsafiy so'fiylik: tasavvuf nomi bilan tanilgan bu yo'nalish chuqur ma'naviy
tadqgiqotlarga e'tibor qaratgan va Vahdatul Vujud (Vujud birligi) va Nur Muhammad
(Muhammad nuri) kabi tushunchalarni targ'ib qilgan. Hamza Fansuriy kabi taniqli
shaxslar islom ta'limotlarini yetkazish uchun she'riy til va metaforalardan
foydalanganlar, murakkab g'oyalarni tushunarli va jozibali gilganlar.

3. Sxolastik so'fiylik: bu Arab dunyosi, Fors va Hindistondan kelgan so’fiy olimlarni
o'z ichiga olgan. Bu olimlar yangi dinni qabul qilganlarga Islom asoslarini
o'rgatishgan hamda maktablar va diniy muassasalar tashkil etishgan. Ular ratsional
fikrlash va intellektualizmga e'tibor qaratishgan, bu esa shariat qonunlariga ko'proq
asoslangan Islomdan foydalanishga sabab bo’lgan. Ular ko'pincha turli diniy
an'analarni aralashtirib yuborgan amaliyotlarni tanqid qilishgan. Nuruddin Al-Raniri
va Abdul Rauf al-Sinkili kabi mashhur shaxslar Islom amaliyotlarini isloh qilish va
yangilashda muhim rol o'ynaganlar|[2, 42-48 b.].

Tarixiy ma’lumotlar Malay arxipelagida so’fiylikning Qodiriylik,
Nagshbandiylik, Rifoiylik, Shoziliylik, Chistiylik, Shattariylik, Tijoniylik va
Alaviylik kabi birgancha mashhur tariqatlari aholi orasida tarqalganini va 0’z davri
jamiyat hayotiga sezilarli ta’sir o’tkazib kelganini ko’rsatadi[3, 32 b.].

Janubi-Sharqiy Osiyoning yirik musulmon davlatlaridan sanalgan
Malayziyada turli so’fiy jamoalar faoliyat yuritgan bo’lib, ularga 0’z davrining yirik
tariqat vakillari rahbarlik qilishgan. Shuni aytish lozimki, Malayziyadagi so'fiylik
tariqatlarining tarqalishiga hind so'fiy vakillari, aynigsa Qodiriya va Nagshbandiya
tariqatlaridan bo'lganlar katta ta'sir ko'rsatib kelgan. Shu sababli ham ushbu
tariqatlar vakillari hozirgi malay jamiyatida kata sonni tashkil qiladi. Zamonaviy
Malayziyadagi tasavvuf tariqatlari rivojlanishidagi o’ziga xoslik shundaki, mavjud
tariqatlar markaziy yetakchisiz ham, ko'plab mahalliy shayxlarning xarizmatik
yetakchiligi va ma'naviy ta'limotlari evaziga mashhur bo'lgan. Aynan ushbu mahalliy
yetakchilar so'fiylik amaliyotlarini yoyishda va izdoshlar tarmog'ini yaratishda
muhim rol o'ynaganlar. Shunday so'fiylik yetakchilaridan biri Johorlik Hoji Fozil
(Fadhil) (1951-yilda vafot etgan) bo'lib, u Qodiriya va Nagshbandiya tariqatlariga
rahbarlik qilgan va o’z davrida to'rt mingga yaqin izdoshiga ega bo’lgan. Yana
shunday yetakchilardan biri Johorning[4] sobiq Bosh Qozisi va Nagshbandiya
tariqati yetakchisi Hoji Muhammad Shoh bo'lib, uning o'n to'rt mingga yaqin izdoshi
bo’lgan. Ikkala yetakchi ham Makkada Shayx Ahmad Xatib as-Sambasi qo'l ostida

122



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

tahsil olgan, bu wularning Malayziya jamiyatidagi obro'si va ta'sirini
mustahkamlagan. Har bir shayxning gqancha izdoshi borligi haqida biror manbalarda
ma’lumotlar keltirilmagan. Biroq, tarixan Qodiriya, Nagshbandiya va Ahmadiya
tarigatlari Malayziyada juda mashhur bo'lganligi aniq. Boshga tariqat
yo’nalishlariga garaganda Qodiriya va Nagshbandiya tariqatlari mintaqada, ayniqgsa,
Malayziya xalqi orasida keng tarqalgan va chuqur ildiz otgan. Xulosa qilib aytganda,
Malayziyada so'fiylik tarigatlarining tarixan mavjudligi va rivojlanishi mahalliy
shayxlarning ta'limoti va harakatlari natijasida saqlanib kelingan. Bu omillarning
barchasi mintaqadagi Islomning boy ma'naviy hayotiga o0’z ta’sirini o’tkazib
kelgan[3, 31-33 b.].

Malayziyalik islomshunos olim Muhammad Fahmi Abdul Hamidning
so'zlariga ko'ra, tarixan Negeri Sembilan shtati Malayziyadagi mahalliy voizlar
tomonidan targ’ib qilingan tasavvuf ta'limotini chinakamiga qabul gilgan birinchi
shtatlardan biri bo'lgan. XX asrning boshlarida Nagshbandiylik tarigatining amaliy
jihatlari ushbu hudutda birinchi bo'lib keng joriy etilgan. Dastlab, Negeri
Sembilanda so'fiylikni tartibga soluvchi rasmiy tashkilot bo’lmagan. Tsavvuf
tarigatining ma’lum masalada ruxsati va amaliyotlari haqidagi mavjud yozuvlar
doimiy ravishda yangilanmagani yoki saqlanmagani bois, uning asosiy
tamoyillariga zid ravishda noto'g'ri ma'lumotlarni tarqatish va shu bilan odamlarda
so'fiylik g’oyalariga nisbatan chalkashliklar kelib chiqishiga sabab bo’lgan[5, 79 b.].

Malayziya sultonlik va shtatlardan tashkil topgan davlat bo’lgani sabab, 1987-
yilda diniy idoralar tasavvuf tariqatlari tomonidan amaliy marosimlarini
o’tkazishlariga taqiq qo’yilgan. Shunga qaramay, Negeri Sembilan muftiylik
boshgarmasi (NSMD) uni himoya qilib chiqgan. Bu esa birinchi bo’lib tasavvuf
tariqatlarining amaliyotlarini Islom gonunlariga muvofigligini ta'minlash bo'yicha
siyosat va ko'rsatmalarni belgilovchi 2005-yilgi Negeri Sembilan Tasavvuf Tariqati
Qonuni (ETTNS)ni gabul qilinishiga olib keldi. Ushbu qonunning ijrosi sifatida,
mamlakat fatvo qo'mitasiga tasavvuf tarigatlari masalalarida yordam berish uchun
kichik qo'mita tashkil etildi. 2007-yilda Negeri Sembilan muftiylik boshqarmasi
qoshida Tasavvuf Tarigati Bo’linmasi (DTT)ning tashkil etilishi, hukumatning
Negeri Sembilandagi tasavvuf tariqati faoliyatini boshgarish va nazorat qilish
masalalariga ham e’tibor qaratayotganini ko'rsatadi. Tasavvuf Tarigati Bo’linmasi
barcha tasavvuf tariqatlari amaliyotlarini Negeri Sembilan Tasavvuf Tarigati Qonuni
ko'rsatmalariga hamda ularning Qur'on va Sunnatga muvofiqligini ta'minlashga
mas’ul sanaladi[5, 79 b.]. 2018-yil holatiga ko‘ra, Negeri Sembilanda 13 ta tasavvuf
tarigati yo’nalishlari ro’yxatdan o’tgan va tan olingan[6, 1-10 b.]. Ular orasida eng
ko’p ergashuvchilariga egalari 5 ta bo’lib ular: Ahmadiylik-Idrisiylik tariqati,

123



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Nagshbandiylik tariqati, Qodiriylik-Nagshbandiylik tariqati, Shoziliylik tariqati va
Dusuqiylik tarigatlaridir.

Malayziyada so’ngi yillarda ortodoksal islom ilmlariga keng targ’ibot
qilinayotgan bir davrda, so’fiylik tarigatlarining faoliyatida siyosiy va iqtisodiy
manfaatlarga ham e’tibor qaratilayotganini ko’rish mumkin. Mutaxassislar bu
holatni so'fiylikning bugungi global o'zgarishlar fonida zamonaviylikka moslashishi
sifatida baholashmoqda. Bu so’fiylikning klassik Islom bilan birgalikda, zamonaviy
jamiyatga ham moslashayotganini anglatadi[7, 269 b.]. Malayziyada ko’plab
so’fiylik tarigatlari markazlari o’zlarining iqtisodiy salohiyatiga ham ega bo’lib
ulgurishgan. Ular o’zlariga tegishli turli biznes faoliyat orqali a'zolarini iqtisodiy
tomondan qo’llab-quvvatlamoqda va so'fiylik turmush tarzini targ'ib qilmoqda.

Shu o’rinda savol tug’uladi, nega Janubi-Sharqiy Osiyo mintagasida, xususan
Malayziyada, so’ngi yillarda so’fiylik tarigatlari faoliyatining o’sishi, rivoshlanishi
va jamoalarining ko’payishiga davlat darajasida e’tibor berilmogda? Savolni
javobini quyidagi yo’nalishlarda ko’rishimiz mumkin:

1. Tarixan ushbu mintagaga islom fatxsiz, da’vat asosida kirib kelgan va tub
joy aholi tomonidan o’z gadriyatlarini saqlagan holda islom va uning madaniyatini
qabul qgilishgan. Islomning bu mintagaga keng kirib kelish davri islom olamida
so’fiylik tariqatlarining uyg’onish davriga to’g’ri keladi. Shu sababli ham,
mintagadagi islom diniga ergashuvchilar dastlabki islom dinini ko’p hollarda tarigat
vakillari amali, ilmi va e’tiqodi timsolida ko’rishgan. So’fiylarning 0’ziga xos hayot
tarzlari tokim bugungi kunga qadar mintaga musulmon jamiyatlari xarizmasi
shakllanishida kata ta’sir etuvchi omil bo’lib xizmat qilgan.

2. Janubiy-Sharqiy Osiyo mintaqgasi doim Janubiy Osiyo musulmon jamoalari
ta’sirida bo’lgan. Tarixiy ma’lumotlar shuni ko’rsatadiki, juda ko’plab tasavvuf
shayxlari aynan Janubiy Osiyo mintaqasidan bugungi Malayziya, Indoneziya kabi
davlatlar hududlariga brogan va u yerda o’zlari ergashgan tarigatlarni yoyishga
harakat qilishgan. Bu omil sabab, mintaga doim so’fiylik tariqatlari ta’siri ostida
bo’lgan.

3. Bugungi murakkab geosiyosiy jarayonlar sodir bo’layotgan davrda ko’plab
musulmon jamoalariga ega davlatlarda dinga radikal xarakterga ega ergashuvchilar
ortib bormoqda va bu bevosita davlat va jamiyatda keskin fikrlar va harakatlarning
ortishiga sabab bo’lmoqda. E’tibor beradigan bo’lsak, Janubi-Sharqiy Osiyo
mintaqasidagi ahli tasavvuf orasida keskin fikrlar va harakatlar doim inkor qilib
kelingan. Ular bilan bog’liq keskinlikni keltirib chigaruvchi holatlar bo’lmagan.
Qaysidir ma’noda bu jihat Malayziya davlatida olib borilayotgan siyosatga ham
muvofiq sanaladi. Shu sababli ham so’fiylik tariqatlarning mamlakatda faoliyat

124



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

yuritishiga davlat darajasida to’sqinlik yo’q, balki faoliyat yuritishlaridan manfaat
bor.

4. Bugungi Malayziya musulmon jamiyati barqarorligiga salbiy ta’sir
o’tkazishi mumkin deya qaralayotgan yangi diniy g’oyalardan bo’lgan “salafiylik”
va ‘“vahhobiylik”ga qarshi kurashishda so’fiylik tariqatlarining ahamiyati yuqori
baholanmogqda. 2025 yil 25 fevral kuni Malayziyaning Perak shtatida bo’lgan yirik
forumda shtat sultoni Yang di-Pertuan Agong Sultan Nazrin so’fiylik tariqatlarini
yuqorida ta’kidlangan muammolarni oldini olishda muhimligini ta’kidlab, butun
Malayziya bo’ylab yoyish va faoliyatini mustahkamlash lozimligini ta’kidlagan[8].

Xulosa sifatida aytadigan bo’lsak, so’ngi yillarda Malayziyada so’fiylik
tariqatlari faoliyatining davlat darajasida qo’llab quvvatlanishining asosiy
sabablaridan biri, ular mamlakatdagi Islomga e’tiqod qiluvchilarning jamiyatda
o’zaro munosabatlarga kirirshishdagi qattiq va byurokratik ko’rinishlarini
yumshatish yo'lida ijobiy ta’sir kuchiga ega harakat sifatida ko'rilmoqda.

Havola va foydalanilgan adabiyotlar ro’yxati

1. Gamelan - asosan gong, ksilofon va metallofon kabi zarbli
cholg'ulardan tashkil topgan an'anaviy Malayziya musiqiy ansambli.

2.  Aljunied, Syed Muhd Khairudin. Islam in Malaysia: An entwined
history. Oxford University Press, USA, 2019. 42-48.

3. Attas, Muhammad Naguib al. Some Aspects of Sufism: As Understood
and Practised Among the Malays. Ta'dib International Sdn Bhd, 1963. 32.

4. Johor - Malayziya janubida joylashgan shtat

5. Hamid, Mohammad Fahmi Abdul, Meerangani, Khairul Azhar,
Suliaman, Ishak, Ariffin, Mohd Fahran Md, Halim, Amran Abdul. "Strengthening
Spiritual Practices among Community: Dhikr Activities in Negeri Sembilan,
Malaysia." 2021. 79.

6. Fahmi, Abdul Hamid Mohammad and Sulaiman, Ishak. "Impact of
integrated management on the development of Tarekat Tasawuf in Negeri Sembilan,
Malaysia." Jurnal Intelek 12.2 (2017): 1-10.

7. Syahrul, Muzakkir, Hidayat, Ziaulhaq. New Face of Contemporary
Sufism in Southeast Asia: Experience of Indonesia and Malaysia. Teosofi: Jurnal
Tasawuf dan Pemikiran Islam 11, no. 2 (2021): 269.

8. Mohd Faizal Musa. State-Level Empowerment of Sufism in Addressing
the Salafi-Wahhabi Threat in Malaysia. FULCRUM: Analysis on Southeast Asia.30
Apr. 2025.

125



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

axn ) a1 ) any

A" 5" e Gailad! AnliS g i daa Al alaY) dalad) agililatial g iy pdd) Enasd) Al
Mad gaiit 1o
dadia
Glpi Y sas g dll W) ) Y of agil g ccpaldall e W) ol sae Y g ecpiiall lall g ocppalladl oy dll 2aal)
1my Wl raal sl o s plus all s adle 4 loa ad g ) 5 sue nana s ) 3¢l 5 el
i ) Gaall 13 e ¢ sty eaadiall el W1 5 sand) elaladl Al (e Wy Gall 1) A
bl a5 o Cpllasal) Jlail 5 ¢ cpllall iy ja
Jras i comn (e pgias s3) (g pias conls e AT (e gy 02 (e 2D Y AY) 2¥ 38 g
Cundi (p daal pas N aie o ALY L agide 4l 0 gaza ) ) eV 38 e s Sl ) agaiazsy eV
Ao oa)gdll aea ) Sl
ARl g (AiS (gl )9 Al das (Aluadl) alaYly iy il
S Ut "M aial) 5 " Gailadd) (nlisl) £ guda ga ualeay 9220442 9 4l 2 S
tsnl) LYl iyl Y
a5 il Caias AT AN (el N e sl s o JA3 0 ol 0 Gl o s 3T s
ol )
O G B3 5 aE8 0 e u\-ﬁc CR plia s 4ish1)) (i BAl 5 cunla 0 A le 35
i3 Gl ALY D5 il el a1 (3 a5 Gl s e 5 ‘euﬁ‘ e 48 Ak o35
,,,gswd‘gue Bl c‘ff‘yﬁx\ S 3 gkl anldl g5 2 TE a5 o glalal jiaa
s el 388 5 il 28 581 (5504 5
M\ eSL IO g R EHEVD FRLNTER (R - PO W P e A S B EN g
Caliaall 25l Gy 20 s s Tl 5 4idl) ) geaia O3
uu\ ws,u\dwj\eu\ﬁ okl auld JE
5 (AN EAS 1Y) ‘;\.szhl\ Jilsy o yac JA\UA(‘LJ\ Be RN Ga 8 e g3as ‘;d:sj\ﬂ\ J&5
UAJ_U) mt,;\‘;u&gj‘\h\u;esﬁ\ Y adie 280 AT A3 (2 (0 008 Wl X 5A
ol OIS ol g Taal Sl e a8l Y 3 e Sl QB da 53 ol sl Al a3y (e Lagin ALalial
(bl o sama L Lala) Ay 53
OBV G i) 5 manZally 2285215 o ylal (b Glae fllia 81 SN & 058 &k 5 65
NEG AP
T A0 sadl ds‘;;mgﬁasjjids (Usdla G 48 a8 L) (K ;0 5 B3l g
e i J8y ady OB A jita be Gl Bk B (EEY) A% Cpdaldly (B35 A0S
uﬁauls.'_)s.».auﬁu\.a LSJ\;LJ\ JEI1X g um‘ﬂ\d.\l u_al.wd\
A (A% Gl i ) (s Gt Bae L5 (55 40) 3,0 e S Laalal) O
B D) el 2 RIS gy A B8 (350 1) Slms (e 758 AT Sham 43 e 3k G LSS5
s 8 Ly 058 480 JT) (e 431 a0 1385 gy & 580 305 AL 5 3lE i Ly Gl
Oy 3o a5 Al 8 5a (I8 & Al
) das ) aiilSa (e g ade elalall AOS AT (s

126



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Py lil) pan Sl e o (058 sing Sy Uit Sl Al Il {22k a5l 065
) A 05 lgia¥l s all e aidal sa s ¢ lgil s JAL 3Lal L sdlgia) (e (sheals dalaY) g

o 31551 5 (oS sdhall 5 eCppalliall 158 35 Ll (i) 458 5 45ales (pa Cim B jimn I g ol
s of Al 05 3435 L daa 2 oA ol GUaEL ddlae e am 3R daa (e (3

FRSRE AL cd\,g}bud.ihaﬂuc d.wﬁc“JA‘)S\LA\ C‘);Ab}m&ud\ Jaa cl\\.ds Lag\‘fﬁ)\ﬂ\d@}
Jued Y s Ly Ay cdile 585 A%a M osa ald dSa ) ign AT adlal) o g juad

e aal g Gany algsalaall & Jimd 4l S 5 Caaall 3 g alaadl o) S0l e aad lall Jas g
A Gy S daa 4y Gy 18 et Sl ea ) e

Lass o g OIS ((Sloil) Gilaal (g OIS 5) 1 adledl O salall (p oginy G (omisn (0 2ann S5 ol
Cagatl 4S i die A o Sl Mpailiadll" QS adde G5 S e Coran s 18 Lagy shady g
-d&‘wudquﬁ;\&;g@g}‘?@gxu\@ajow;jﬁws@wzm
g ol M\a@dl@u\;\é) 'paibadll! QUS Cudiad 1 gy Je e b paiall g (3dan ) WA
ol e el iy ol g adle m\‘;‘am\ J sy alaal Jilcad Gl asy

Offbe g N0 s 8 € By ) A5V s 8 ) e gl ¢ sald) ol S5 sl JU
e 9 Al sdie Cuddl

Blas) (2 2ene i o e AT 8838l 35 Jilaill e (ea Il ne sl gen Lo gas saSlall J8
SNz oasesme DAL e (3 Gea Nl de UGl G508 e Lidlie Curan 1 ¢ ilgua)
i el Wil g slae (a5 W1 1 W88 calilimd (e (555 Las Gl (3l 0 A slae (e Lo Jinsd (3a
E 5 M A Ly s 480 ) Jes o sl (g JAT s dims G saby |l el 190ty
ey 050 g 54k

Lail 5 ¢l ol 09 A slae 8 Gan Jll e (o SlEie ) ¢ g o Ja5 Y AISal o3a g ranldll sl Ladlal) JU8
L s 1B ¢ @) dana 0y e Cpaadl (ol e salialy (g5 a8l U0 e S0 8 Ul e
S 2 A slae e Sl el v ool Jine sk e (o o el e & gy oalia
AV (S Sy a1 Lad) Al (631 (pad edilaall 2Dy il ey Lgd a8 2Dl L) ;e @
Adlaall ol Lald Ay slaa o) i cpad 1B ¢ lall J gy L) Sl s

by setiall Cilitadll (e ot 5 "Gl QS Cialia dadlall ;g ) J8

Slaadl s Bl 5 ghad i aans s Dl Gl ¢ ) sgadiall aBle W) 5 Cpriiall Blaadl 5 59 ) yaall AaiY1 s
Boalls iy pmns

0aal) B0 Y F ) JsA) calay) ;e U8

ol 2l 5 (Ja sl sy ¢ a5 EYI ‘eé-ﬁj‘ sl 380 (e H85 U

() (Cailiadlly QS 50l e 55580 T it 130l Qanlin 3 sl 34 (222 8

L;;:uptg_\u)ud\}wau&;a dm‘JJMUJSMcM\JQLASMMAS})MGANwJ

A3ATal Jliad SII3 335 e 40 55 TS ) 2000 O B3a ) (Gailiadll) S el K

A LA AT (ail) 8 Ol Gag GBS Chaall as e sl 5 Sl i

a4t du}ummﬁuu e aly cnaall K 2l oA Gy &G il (K gk 5N (8
RSP (TR R EEN

oS e S Lt
127



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ROP) QU kN

Clda o g e ! LSy e palliad" 2% Aga s 4 6 S

s o 0 e Jiab b Gailadl) A3da als slaw a8 Gailadl) GUS Lizn o iS5 5 (40)

il alaYl Slgind Caaw a3l G iz o cn e e 58 (pdll desiaall e ol asl sl

Qa2 sy jaa ol Jadlall QU 5 Aaalil) anilSa g andaall o 08 4l (55508 Yl elaall 4i gualiy

e e aan e e sl "l 2R (DN pailiadll QLS 8 ALl dlad) Eualal) e

ed () iy 1 J €l Jiliad 8 Caiia Y alal J8 4l sl das 5 8 Jaill (5an 38

a0 sn Ay el | ySild s o ) pngy O ela ) Alfind « S L e e Capaiall

Aol &) (383 (e A c2anall

‘;Sm\&._a\ﬁﬁ\

e e QUK Ll g2,

U a9 Al dpad gl a8 ) (Aluail) alad die | Mat il (i Ao disa S o fiof ol Al

Qlds o O Ao 2 al S Alauall Ailosa (pa 0 8BS yiiny @ el (5 Sl Aibasal) (e 5 32

PR 9 hagal) Ay g Jais ¢ 2anl

c((42)cﬂgjjiJa35bngJsngi&u&\égﬁ@M\)&)W\j@ﬁl&d\u@@;ﬁj\h

Qi al C A8t 5 Sl Afiand) de g pall" olaw | S LUSAN Adad 48y pk o 4y (O

388 alll g oalll qglud QU A 0 g g s () G Ao Ut 08 (9100 Cun (I AN

oy B Ad) Ja g Al jilaan (e dag Al | S gy Y g U ghaidia GUS () g 0 udaa (e Caal) ey

alé ) (e By Al clalae g (8 GUSH ady g (Galail) 83 Y g QUK (Fiaa (e ) 9S3al) Galgld) af

138 (e aiia alg aSal) jiaa g cas 83 G Euaal) i) o LaSa Sk g ((17482) 4ilal

138l g QUSH (o B gede Adi o ciathal g ) A daala A (s 32 Dlaea 13 OIS ) g L S

bl o Al (2 2l ol g Us guda ga (8 JAN

Cualal) oda g Aludll o dloia QUSH dadl) dpead Laa Ugas (129) 4848 65 g 4l daay Coray 8 g

Cudal) (e el itk (ol G (0t QS (e Aall) 4 A L alinald JS (0 ol @) Jadi
slgia Ciladdld) g daddd ) das ) (5 Jal) aladl a8 g a8 CILISY) 13g8 o

Sl sland B Jlasll Cudgs 4US b ddud) caast) Jla 8 Al g 43 9 ) slawd bl 430 (1)

34 02aadi g AR gacd alal Ga 48 31 501 £ 3R (e g ) (g 3l ala¥) SN cpa 4l g ()

!l agd 7 Al g agis 595 Al 5 9N bl g F gad U b La) Ao e B ALl A g Al

e

wailads g ¢ sl GiudlS (5 AY) 4GS ) B Al Al z AT 88 g gl ) GlS 1) Uik 4isd ()

b il Az AT IME o dlea Jay SL Y YRR Jay e eaily Adld ALl g o gl Jans g (o

90 a9l 9l 21 AT U S 13) V) W el S O S aaa ey SE p AL Y AT QS (e S

Laila Y Lle Al 0 e gl Ao dlaia Jay JSY diad Enaa g AS

(706/1) ¢ silall s (10)

(F4/7) )z ()

e lal z 53 1B eyl gy Calls Sl v (ol e e eyl gy o QUSI 8 Y dsdall cuan gl 0 5 (42)
an) s Lagil U g s dadiall el 8 2ay puaalys Al e (3 Ly

(1995 - 1416) i - 3ied - &l il G saldl) )y ainnla (43)

128



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

S g aa Al i Ulaf Adld Aludl! o il duad g (5 510 and (5 3adl alal S313) 5 (3)
o) LY b glal dBgh (e g Al B ALl e 4gd Y Cla Adeeal) 48yl e Al sl
Agd paild
Enaal) cpa bbb 838 13 duaa e i B (5 910 130 7 AT Al o g3l JSY Ul g ()
bl Ada A AT G 1) Ax gll g Cuaall (i yhal) 13 Uadie) 38 0 9<g (Al o Sy
LD gaig dd o9l I Jo CADUEAN Adly g aULY) e Al 23S Sh Ul g ()
sland A ald oY) G2y Gl Lgda Jla ) sland g ¢ giall g ailadl) A cilblda) Laa (g 5al) iy g ()
SIS ala oY) (e g8 e daia (pe Aldd b cad g Al B) g (lany
SY gl codlindy Lga AT AN o) g Cudlal) 03a pan ) (3950 Alva o 5l ala¥) (e gl 138 JS
Ayl 2l gl (e A L) Chacdal g LgdSiia g g 8 (any Gl g Wgale a5 g AL Lgda Uk
Ala Ly B of Adliga o 83 LaS ALl o dieia QUS G 500 A0 s
al M) paY) ddant QUiS B ea Ja dadia Jie pla AT 1aa] aal alg 5 el alaY) dzia s 3)) 138 g
1S S 4] Al (A0 (e Lagridaga e (B 1) et Lad jS3 Cpfiaaa ) UK V3a i) ol Sy
laa) g U quud sl aaladl A gl alal) Cita g A e cAid) Casily dllatial) S (ha
MOaSl gt S B AN Enalal) oda Caand duaal) 1Aa € s dafaly o Aludll Lo alual
falall" s gacal) alaY) o 483 (o) caall g Ml a8 Abait 3 1S3 cpdll el Lgl) cibual g
oSl
(lp uall Ay b 1o el apiluly L AT Le) 5 oaliae) g S3 43b (5 3l ala¥l o 83 La JSs
583 sl Gyaad) La) 1" e diwa" B Aladll Az AT A Ja ) dan 5 A Lgda Bk S Ll
oda Caan Mg (Lia ((129) de ganall Eualal) oda 23e alig odlind 4a g SN ald b gaud) alaY)
P glle o Cual€iy lgdSiia iy g g £ i pdig B adlal o cuata g dgta A g Egalal)
Lg682 e
A 98] BN 5 U3 (g Ad) I 9l g GadAY) B3 (il Ay qdil) pry Ol g el B (88 gy (0 Sl
Sl arig in a9 Ade
Al gl S (a0 il Ml Siaaa® iSh alie Bsa] g g5l 13gl g
. dsal) Gala Az ANy b ATl e aadic g dgag 40 a Sy
. (A Y ALl g (Al St aa cualia Aludl) alaY) ga g Ciiuaall A A
. Glla i O (Ao Uasar gy dalain) &y Ja Aluil) aladld daglind) 41 jial) &li ) ibagan
13 )9S Ihican Al an 1B e Gailad LS g g Lald Lil'ga 4diliad g 48l 4 il s
Sardl b A3l g ) g Cpuad) Cp aaly ddiuall
Sl da o (B lgia S (989 liS) Eualal 8 S e 130 JS o
L) (e Lgad La g ¢ ribuadl) g L AT Al A oY) Al g (Cudlal) oda Garg dilud 3 jdiga o
Al gf Lila gda g

3L LK) 13 Cra (380 La g e o)) coa U8 Afiaand) i) ol A8y e g ey o

AUy Gl adily da (Ade (a9 Al daa ) Aludl) alaYl) Adlga Gag slhg Al e
28 s o e Uda QA 4 s cpiagall saal gad g La (g Lald &3 JiBg o

SRUSH 138 e Alinay Loy aladl Ja g ulil) adiily s dieeal) 138 Gala dga g 40 a Sy

Enaladl laaly cdfipaall 4alill e £ g gall 13gd (a i Wiaa ) ol A1l ) dibay o

129



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

_emwgﬂﬁ\u'mqgéﬁﬁingAwﬁch"uji fade Lgd L lag
e 9 La Aa g9 48 pdiall 4 gl Al &S Al glaa ¢ 9 All) 3 9 £ guagall 138 dadd 0 LaS @
b sa
Al o e Litaas (el el e DISH A2
3 crall 3 (ailh b tbhaall s B3 Calia N e a5 s G e s oiasall ual s
Liaans Aiad) Jal oo B il 555 i3l el g alus g ale il Lea c ol a2 531 Epadilel) 5
#1 A M ALU & o Ge 5 by ade i) Jloa p ) (e (555 il 0 pdiaal) 8 pall aals o2 ¢

Sl g faad éﬁ‘ﬁj Ao 5550 sl Ll ci'\;&.téj Oad g ARl G ARRA S degic A s
u‘y_i‘)\ﬂ)h UISJ ujmmyen‘jag_\céﬂ\@a_)w\_mw&\m%w\jc_)mwstﬂ\m

Mgﬁf—ww‘%;u&»%}*%wﬂ‘uﬁge!&@‘%w‘&uﬁj“ﬂjy;‘
<. 0. ;\JU:C')A”" \aﬂbj:
“_1}1\}1\5cJ\Js.AJ\JcJJ}\jceSJ\uquag_\AmM\w@u;usdjdgjjw\wdj\)ﬁj

.....

égéhéégkacadj\w\
Gl 5 Q@.;ﬁg ol é.}f‘jj

s e O g )3 Azl G s AR Y ruaall asle 8 0 4 cadlal) B gl 23l
Gatall KU Gl delaall die raatally 1olld 32 2SS g & s Sl 3 ) AR )5 006 W
Lol Ja ol G alid B0 09

A ety G o83 B 361045 e A0 (el dmexu\w;mssuh\mj
y) &M‘u—“%-“uf—uh-”eb A (p ple (A Ma g OK 1085 Al (e 5 Gk 415150 2
G Hb Al sty e i Myudu}uuc&JMM\&@;A&}&M&AH\U@@}M
85 o 08 2 Caod (e iRanTall B 5h 5 Menkd G Y AT ) (s w

A gy s 083V B0 Sand s O 51 AT 5055 400 & Sl 132 S50 (k¥ 15 555 b
w“f}‘\—d‘uhdﬂb} JB e cuoa b allidls —\wu-*de-wudhuﬂb‘éﬁ‘{‘ﬁyu
u...u;&_uh dmﬂ\duj{dauY\@MYjuAyY\suxym\ GJ\GAY\U_\J\J@.:J
Bk g, umy‘%iwﬂﬂmwﬂjwugjéf—hu‘ & JU5 Uﬁsiﬁ\-ch—\m
J\Jﬂ\weﬁdum\(&iu.\mu&ua@_mu&s (,LA\JMJM}\MMUQQJM} St s
G e &6 585 da\ﬂ\gﬂwu&)&\mwﬁy\@ﬂ\gumw‘uumy 2o Hikad 23T
lia o 4 [l G5 3151 el G AT O350 s Casd ) A imay A Adnad
& dds, )ﬂ‘mw\w;ﬂwﬂ‘mdﬁﬁ; Uéf—;ewy\d\—‘*uw;t—w&sﬂm
G 85 uw;umciféj,uw; Bl 35 s A O35 55, Gslad s g 1085 | (pshd s
(D05 G O3 585 & iy

«(564/4) b «(85/1) il 7 5k ¢(350/2) oY) Gl «(472/20) sl gl ((458/1) iy &) : ki ()
130



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Gla Y1y caiall dgal so 8 ) addeill

LA asle 5 sandill )2
Lllall e e Auyday 8 Y daslay

-

YR
Sl ady (elainly s @S (g sadae G ALy s Wil (AT (a0 3 yae Gl ol sl
pein S e (AR JLaS g Blaall < jua Calida Fgal pal 43ila Aingts Y 4un 53 (3 S
48] il g Jeall s niall o S8 A Hlaag <l Y ainl) e iy g aseal) e.mlh ?\‘)ﬂY\‘_“Jc
3_phall il oda dgal so LDy AVl clade o cany Lia ey opall Al agill dags ola

s clebaally ol 3 e 5l aulidl (e adde 5 Lay ecalail s JDlia (e 48 Le (s

oal e Vs i) A e g caladl a1 e ddailad) Can 5) o3 msall Bl 73 sail)
ledain ) can gl ) il s J)sal s,

i ) A8 gl g A g i) ) sadly gy s ccaial) AadlSa g (e (Biiad 8 o) dagie a3l
eJ\)ﬁj‘C\J}LMQAc_'\Aﬁ} caJu]jMﬁ‘;ﬂ\ ch@\}@ﬁj\w\)ﬂb%ﬁcj@\uﬂ\&)ﬁ}
O S cde g any Caiall Aadlaay g3 Al Amaasll ol il 5 oy i) maliall adde Lo Cadlay 134 g,

1) 4 s aiay Lgalaia)

A sl Aaall g o SSI (1A A 2 il g (A k) ) il G e s L gl el 138 (1S
el S ailaa s Al (3 A (e Gkl ) leal) meiall s, 3 sedadl)

s qla Yy caiall oo Aalill Lbal) (a palll

a8l I AD Yl

Lagyally, ASE] A8 olie Yy, 48 g A8S A e edll 8508 dlie ol 4y SU ol 3l
& a0l 5l e gl Jars Gag ) et 4l 8 Aulaall s BY) 5 AullS diliae Ll Ll gl JS

LSa Lle 401 85 s e 4080 LA W) Canks (a5 (110) Lan s 1058 b 2l kil
[112 = 110 sebuall] {Gs W5 Blgs Jai) 8 Gy 4y 0% 5 W) 5 Lkl Ly G5 (111)
{ (190) o) Sasd ¥ 2l &) 15853 ¥ 3p (Mas J elsie¥) Fasa Lo 5 L o il slas

. (:MLI ¢ty c«\.ﬂcY\J s Y %) ).:.J;.\ :\_1;).“ bl@_"’n [190 :3)3..\]\]

131



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Lgallad elle o Lai) g ead Ble sl LY anti o glas) elaie] (e dglay elaie 1 o 58l a5a S8
G558 Sl Jalh (s {Lan ) & (S 0 &) 20l 188 Y5) 2 s ) J ey e as ey

- [30 = 29 zeludll] {1006 A1 o S G835 156 il Ciid Lallas

Aysic hlely (& alaely iyt adl o e e selaic] (¥ oy o ) slaie] 2% el
[33 :elu¥1] {GalL Y1 b 258 all ol 1S Y5} Jas ) J8 Adle T sud

}msmt_;ﬁﬁa\\d\ ch\)]\MS?@JA\}J?@AA\}J?AJ\}@UM}A\dud\_ab.wzaﬂ\u\
GJ.A.AAJ‘ Tl cafil dsa c\jms J...ual\ \Mu,nd.\lﬂ\ il \J\A )@_...J\j Gi)al\_a J...n;l\ J.\Lm‘d‘sc\d.l

‘)!! cQ;)_.;’_}\UdL\umdle» :—(ﬂujglcan\ém—;sd\ d\ﬁdﬂjc (45)@\.*49\@.9;(;“5
(40) (il G (a 03 434 elghe JS I3V a31 3 Ja B

[2 salall] {aliall da bl &) 0 ) )sd\ 5ol

o G b Y Al 8 Belady) Al &1 Be 58 385 ) e sl ) Ul

o Ll 3805 131580 ol &85 ) ol Qe de Jae 8 e Wk gl Gad O G Glayl e
Ay aand aeadil (o Hlimalls Blal gy §5a8% A 58 Jael (e Jae 085 ahLES agin
YV e O3RN BAs; edhia (e L DY) 13 gl AR 4% 43T GARIARY 5 AR ()
aladig o ariy adimrd Gl i oA oladall ey p805 ol e B e (K5 alaall
(47 555915 WA Clie Jaliy A Gl iy 53153 adlii ad N (Uil 312
Aot ol il se 5 aWle (e oIS 5 B0l Aila) Ay Caiall e SIS GBlaadl 1 s 81 1A
3okl ¥ Caially Baays )Y 8 Syl ol Culill 3 glal) i e still g 215 5Y1 Bl ) e
J<o ¢ LAl ol Aaladl DY 5 580 pal) aals o ¢ Rl peall BlAlle | 4t jan el b Al
Al JB LS ¢ a1 bl sea (e 13

Vs [77 :uamadll] {Cpaniall Snd ¥ & &) (V) 3 30al) &35 Y 35)
AE.AAJ ?@_a_mzmj cu.m.ms.nl\ &_151.2_1 &) u}ﬁ 6u.uu\ ‘_A;\ S;La»\g\} Gsu]\j eﬂ:ﬂ.i UAJY\ ‘_,’A Jm:}“ daah

IS PPRLI

5149 :(a Al o) sall ge Jlas el A il sl
46133/ 4 A msaa
47108 /6 Sl s
8161 [20 e 3U spiall il
132



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Al e oy g o Gall aluall (ad alll Al o) g eIV e m KU AN (g

O Gl 3 ) (et JB adde ey ollal o Andi (s Gn i (b oyl ikl

e g [58 sl 3a Y] { Uik )5 UGS 1 5Maial 088 ) i) o iy i3l 3 G 3l
Cmd Gla¥) dag ol (e 0sld) aae dany Jlall agie pad s bl maead sI0Y) e ade A L ol
o AT Ay Al e R (ot ralie ale &) o B Sl OB, ale Bl a5 08 ol
S ENY ¢

ClS Ll Aplua) Gaiill sy ASWYU 3adll 5 Caiall e Y ¢ galll s 38,0 Lo a gl 2Dl gl
sligl JB Lgtie Ly (A dobad dasn 2080 JB 2ays ¢ Olsaall Al 3 ) Lo Lgdain o Lgtnge
(s Gaad G (8 LGS (oY) (3 oL 51l i W (88 (e (a3 JB ¢ LIS il
[32 :sailall] {ues Gl GAT &S KA
dseqdwd;)muqdm\u@cmlucﬁajﬂ\dmh\)\uy( wu\dﬁm&)
WUAT (a3) culll G V5 6813 (e Wl g 515 Y Al & )l s ()58 e 439 ; I s
WkE aile 38 )00 CulS ¢ga Be BRI 53a 5 Gl 3LAT Uil (18 B gl (aea 0o LA LIS
O ong L el B398 A5 Baa 50 55 — saal 0 3G e 41 Celdl 5Y 5 buas o LA
Azl 258 Aa0A Sledl BY ;028 (K Do Al adll sUa o aie 8 adas il 335
(0 waall 42340

plosall a3 g2y a5 31 3 saa o (el an () Gastill o elie V) e angs (8 2D &y S8
Oa3 ¥ 7 rlis e 0 a3y e ans) o ialae b 4ulie (3 0l b alea s (paal
Ga AT G iy, O ca)) e 4 L Y Sl s c (gl JB O Ll 555 & ol

R D PPV E IS T RN E G LA - L T i P R B

callall 5 ) aae 5 ¢ S8 G G osbaill s Gl g el Aaaall 5 daa il 2Dl (a0 58 DY

9 oaaadl) b yd o minia ool o adll J5 64 /13 el diia

50288 /6 iall i
B anaa oalin] Cund Ftll J&5,163 /38 2eal 2ie
522283/ 9 2 sxall () 5o
%933 /8 plus gunaa
133



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

le sy Lglul s 48l oyl 8l 5 AadaiY) IS Sans KU AN, cuall el (8 s col SY) axe

alusall 834 o g A Dl 5 A8 5l dallaall 8 dis ¢ gungall 18 sl 5 LBaa g
Al (o & saliaall alie G allall — alus agde A Lo —a panall Alli Lo — ga — Gall aludll o

oy ailud alu e s 05, 9

4 gall) A+ LS
= Jsb Jlsa¥ly pal e ¥y sladll e elaie W) dasa cpw gallls 381 Ol sie 5 daa )l i 0
oy a8 ¢ ala a&ile i ely allisals aelas &) ¢ glagl b 8 — alus ade A1 La
Lot Ay il 4y guill Cualall e S, 09 il &u\c_ma PRSI LTS i B Y

aiy e Jgly talug e Al Lo d) Jguy JB 0B — die i) aiay — 2 srase Gl Cuas -]
(50) elaall & Aaldl) a5y bl
Gy aliey (il g caaL ()5S Lail Beladl (8 aall el alae Caaall 8 jas o) (B
(7) el 8 dle Aplay) Al alae) 5 cdaliadl Cuy 68 samdal) alae
& oasall Jn Oy calug adde A e A Jguy JB 1B Legle dl) m)y jee G Suas =2
B8 (s G sl ol e 4y (e dals
Laall J1s 3y 2 dB alug adde &l Lo d) Jguy of = aie ) oiay — cjle G0 el s =3
B9 (G e ase JB o dl o (ol
Ul gae 5 Gl as 5 @lask sl e soxil) e oe38 daa i) s o Jleb ) Sy 85
oy O = lagie Al pa)y — see (p il 2o (o Gpnpaall i LN Jio Lleld Gaiun e ja

48 /1 plus mna
5108 /5 alue e
62517/ 6 1 )5l s
7397 [ 11 sl o
%6, 18/2: )5 mna
59246 [3:g A ol 5
134



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

GiA (e JSU g2 i Al clgandai ali clgihay 30 8 Ul 81 el calany, 10 Al adde i e A
(60) (i I

el S ol Agdala 558 8 Y ela 28, ab e s Gaalusall G lidae leall mgiall gl

O AYL ABBle 5 4y 4Bdle alaig ana (e Gl sl 2By dleld ai sy Glud)

o V5w plt dlgdria s Lei sl Jal e (8 Gpaluall e Lelaly (8 Gy S DY) A0 & )5 e
Al e AAN B A ) 851580 VNS JB ) 8 A e 1aa Sy ol agilaiies o 5
A e 5 sl ile 38 1Ay ccpall 8ol S) Y o DY) 8 alaad) 3ac il 5 [256 15 R { (e
o aeililbo gy anailiad aal (o ey o ()50 2Dy Uy aK

basal) 5l aailie Ge o SIL aeligad 5l agd gia 3 jalan ol 4pillie dlghaal e o ol S3Y) )
6 [ W aay ozl paal Jlaadl 138 8 2Dl go )b 5 agilad s agaial el 5 agll Y ilall

od sie 5 il mia 4] doay o) (S Lo e il oy — alug adde Al s — ddalew culS
£iild 15y taed JB O L s e 2m agd g s aly sseall Lo La )5S (e 48 ga S8
(62) (o lallal)
tp s Slhuasill g il aal aldius o el 138 de
cola Yy Caial) 3 Al adedll Bpaal -]
Gla Y caiall ) (gagall 3 saally caanill Glasd (e Jeal) O ailuad g olall A Gl -2
cinll g ) saedl AadlSa s (Y] Baad 8 0 il dagie 2D o -3
e aiun Y s slall afid Y 5 skt Callae s ddale dilas) dala il 5 (gaY) Baaal —4
Lsina sl 28
e sm (s a8 150088 Ba e JBY (e )i il QU 85 08 (e el Gl =5
A esall (B dale a s aleld 4 g alae g aldle

60,2242 :aliay 3318 sl ol 5
01,6 Lo ¢ ¢l adl dana (2D}l s donpsall G zabisil] 5 Gl

62 19 /2 sLia () 5
135



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

i ABe g4y el Ae L slall il aead ALSH Loyl sl 2OLY) pn s —6
i) 5 yhad aa 48 gia Jay) piall 238 aaen Giela g (Dl lALN il 4B8Ne 85 amia
Aaglaall WD) Gaibad (e 03 5 A5 pall 5 Aalandl s aull e Lo calic

e a5 o805 pumailly adiil) Clud aaly ¢l EuY) 5 saleadl Cla sie abl (e Y1 =7
OSay ley IS (8 claainall s o Y15 o snill 5 anY) aren dadl o 385

Mg ol edays e still gy (Al g Arll s QUSH (e Gunsall all aladl o) -8
oda z3le o Ll QL) alied e Wadl s 5 c2Iabl Clinll (e gy 525 cagallias
.B):\LQ\ BJA\.LS\

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI: JAMOADA BAG‘RIKENGLIK IMMUNITETINI
SHAKLLANTIRISHDA TASAVVUF G‘OYALARINING O‘RNI

Mas 'udxon ISMOILOV
O ‘zbekiston xalgaro islomshunoslik akademiyasi
“Islomshunoslik va islom sivilizatsiyasini o rganish ICESCO” kafedrasi dotsenti

Nigora HASANOVA,

O ‘zbekiston xalgaro islomshunoslik akademiyasi
“Islomshunoslik va islom sivilizatsiyasini o ‘rganish ICESCO” kafedrasi magistranti

Annotatsiya: Mazkur magolada tasavvufning jamiyatda ijtimoiy bargarorlik,
bag‘rikenglik va totuvlikni mustahkamlovchi ma’naviy-axlogiy tizim sifatidagi
o‘rni tahlil gilinadi. Muallif tasavvuf tarixiy jihatdan fagat ruhiy-ma’rifiy oqim
emas, balki madaniy uyg‘unlik va ijtimoly murosa tamoyillarini shakllantiruvchi
ijtimoiy institut sifatida rivojlanganini asoslaydi. Maqolada Yassaviya va
Nagshbandiya tarigatlari faoliyatining ijtimoiy hayotdagi tinchlik, halollik, murosa
va axloqiy tarbiya jarayonlariga ta’siri ko‘rsatib beriladi. Shuningdek, tasavvuf
ta’limotining radikalizm va keskin matkuraviy qarashlarga qarshi “bag‘rikenglik
immuniteti”ni shakllantirishdagi o‘rni misollar orqgali ochib berilgan. Jaloliddin
Rumiyning insonparvarlikka asoslangan falsafasi orqgali tasavvufdagi murosaviy
yondashuvning metafizik ildizlari tahlil qilinib, tasavvufning zamonaviy
globallashuv sharoitida ijtimoiy tinchlikni ta’minlovchi dolzarb mexanizm ekanligi
isbotlanadi.

136



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kalit so‘zlari: tasavvuf, bag‘rikenglik, ijtimoiy barqarorlik, Yassaviya,
Nagshbandiya, Rumi, ma’naviy tarbiya, radikalizmga garshi immunitet, murosa
madaniyati, ma’rifiy ta’limot, tolerantlik, ijtimoiy uyg‘unlik.

Zamonaviy global jarayonlar, axborot ogimining keskin tezlashuvi va
madaniy Xilma-xillik sharoitida ijtimoiy bargarorlik — har bir jamiyat uchun
strategik ahamiyatga ega bo‘lgan omildir. Bargarorlikning eng muhim asoslaridan
biri — madaniy va diniy bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat va murosa madaniyatidir.
Markaziy Osiyo tarixida tasavvuf ana shu jarayonning kuchli mafkuraviy poydevori
bo‘lib xizmat gilgan. Tasavvuf nafagat ruhiy-axlogiy tizim, balki jamiyatda
totuvlik, adolat, o‘zaro hurmatni mustahkamlovchi ijtimoiy institut sifatida
shakllangan.

Tasavvufning asosida shaxsning ichki olamini poklash, ruhiy komillikka
erishish, nafsni tarbiyalash yotadi. Tasavvuf namoyandalari nafsni engish, g‘azab,
hasad va kibrdan xalos bo‘lishni insoniylikning yugori bosgichi deb bilgan®.
Shaxsning ruhiy poklanishi jamiyatdagi tajovuz, mojarolar, zo‘ravonlik va
radikalistik g‘oyalarga qarshi immunitet hosil giladi.

Mashhur tasavvuf namoyandasi Imom Junaid Bag‘dodiy shunday deydi:
“Tasavvuf — odamlarga ozor bermaslik, o‘zi 0zor ko‘rsa ham sabr gilishdir”®*. Bu
tamoyil ijtimoiy totuvlikning asosiy ma’naviy mexanizmi sifatida garaladi.

Ahmad Yassaviy tariqgati turli gabila va elatlar o‘rtasida ma’naviy birlik hosil
gilgan, xalgning axloqiy tarbiyasiga ijobiy ta’sir ko‘rsatgan®.

Nagshbandiya tariqati “Dil ba yor, dast ba kor” tamoyili bilan halollik,
mehnat, odoblilikni targ‘ib etgan. Bu jamiyatda mehnat etikasini kuchaytirgan va
ijtimoiy bargarorlikka xizmat qilgan®®,

Tasavvufda bag‘rikenglilik (tasamuh) “boshgani qabul qilish” bilan
cheklanmaydi. U insonni Allohning yaratgan mavjudoti sifatida gadrlash uzra
quriladi. Rumiyning mashhur fikriga ko‘ra: “Bizning diniy yo‘limiz muhabbatdan
iborat. Kimda muhabbat bo‘Isa — u bizdan™®’.

Rumiy, Attor, Yassaviy, Navoiy asarlarida turli din, millat va madaniyat
vakillariga hurmat ruhining kuchli bo‘lishi tasavvufning insonparvarlik tabiatini
ko‘rsatadi®®.

83 A. Kocaes, Tasavvuf falsafasi asoslari. — Samargand: Registon, 2021, 112-b.
8 Junaid Bag‘dodiydan rivoyat. Sufiylik etikasi, 2020, 87-b.

8 A. Yassaviy, Devoni hikmat, ilmiy sharh bilan. — Turkiston: 2018.

% A. Qahhorov, Nagshbandiya tarixi va ta’limoti, 2017, 143-b.

67 Jaloliddin Rumiy, Masnaviy. — Istanbul nashri, 2015, 41-b.

8 A. Navoiy, Nasoyim ul-muhabbat. — Toshkent: Fan, 2019.

137



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Bag‘rikenglik immuniteti” — jamiyatning diniy, mafkuraviy yoki siyosiy
keskinliklar ta’siriga tushib qolmasligi uchun ma’naviy himoya mexanizmidir.
Tasavvuf ushbu immunitetni quyidagi yo‘llar bilan shakllantiradi:

1. Nafs tarbiyasi — tajovuzkorlik va nafrat ildizlarini bartaraf etish;

2. Ichki tinchlik — tashqi tinchlikning manbai;

3. Murosa madaniyati — fikr xilma-xilligini ixtilof emas, imkoniyat sifatida
gabul gilish;

4. Insoniylik qadriyatlari — saxovat, halollik, adolat jamiyatni birlashtiradi.

Zamonaviy tadgigotlar ham tasavvuf gadriyatlarining radikalizmga qarshi
ma’naviy immunitet sifatida samarali vosita ekanini ko‘rsatadi®.

Tasavvuf murosani zaiflik emas, agl va odob belgisi sifatida ko‘radi. “Suhbat
yo‘li” (suhbat tarigati) orqali insonlarni muloqot va mantiqiy isbot bilan to‘g‘ri
yo‘lga boshlash tasavvufning asosiy tarbiyaviy metodlaridan biridir.

Tarixiy faktlar shuni ko‘rsatadiki: Turkistonda Yassaviya tarigatining
shayxlari gabilalararo nizolarni ma’rifiy suhbatlar va nasihat orgali hal gilgan.

Nagshbandiya shayxlari  ko‘plab  hukmdorlar o‘rtasida tinchlik
muzokaralariga vositachi bo‘lgan’.

Tasavvuf ta’limoti jamiyatda ijtimoiy barqarorlikni mustahkamlovchi kuch
sifatida namoyon bo‘lib, uning asosini insonparvarlik, muhabbat, bag‘rikenglik va
murosa tamoyillari tashkil etadi. Tasavvuf nazariyasida “kasb al-qalb”, ya’ni
galblarni zabt etish tushunchasi mavjud bo‘lib, bu tamoyil keskinlik va adovatdan
ko‘ra mehr, hikmat va suhbat orgali insonni yuksaltirishga tayangan. Shu jihatdan
tasavvuf “bagrikenglik immuniteti”ni shakllantiruvchi ijtimoiy-madaniy omilga
aylanadi, kishi boshgani dushman emas, yaratilishda barobar mavjudot sifatida
ko‘radi, natijada jamiyat ziddiyatlarni kuch bilan emas, ruhiy muvozanat orqgali
engadi.

Bu holat tarixiy tasavvufiy manbalarda ham yagqol aks etgan. Aynigsa
Jaloliddin Rumiy merosi mazkur tamoyilning yorgin misoli. Manbalarda nagl
gilinishicha, Rumiy bir kuni yo‘lda yig‘lab o‘tirgan nasroniy yigitni ko‘radi. Rumiy
undan g‘am sababini so‘raganda, yigit shunday javob beradi: “Men go‘dakligimda
cho‘qgintirilgan suvdan yutib yuborgan edim, endi eshitdimki, kim o‘sha suvni
ichgan bo‘lsa jannatga kira olmaydi.”

Rumiyning javobi tasavvufdagi murosa, keng ko‘ngillik va “rahmat
ilmi”ning eng go‘zal talqinidir: “Agar suv seni jannatdan mahrum qilgan bo‘lsa, men
seni o‘sha jannatdan ham aziz ekaningga guvohlik beraman. Chunki Alloh rahmati

89 J. Voll, Islamic Sufism and Social Harmony. — Oxford University Press, 2013.
03, Rypin, Sufism as Conflict Resolution Mechanism, 2018.
1 7. Rajabov, O‘rta Osiyoda tasavvuf diplomatiyasi, 2022, 211-b.

138



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

suvdan ham ulug‘dir. Agar u seni bir hovuch suv sabab jazolamoqchi bo‘lsa, Unda
Rahmonlikning mazmuni qayerda?”

Bu rivoyatda uch jihat alohida ahamiyatlidir:

1. Rumiy aqidaviy farq ustiga qurilmagan, balki inson sha’ni va Alloh
rahmati ustiga qurilgan talginni tanlaydi;

2. U “dinni najot vositasi sifatida tor talqin qiladigan ong”ga qarshi rahmat
falsafiy yondashuvini qo‘yadi;

3. Nasroniy yigitni tasalli berish orqali ijtimoiy adovat urug‘ini emas, qalb
ko‘prigini barpo etadi.

Rumiy tarixiy shaxs bo‘lishi bilan birga, ijtimoiy-falsafiy konsepsiya
muallifi hamdir. Uning qarashlari tasavvufda bag‘rikenglik tasodifiy emas, balki
metafizik asosga ega ekanini ko‘rsatadi. Barcha odamlar “ilohiy nafas” bilan
yaratilgan, demak yaratuvchidan kelgan nurni inkor gilish — insonni inkor qilish
bilan barobar. Shuning uchun tasavvufda bag‘rikenglik — murosa yoki diplomatiya
emas, balki agidaviy maslakdan ustun turuvchi ontologik hagigat sifatida talgin
gilinadi.

Xulosa o‘rnida aytish mumkinki, tasavvuf jamiyatda ijtimoiy muvozanatni
yuzaga keltiruvchi kuch sifatida:

> millatlararo va dinlararo mulogotni kuchaytiradi;

“boshgani tushunish” madaniyatini shakllantiradi;

agressiv diniy tafakkurni yumshatadi;

adovatning oldini oladigan “bagrikenglik immuniteti’ni
mustahkamlaydi.

Shuning uchun tasavvuf g‘oyalari zamonaviy jamiyat uchun qadimiy ruhiy
meros emas, balki ijtimoiy tinchlik va totuvlikni ta’minlovchi amaliy mexanizm
sifatida ahamiyatlidir.

YV V VY

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Yassaviy A. Devoni hikmat. — Turkiston, 2018.

2. Jaloliddin Rumiy. Masnaviy. — Istanbul: Insan, 2015.

3. Navoiy A. Nasoyim ul-muhabbat. — Toshkent: Fan, 2019.

5. Voll J. Islamic Sufism and Social Harmony. — Oxford University Press,
2013.

6. Rajabov Z. O‘rta Osiyoda tasavvuf diplomatiyasi. — Toshkent: 2022.

7. Qahhorov A. Nagshbandiya tarixi va ta’limoti. — Toshkent:
Movarounnahr, 2017.

139



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

GLOBALLASHUYV DAVRIDA HAKIM TERMIZIY TA’LIMOTINING
FALSAFIY-MA’NAVIY QADRIYATLAR TIZIMIDAGI O‘RNI VA
YOSHLAR TARBIYASIDAGI AHAMIYATI

Xaitov Lazizbek Azamatovich

BuxDU “Islom tarixi va manbashunosligi,

falsafa kafedrasi falsafa fanlari bo‘yicha

falsafa fanlari doktori (PhD), dotsent

falsafa.phd.1991@mail.ru
+998973052723

Annotatsiya: Mazkur maqolada globallashuv davrida Hakim Termiziy
ta’limotining yoshlar tarbiyasidagi falsafiy-ma’naviy ahamiyati tahlil qilinadi.
Hakim Termiziy ta’limotidagi ma’naviy qadriyatlar tizimini o‘rganish va ularning
zamonavly yoshlar tarbiyasiga o‘rnini aniqlashdir. Maqolada tarixiy-falsafiy,
analitik va tagqoslash metodlari qo‘llanilgan. Natijalar shuni ko‘rsatadiki, Termiziy
ta’limotining asosiy printsiplari - nafsni tarbiyalash, ma’naviy kamolotga intilish,
bilim va axloq uyg‘unligi- zamonaviy globallashuv sharoitida yoshlarning ijtimoiy
va ma’naviy barqarorligini ta’minlashda muhim vositadir.

Kalit so‘zlar: Hakim Termiziy, globallashuv, ma’naviy qadriyatlar, yoshlar
tarbiyasi, falsafiy meros.

XXI asrda globallashuv jarayoni insoniyat hayotining barcha sohalariga,
xususan, madaniyat, ma’naviyat va ta’lim tizimiga chuqur ta’sir ko‘rsatmoqda.
Bugungi kunda O°‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev
tomonidan ilgari surilgan “Yoshlar — kelajagimiz” dasturi, ma’naviy qadriyatlarni
mustahkamlash va zamonaviy yoshlarni ijtimoiy-faol, barkamol shaxs sifatida
tarbiyalashga qaratilgan keng ko‘lamli islohotlarni o‘z ichiga oladi. Shu nugqtai
nazardan, o‘z davrining yirik mutafakkiri bo‘lgan Hakim Termiziy (820-932)
ta’limotidagi falsafiy va ma’naviy qadriyatlar hozirgi davrda ham dolzarb ahamiyat
kasb etadi. [1.4]

Hakim Termiziy falsafiy ta’limotining asosiy prinsiplari — nafsni tarbiyalash,
ma’naviy kamolotga intilish, bilim va axloq uyg‘unligini ta’minlash — yoshlar
tarbiyasida markaziy rol o‘ynaydi. Globallashuv davrida esa yoshlar ma’naviy va
axloqiy qadriyatlarni mustahkamlash, shaxsiy va ijtimoiy muammolarni hal etish
borasida qo‘shimcha giyinchiliklarga duch kelmogda. Shu sababli Hakim Termiziy
ta’limotining falsafiy merosi va uning zamonaviy ta’lim jarayoniga yo‘naltirish
yoshlarni axloqiy barqarorlik va ma’naviy etuklikka etaklashda samarali vosita
hisoblanadi. Axloqiy barqarorlik va ma’naviy etuklikka qandash erishish zarurligini
Hakim Termiziy qarashlarida ko‘radigan bo‘lsak, mutafakkir inson fitratini nafsoniy
va rabboniyga ajratgan. Mutasavvif “Masoil ul maknuna” kitobida bunday deydi:

140


mailto:falsafa.phd.1991@mail.ru

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

[2.91] “Nafsning jiddu jahdi (Alloh taolodan bo‘lgan) minnat (yaxshilik, saxovat,
hadya)ni pardalab, yopmoq, galbning jiddu jahdi esa bu minnatdagi (nafs tomonidan
bo‘lgan) pardalarni ko‘tarib, ularni parchalab tashlamoqdir”. Mutasavvifning bu
fikridan ma’lum bo‘ladiki, nafs insonni haqiqgatni anglash yo‘lida parda hijob ekan
va uni haqiqatga erishuviga to‘sqinlik qilar ekan.

Globallashuv jarayonlari yoshlar hayotiga ijtimoiy, madaniy va axloqiy
jihatdan kuchli ta’sir ko‘rsatmoqda. Shu bilan birga, milliy qadriyatlar va axloqiy
me’yorlar sustlashishi, yoshlar orasida identitet krizisining kuchayishi kabi
muammolar yuzaga kelmoqda. Hakim Termiziy tarbiya masalasida nafs tarbiyasiga
e’tibor berish kerakligi, inson beshikdan gabrgacha tarbiyaga muhtojligiga e’tiborni
qaratgan. Nafsni jilovlagan mukofotga sazovor bo‘lsa, unga berilgan mutlaq jazoga
uchrashi izohlangan. Uning fikricha, bolalarning tuzaluvchi tarbiyasi — maktablarda;
qaroqchilarning tuzaluvchi tarbiyasi gamoqgxonalarda; ayollarniki — uylarda;
yoshlarniki — ilmda; keksalarniki esa masjidlardadir. [3.266]

Hakim Termiziy ta’limotini tahlil qilganda, uning quyidagi falsafiy-ma’naviy
tamoyillari yoshlar tarbiyasida muhim vosita sifatida namoyon bo‘ladi:

- Axloqiy kamolot: Hakim Termiziy ta’limotida insonning axloqiy

fazilatlarini rivojlantirish, halollik, sabr-toqat va mas’uliyatni shakllantirish

markaziy o‘rinda. Bu globallashuv sharoitida yoshlarni ma’naviy barqaror
qilishga xizmat qiladi.

- Ma’naviy barkamollik: Ta’limot ruhiy o‘sish, ichki dunyoni anglash va

haqiqatni izlashga yo‘naltirilgan. Natijada, yoshlar o‘zligini anglashi va

global jarayonlarga tanqidiy yondashishi mumkin bo‘ladi.

- Bilim va ma’rifat: Hakim Termiziy ta’limotida ilmiy bilim va ma’rifatning

tarbiyadagi o‘rni yuqori baholangan. Bu yoshlarni axborot olamida mustaqil

fikrlashga, bilimni tanqidiy qabul gilishga undaydi.

Tahlil shuni ko‘rsatadiki, Hakim Termiziy ta’limoti yoshlar tarbiyasida
zamonaviy pedagogik yondashuvlar bilan uyg‘unlashtirilsa, ijtimoiy va ma’naviy
barqaror shaxslarni tarbiyalashda samarali vosita bo‘lib xizmat qiladi.

Globallashuv davrida Hakim Termiziy ta’limotining falsafiy-ma’naviy
qadriyatlar tizimidagi o‘rni va yoshlar tarbiyasidagi ahamiyatini quyidagi jadval
asosida tahlil gilamiz:

Ne Natija Ta’rif va izoh
Ma’naviy Globallashuv davrida Hakim Termiziy
1 qadriyatlar ta’limotidagi ma’naviy qadriyatlar yoshlar
tizimining dolzarbligi(tarbiyasida markaziy ahamiyatga ega bo‘lib,

141



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ne Natija Ta’rif va izoh

ularning ruhiy va axloqiy barkamolligini
shakllantiradi.

Hakim Termiziy ta’limoti yoshlarni
Axloqiy axloqily jihatdan etuk shaxs sifatida
2 me’yorlarni tarbiyalashga yordam beradi, bu esa
mustahkamlash |jamiyatning ijtimoiy barqarorligini
ta’minlashga xizmat qiladi.

Ta’limot yoshlarni milliy qadriyatlarni
Milliy va global |saglash bilan birga, global jarayonlarga

3
uyg‘unlik moslashuvchan va tanqidiy fikrlovchi shaxslar
sifatida tarbiyalash imkonini beradi.

) Hakim Termiziy ta’limotini zamonaviy

Zamonaviy . oL
) metodlar va axborot texnologiyalari bilan
4 pedagogik metodlar uyg‘unlashtirish yoshlar tarbiyasida yanada

bilan uyg‘unlik ve 4 Y 4

samarali natijalarga erishishga yordam beradi.

Xulosa o‘rnida shuni ta’kidlash mumkinki, Globallashuv davrida inson
hayotining barcha sohalarida, xususan, ma’naviy va axloqiy rivojlanishda chuqur
o‘zgarishlar yuz bermoqda. Shu sharoitda yoshlar tarbiyasida milliy va falsafiy
qadriyatlarni saqlash masalasi dolzarb ahamiyatga ega bo‘ladi. Hakim Termiziy
ta’limoti bu nuqtai nazardan falsafiy asos vazifasini bajaradi.

Hakim Termiziy falsafasida axloqiy kamolot, ma’naviy barkamollik va
bilimga intilish insonning eng oliy qadriyatlari sifatida ko‘riladi. Inson o‘zligini
anglash, ichki dunyosini yuksaltirish va haqigatni izlash orqali nafaqat shaxs sifatida
kamol topadi, balki jamiyatga ham foyda keltiradi.

Globallashuv sharoitida yoshlarni ruhiy va axloqiy jihatdan etuk qilish, milliy
qadriyatlarni saqlash va zamonaviy dunyogarashga moslashuvchan shaxslar sifatida
tarbiyalash Termiziy ta’limotining falsafiy mohiyatidan kelib chigadi. Shu tariqa,
Termiziy falsafasi yoshlar tarbiyasida nafagat ma’rifiy va pedagogik, balki ruhiy-
ma’naviy yo‘l-yo‘riq sifatida xizmat qiladi. Natijada, Hakim Termiziy ta’limoti
globallashuv davrida insonning ichki dunyosini boyitish, axloqiy va ma’naviy
barkamollikni shakllantirish hamda jamiyatning ijtimoiy barqarorligini ta’minlashda
muhim falsafiy asos bo‘lib qoladi.

142



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Foydalanilgan adabiyotlar.

1. Xaitov Lazizbek Azamatovich, Hakim Termiziy ma’naviy merosining
inson kamolotidagi o‘rni: Monografiya / Buxoro shahri “BUKHARA HAMD
PRINT” nashriyoti , 2023. 148 - b.

2. An— Xakum At— Tepmmsuid. Amupun wmacanamap Macown an—
Maknyna. / Tapxx. M.Ucmounnos.— Camapkann :Mimom byxopuii xankapo Mapkasw,
2019. -b.91.

3. O6uamun MaxmynoB. ®apzangHoma. - Tomxkent: Fadyp Fymom
HOMUArW HApUET Marbaa wxoauit yitn, 2020. b.— 266

XATTOTJIUK CAHBATH BA KYJIE3MA MAHBAJIAPHUHT
NHCOHUAT MAJAHUATUTA TABCUPHU

JxypaeB XyceH Xaipy/jioeBHY,

byxopo oasnam ynusepcumemu “Ucnom mapuxu éa manbawynociueu, gpancagha’ kageopacu
ooyenmu, mapux gaunapu 6yuuua ganrcagpa ookmopu.

Vs6exucmon, Byxopo. ORCID ID: 0009-0006-9223-4980.

E-mail: husaynbuxoriy@mail.ru; x.x.djuraev@buxdu.uz.

Xaiipy/uioeB Cau:koH XyceHOBHY,

Vabexucmon xankapo Hciomuynociuk akademuscu Ma2ucmpanmu
saidjonhusaynzoda@gmail.com

AHHoOTamusA: Maskyp Makojaja MamiakaTuMu3ga CYHITH WWiuiapaa amanira
OIIMPHUIAETTaH aJajl UCI0X0TIap MApOUTHIa 3aMOHABUM XaTTOTIMK CaHbAaTHUHT
WHCOHUST MaJlaHUSITUTa TabCUPU, KaJUMHUN €3Ma MaHOAJIApHUHT CaKJIaHWIIIH,
XaTTOTIMK CAaHBbATUHUHI Y3Ura XOC yCiayOu, aHbaHa Ba MakTaOjlapu TapUXUHU
ypraHuINra Karta YsTHOOp GepUIMOKIa. Y30eKHCTOHAArH OUp KATop AMHMIA MapKa3
Ba OJIMMroxJjiap KOIIMAAa XaTTOTJIMK MAaKTaOJIApMHU OYUIl, KaAUMHUN KYiIE3Ma
MaHOalapHU  cakjall, TaJKWK XamJa TaprFu0d KWWl TU3UMH  sSHaja
TaKOMWUIAIITUPHII J073ap OYnuO KomMokaa. Ymly makrtabmap IOprumuszgaru
MaJJaHUH MEPOCHHHHT JyHE MUKECHA YbTUPOG ITHIIUIIUTA TIOWEBOP Oy Iapam.
Kaaut cy3naap: Byxopo, XaTTomuk, caHbaT, MaJaHUsAT, Kyi€é3ma, MakTad, KUTOO
TabMUpH (pecTaBpatsisi), KaIUMHA.

Kupum. [y masHona FOpTuMu3aa XxaTToOmIMK MakTabaapy Tapuxy Ba YHUHT
MaJaHui XxaéTra TAabCUPUHH XaMJ1a XyCHUXAT CAHbATUHUHT TypH Ba yCITyOJIapUHUHT
XycycusiTnapuau  €putu® Oepulln [03acHJaH WIMHM TaJAKUKOTIAPHU sHAJA
YyKYpAAWTUPHUIL 3aPYPaTH MABKY/I.

143


https://orcid.org/0009-0006-9223-4980
mailto:husaynbuxoriy@mail.ru
mailto:x.x.djuraev@buxdu.uz
mailto:saidjonhusaynzoda@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

V36exucton Pecry6mukacu Ipesunentrauar 2019 iimn 9 centsopnaru I1D-
5815-con  “V3Gekucron Pecrny6numkacu Basupmap MaxkamacH —Xy3ypHaara
[Ipe3unieHT, WXOn Ba MXTUCOCHAIITUPWITAaH MAaKTaONapHU PUBOKIAHTUPHUIIT
areHTJIMTUHU TAIIKWJI dTUII TYFpucuaa’ T dpapmonmnapu, 2022 iun 10 ¢eBpangaru
[MK-126-conmu “Kagumuii €3ma manOamapHu cakjanl Ba TaAKUK ATHII TH3UMUHU
TaKOMWUIALITUPHILITA JOUP KyIIMM4Ya dYopa-TaaOupiap TYFPUCHAA TH Kapopu
Xamia coxara ouja Oomka MebEPUN-XYKYKHA XyxoKaTiaapia OenruiaHraH
BazudagapHu amaira OIMPHUIIIA YOy AUCCepTatsis MyalsH mapaxaaa Xu3mar
KUJIaJIu.

Acocuil KHCM:

V36eKHCTOHHUHT UCTHKJIONH XaJKMMH3HHHI MHJUIMH Y3JIMIMHM AHIVIAII Ba
YHYTUIAETraH KaJpUATIapUMU3 THUKJIAHAa OOpHINM, aBJIOATAPUMHUZHUHT YTMUIII
TapuXH YyKyp YpraHwiIvIIM KaTopuaa Kyia€3MaaapHu YpraHUIIHUHT J10J13apOJInry,
XaTTOTIMK MAaKTaOMapuHUHT (HaoMsATH Ba TapuXU Xamja MUpP3a-MYHIIHA Ba
KOTHOJNAap XaKuJ1aru MaHOaTapHU U3JAalll, TOMUI, TAJAKUK 3TULI, WIMHI Myomaiara
KUPUTHUII XaM Oapua Tapuxuii BoKeanap Kabu MyXUMJIUP.

Vrran VIII ACpPHMHT UKKMHYH sipMu Ba XX acp 6onuapuna byxoponan kymiad
VKUMUIITM ~ KUIIWJIap, MallXyp Xarroriap, MabpudarnapBapiap Xamja
Tap>KUMOHJIAP, MIOUPIIApP, TAPUXIYH Ba YIIKAITYHOCTAp €TUITHO YUKKAH Ba camapaliv
WKOJ KMJTHO, KeJlaXkak aBjiojira 00 MalaHUil Ba UJIMUNA MEPOC KOJITUpraHiap.

ASKJTOJTapuMK3 TOMOHMJIAH TYPJIM JIaBpiapaa €3u0 KoNIupuirad Kyiaéamanap
XaJKUMU3HUHT YTMHUII MaJlaHUSITH, TapUXd Ba TYypMYIl Tap3UHU YpraHuiijia
KUMMATIN MabJiyMOTJIap OepyBYM UITOHUIN MaHOa, XyKKaTIUp.

Bu3HUHT TapuXyUMH3Ta OUJl CAIMOKJIM Tapuxuili MaHOanap aBai apabd TuiMaa
spaTwiran o6ysica, ailHUKCca JaBiar paxoapiaapu KU XOKuMIiap apad Oynraniapuna,
KelinHua Qopcuid TWwiga OUTWIAUKUM, Oy THUI WIMHNA Joupanap, majapaca Ba
MakTabyiapa yMyMUM TapakkKUET Japa)xaCuHM OelTWIIOBYM 3apypar cudaruma
Vprarunap Ba XIX acp oxupuraua 3uénu ownaiapaa apad tuiau 1uH Ba “Kypbonu
KapuM” TUIM cudaruaa, mebpusaT xamaa Oollka coxanap yuyH Gopcuil Ba TypKHii
TUJUTapy UcTU(dOma dTUIAP IH.

Manb6amynoc onum T.p.n1 mpodeccop, Adbaymaxkun Manpanmon: “Dopc
TUIWAA OWTHIITAH TApUXHWM acapiiap aHbaHara OMHOAaH apad TWIMIAa HOMIIAHAP,
yaap/ia Xxam HCIOMHUI MaHOanap xaMmja UCIOMUN TapuXui acapiiap XyCyCUsTIapu
SKKOJI Ky3ra TaluiaHap 30u. XarTo, €3yB €k Xar Typu apad anudoocuma 0Yimo,
KeMHYaIuK (Gopcuil xamaa TypKUNA THJI XyCyCHSITJIApUHU XHUCOOTa oJjiraH XoJijaa
Wurupma cakkuz apad xapdura TYpT Xapd KYIIWIAM, HaTWKada apad €3yBura

144



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

acocmanran (opc Ba TypKUii THJI €3yBH BY)KyAra Kelnmw’ 2 — mest, acocaH KylIé3ma
maHOanap Gopc xamaa TypKuid €3yBlapuaa KYYupwiraHuHy Tabku1ad yTras.

XIV acpraua, acocad apab €3yBHHHUHI MyMTO3 TypJjlapujaH Kypui, HacX Ba
cyincnan ¢oipananunran O6ynca, XV acpagan Oomad siHMH €3yB HACTaBIUK
TeMypHiliap naBpuja XUpPOT XaTTOTIMK MakTtabw Bakwim Mup Amu TaGpusuii
HOMJIM XaTTOT TOMOHHUJAH HUXTUPO ITUIMO, UCTebMoJNra KUpUTWIIu. by €3yB
Oamuuii Ba TApUXUI acapiap/a eTakdu YpUH dTaljIajan.

AMMO, Tapuxuii acap MarHu Wuuaa kenrad “KypboHu kapum™ ostiapu,
xaaucu mapudiap aHbaHara OnHoaH apabd Tuinaa, Kyhui, Hacx Ba cyic €3yBiapujia
Oapya Xapakamiapu KypcaTWiIraH XojjJa axXparTwiu0 OuTwiap, CyHrpa ymapra
dopcuit Eku Typkuit TUIAA U30X, Tapcup KenTupwiradi. @opc TUIMHUHT TapUXu
MaHOanap Tuiaura aijaaHWI JaBpU Ba TApaKKUN ATUIIM KUTOOAT CaHbAaTUHUHT
MoBapoyHHaxp Ba XypOCOHJa IOKCaK Japaxkaja PUBOXKJIAHUWILI 3aMOHUTA TYFpH
KEJAH.

Akcapudar gopc TUIMAAru Tapuxuil acapiap ojiui cudariu Koro3ra outuiap,
KUTOO TypiM aXoWunO HaKIuIap Ba MyBKa3 pacMiap OWIaH 3UiHATIAHUO, capoi
KyTyOXOHaJIapu Xamjia abEHiap yuyH sipaTWiraH Mybradap Kyjié3manap ojlTHH Ba
KyMyIII CyBJapu, Typiau OY€kmap OuinaH 6e3aTwinO, KUTOOAT CaHBATMHHUHT IIOX
acapJyiapu Jlapakacuja sipaTiuiin0, FOKCak CaHbaT HaMyHaJlapura aillaHTupusiap dIu.

ManOanapHu MOIIUN-TEXHUK MabIyMOTIapura Kapad TaxXJujl dTUII XaKuJa
MaHOamryHoc onuM A. Manpaumos: “ManbanapHu MOIIUN-TEXHUK MabllyMOTIapy
JeraHja KynéaMa KATOO €Xyd XyxXoKkaT OWTHIraH KOFO3HUHT YIIYaMH, KOFO3H,
Bapakjap COHU, MYKOBacH, MaTH yil4aMHu, XaTW, CUEXHU, XaTTOTH, acap HOMH,
Myaiidu, KUTOOAT TApuxH, >KOMM KaOW MablymMOTIap Haszapia TyTuiaau. by
MabJIyMOTIap acap €3wmmil cababiiapy, YHUHT €3UJITaH JKOMUM Ba YIlla BaKTAaru
TEXHUK TapaKKUET Ba MHKTUMOUN-CUECUII MYXUTHH YPTaHUIIIA MyXUM axaMUsTra
sra. by MabyMoTiapHu aHuKIamail TypuO, acapaa 0a€H 3TUITaH BOKeaslap XaKuaa,
yMyMaH Kyi€3Ma acap Xakuja TYFpU Ba TYJia TacaBBypra sra OYJMIN, YHHHT

xycycuaa GUKp OWIIUPULI MyMKHH 3Mac” '

— 1e0 MabIyMOT KEITUPraH.

Kynésma xkurobmapHuHT Myamudu, acap HOMH, €3WIraH BaKTH Ba >KOMUHU
aHUKIam KuinH. YyHkH, KaauMru Kynémanapaa OyryHI'M KyHIaru KutoOnapaar
KaOW MYKOBAaHHMHT Y3WIAa€K acap HOMH, Myaiud HOMH, KUTOO OOIITaHUIIM Ba
oxvpuaard kaOu 3apypuil MabiymMomIap KelTupuiMmaraH. bab3u xojutapaa acap
OXUPHU — KOJIO(OH-XOTUMAJIa YHUHT KYUUPUIITaH BAKTH Ba KOUM Xxamaa KOTHOHUHT

HOMMU KAl dTUIagd, X0JI0C.

2 Madraimov A., Fuzailova G. Manbashunoslik. — T.: O‘zbekiston faylasuflari milliy jamiyati. 2008. — B. 44.
8 Madraimov A., Fuzailova G. Manbashunoslik. — T.: O¢zbekiston faylasuflari milliy jamiyati. 2008. — B. 15.

145



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MabnaymoTnap KenTUpuiIMaraH TaKAupAa, acapHUHI MAaTHH, C3WIWII Ba
KUTOOATU Tapuxu, KOFO3HW, XaTH XaMJa TWJIM Ba TWJI yCIyOura kKapad TaxMHUHaH
aHuKJaHaau. byHmail MabliyMOTIapHM aHUKJIAIl TAJAKUKOTYMIAH KaTTa Xa€THid
TaXpuba Ba I0OKCaK MaJlakaHW Tajlad Kuiaau. by aHya KUMUH Xamaa MachylausTIId
unmp. byHmail macamanapau Mamxyp Kutod OumumaoHmapu mapxym Moomymna
OnmioB, Aomykomup MypomnoB xamma Aoaymina HocupoB xabu 1oKcak Masrakaiw
MyTaxaccuclapruHa Oup Heya €3Ma MaHOaJlapHU COMUIITHPHIL, KHECTAII acOCUIa
XaJ KWIKILIApU MyMKHH.

Acap Myamiddu Ba YHUHT IIAXCMHU aHMKJAIl KYi€3mMa KUTOOHM WIMUUN
TaxJIWJI TUIJA KaTTa aXaMusITra sra. by acapHUHT SpaTWIMIN TapuXu Ba YHUHT
é3unummra cabab OynraH MHXKTUMOUM-CUECUM MYXUTHU aHUKJIA0 OJIMII yYyH Xam
3apypaup. Onaraa, KaAuMIi KyJjé3ma acapiaapaa Ky Xosuiapja MyaJutuHUHT UCMU
MabJIyM Ba Ky3ra TallJIaHAJIUTaH >KOMJa, Macajlad, aCapHUHT OOIIM €KU OXHUpHUIa
Kaug stunManan. bab3aH, y MyKagauma KucMuga €KM acap ypTacuaa, BOKeaiap
0aéHu opacuja OMpOH Macana ro3acuaaH Twira onuHanu. Kym xommapaa sca
Myaiu@ Y3UHUHT XaKUKU HCMUHU alT™Mal, “hakup-y Xakup”, “0xKu3 Ba XOKCop”,
“Oy rapu0 Oanpa” ne0 aram OunaHruHa kudosutanaau. byHmait Xommapma acap
BapakMa-Bapak, carpMa-carp, ajJoxuaa 5>bTHOOp XamJia CHHYKOBIMK OwuiiaH
Yyprauvwaumm jo3uM. [llynmait xam Oynaauku, acapHUHT OMPOH epuja Myajutud
Y34, oTacu &KM SAKMHIAPU XaKuAa OMp-UKKH Kamuma aitué yramgu. Exu Gaéu
ATUIAETraH BOKeara V3WMHUHI MyHocabatuHu (MacaniaH, “AOQy/UIOXXOH TaxTra
yTupran BakTAa kamMuHa Xo@usu Tanum n6H Mup Myxamman 33 €ma snum.”)
ne0, ormIupay.

Xynnac, Kyné3ma acapilapHu TaJKUK JTHIIIA MyaJUTMOUHUHT [IAXCU, SHbHU
YHUHT KalCH WXXTUMOMM TypyXra MaHCYOJMTH, YHUHT AyHEKApalluHU aHUKJIAIl
Y4yH aCapHUHT YMYMUU FOSIBUN WYHATUIIMHYA TYFPU ONTHIIA0 OJNUII YIYH MYXUM
axaMmHsT KacO 3TajIu.

Taxaua Ba kuéc:

Bbyxopo naBnar 6aauuii-MebMOPUMIIUK MY3eH-KYpUKXOHAacH apald &3yBuiaru
KyJA€3ManapHu YpraHuml WIMANA Mapkazd (OHAM Y3UHUHT OOWIHru, y epraa
cakjiaHaéTraH acapjapHUHT paHT-OapaHIIUTH Ba WIMHH KAMMATH >KUXaTUIaH
V36ekucTonaa Kaaumuii Kyn€3Ma KuToONap CakjJaHATuTraH »dHT Malxyp
Xa3uHanapaan xucobOmanaau. Ymoy WIMHN Mapkasra TypJid WM JAaproxjapujiaH;
V36exucron ®annap akagemuscu A6y Paiixon bepyHuii HOMHIATH ITAPKITYHOCINK
MHCTHTYTH, Y30ekucton PaHnap akajeMuscHra Kapauum Tapux HHCTUTYTH,
byxopo naBimaT yHHMBEpPCHUTETH Ba OOIKa OJIUMUTOXJApAaH oJuMiIap, WIMUN
TaIKUKOTUYMJIAp Ba MarucTparypa WyHamuImuaa TaxCWwi onaéTraH Tajnadanap

146



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

tampud Oyropud, wiMmuii wu3nanunuiap onubd Oopmokna. Mnmuit mapkasna
Kyn€3MaIapHUHT 0ab3u HycXajlapu CaKJIaHMOK/A.

Ymby xa3uHaga caknaHaétran kynésmanapaan oupu VIII — IX acpnapna
KUMKK Tepucura kyuupwirad KypboHu kKapyMHUHT UKKU TOMOHJIM OUp Baparu Ky3
KOpPaUUFUACK CaKJIaHMOKAAa. ApXHMB MaTepHalapuaaH MablyM OYyIdIInya,
MyKajaaac KATOOHUHT ymOy BaparmHu XIX acp oxupuma xax cadapura 6opraxn
OyXOoponuK 3uéparymiap OHa-popTIapura onmud kemmd, 60ebaxo Tyxda cudaruma
amup AbaynaxanxoHra coBra Kuwraniap. 1319/1901 iriiga XykMaop TONMUUPUEFATA
OouHoaH Oy Bapak yuyH caxxod Maxaym XabuOyaaoX TOMOHHJIaH MaxCyc MyKOBa
Taii€pnanrad. Yoy KapToOH MyKOBa SIIIHJI PaHT/a Ba KU3FUII YapMIaH UIIJIaHTaH.

Myxkannac KypbsoH Baparu ApKaaru >koMeb MacKuJ MeXpoonia, KeMnHYaINK
aMUp Xa3MHACHJla CaKJIaHTaH. YIIOy BapaKHMHI OMpUHYM caxudacuaa TYJIHK Ba
UKKMHYM caxudacuHuHr Yypracura kagap KypboHu kapumMHuHT “Mysxonana”
cypacu 12-22 ostnapu Kyuupuiran Oyica, Bapak UKKUHYU caxu(DaCUHUHT KOJITaH
KucMuga “Xamp” cypacu 1-3 oarnapu Outunrad. 55x35 cm ymuamparu Kypbon
caxudacuga apab &E3yBH, KyQuil XaTHHHHI XWKO3UWH ycynauzaa, Kopa cuéxia
KYUYUPUJITAH.

My3seit donauna cakianran ymoy 6e0axo KYJIE3MaHUHT JaBpUHU aHUKJIAII
yayH 2007 iiun V36exucron ®annap akagemusicu AGy Paiixon BepyHuii HoMuzaru
[apKIIyHOCIMK MHCTUTYTUTa FOOOPHUIITaH.

Yoy KypbhoHu KapuM HyCXaCMHU CHHUMKIIA0 YpraHrad MyTaxaccuc oJumiiap
Kyijaaru xyjnocanapuHu Oeprannap. byxoponman kentupunran KypboHu Kapum
HycxacuHn Y36ekncton ®annap akagemucy 11IapKITyHOCINK HHCTHTYTHAA XaMa
V36exucron MycynMoHnapu unopacuaa cakianaérran VIII acpra mancy6 “Karra
Jlanrap” KypboHu Bapakiapu OuiiaH TakkKociail Hatwxkacuga byxopo Hycxacu
MasKyp MycxapHUHT 58-59 caxudanapy SKaHIUTH aHUKIAHIH.

bynpaan tamkapu ['apBapn ynusepcutetu npodeccopu Puuapa @pait Ba Kun
yHupepcuteTH npodeccopu Knayc-Ilerep XaBc mazkyp Kypronaaru €3ys yciyoura
TassHuO, byxopona cakiaHa€TraH MyKaagac KUTOOHUHI HUCIOM AYHECHArd SHT
kyxHa KypboHnapnan Oupu skaHu XakKuaa WiMuid Xynocanap Oepumrad. Kypbronu
kapuM VIII — IX acpaa xatu kyduiina é3umiran.

Ncnom onamuna KypbhoHu kapuMiaH KeHUHTH MYyKaj1ac MaHOa MyXaJiTuciap
cyntoun Imom an-byxopuiinusr “an-Xomus ac-Caxux’ acapuaup. Nnmuii mapkas
xasuHacuaa HMmom KacTtanoHuii Ba miaiixyn HMCIOM 3akapué aj-aHCopuitiap
TOMOHUJAH Iapx Ba xommsuiap €3miran “Illapxu caxux an-byxopuii” acapuHUHT
VHra sKuH Tomuiapu MaBxkyid. bynman tamkapu AOy Hco Myxamman at-
Tepmusmitauar “an-Unan dun-Xamuiic” HOMIN KUTOOIAPUHUHT KYI€3Ma HYyCXacu
XaM MaBxy/l.

147



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Apab &3yBuaaru Kyné3manapHu ypranum uiMuii mapkasu 1990 itunu Byxopo
JIaBJIaT My3€W-KYpPUKXOHACH KOIIMAA TAIIKWJ dTUiIrad. MUl MapKa3HU TallKWII
ATUIIJIaH KY3JIaHTaH acOCUI MaKcaJl Ba Basudanap Kyhaarmiapaad uoopar:

My3seliary Ba Xajak Kyauaara 6apya Typaaru apad €3yBuaaru Kyjuaéama xama
TombocMa KUTOONMAPHU Ba TAapUXUU axaMusATra sra OYnaraH XyxokKaTiapHU Oup
YKOWTa TYTIIaI, MyXodas3a KUIHII, ylIapHA TaBcudar, yaapra WIMHK acrioptiap,
KapTouKayap €3WIll, IIyHUHIZEK, yJapHU WIMHAKW ypraHWIl, YJlIap acocuia WMIMUMN-
oMMa0oT MaKoJaxap, pucosajgap Tan€piar, yJTapHUHT SHT KHMMAaTIN HyCXaJapuHH
TapKuMa KUJInMO, Hampra Taiépiaiil, oMMaBUui axO0pOT BOCUTANIApU-TEJICBUACHHE,
paguo OpKalW YUKUIUIAp KWIHIL, YMYMaH OJTaH/Aa, XaJIKWUMHW3HHUHI, XYyCYCaH,
E¢IUIADUMU3HUHT MabHABUWA OHIMHU, WIMHI CaJOXUATHUHU OLIUPUILIA Y3
XHACCACUHM KYIIUILIIUP.

Optumus xynyauaa ¢opc Tuiauaa spaTWiraH Tapuxuid ManOaiapia Xam
apabuii, XxaM TypKuid, allpum XoJjuiapia MYFyl TWIH D3JEeMEHTIapu, cy3iap,
nbopaiap, aTaMasnap Ba Xy;oKamiap ydpalid XaMm1a MaBxya OVIuim Ou3 yayH Oup
Tabuuit xonaup. UyHku, YyTMHIIIA XaIKUMU3 3UETUIapyd Ba HAMOSHAAIAPU YUyH
Oup Heya THWIHM OWJIMII Xam/ia YJIapHU WIUTATUII OJIaTHI X0 37U, XaIKUMU3HUHT
XIII acpnuk Tapuxu ymiOy caHbaT acocuaa OWTWIIU. Bylok xarrormapumus
TapUXUMHU3HU OWTap 2KaH €3a€TraH cysnapura HryHdaku xapd Oupukmacu ned
Kapamaauiap, yaap xapguapau €3um acHocuaa llapkka xoc Oynran Ha3okar Ba
HadocaTHU yHYTUIIIMAraH, IyHUHT YUYyH XaM TapUXUMU3 KaHUAJIUK YIyFBOp OYIica,
y OutuO Koiupran €3yB 11y Kagap Haduc, TApUXUMU3 KaHYaIUK IIOHIU Oyica, y
OouTHO Koaupra €3yB MIYHYAIUK MYCUKUNIUD.

XyJjoca:

Xynoca ypHuga atuin MymMKdH, byxopoma kuto6 kyuupuin apabd, dopc Ba
TypKU#l TUJUIapAa HacTabiIuK Ba “Hacxuit byxopuii” xatu pacm 6ynran. Korubmap
Ba XaTTOTJIap KYIMPOK capoiliapaa, allpum amanaopiap Xy3ypuaa Typyx Oyaud
unpiarad. KutobGatr Ba xarTtornuk caHbath Mapkasuit Ocuéna temypuiiiap,
manOoHUNIap XamJa CYHITH Ccylojajap alTapXOHUWIap xXamJa MaHFUTIap
(amMupnHK) maBpuAa IOKCAK AapakaJa TapakKWil 3TraH Ba puBOXIIaHTaH. byxopo
XaTTOTIUK MakTaOW, XaTTOTIMK CAHBATUHUHT PUBOXKIIAHUINHUIA, KUTOO Oe3amn Ba
MUHHUATIOpa HIIam 0opacuaard KCaK IOTyKJapra 3puIlirad. byXopo XarToTiuk
MaKTaGH XyCHUXaT cOXuOnapH (Xartornap, Kotubnap Ba MEp3aMyHIImiinap) Ypra
Ocué xankjapy nuuja *KaxoH wiM-(haHu Ba MaJaHUSITH TapaKKUETUra y3IapuHUHT
CAJIMOKJIM XHCCAJIAPUHU KYIIUIITaH.

doiigananuniara manoéa Ba agaduériap:

1. botitymtaes P., OctonoBa I. Mo3uit gadrapumnan caxudanap. — T.:

O’zbekiston. 2010. — b. 51.

148



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

2. Jasnarép Paxum. lluxnazap Marpacyn. ®epy3 mox Ba MIOUp KUCMaT.
—T.: F.¥ynom. — b. 103.
3. Wcnom Hypu. // Y36eKHCTOH MyCyIMOHIAPH HMIOPACHHUHI JHHHIA-

mabpuduii razeracu. Ne 11. 2017. — b 1-3.

4. Kocteirora I'. Jlyct-Myxamman (ym. 1550). Tpakrat o kammurpadax
U XyJIOKHUKax. [71aBa 0 MpeXHHUX >KMBOMHUCIAX M OMU3KUM (K HUM MacTepax) //
Macrepa uckyccra 00 uckycctse. — T.: [. M., 1965, - C. 169-180.

5. JloGap AcpopoBa Ounan Kwirad Mmynokotu, 2019 iiun 6 aBrycr.

6. Madraimov A., Fuzailova G. Manbashunoslik. — T.: O‘zbekiston
faylasuflari milliy jamiyati. 2008. — b. 15.

7. Marnoxk O. I'paduka n kamxkok uckycctso. XK. MckycctBo, 1967. Ne 6.
—C. 56.

8. [Mapudxxon Maxaym Hlapudxon Maxaym Caap 3ué€. Taskupar yi-
xarToToH. Y3DAIIIN, uns. Ne 1304. Bap. 15.

9. Kypaer X. Byxopo XarToTivk MakTabW TapuxXu Ba YHUHT MaJaHUMN
xaérra tabcupu. — Camapkana:. Imom Byxopwuii xankapo wimuii mapkasu. 2014. —
240 6.

AHI'M Y3BEKTCTOH EIJIAPUHUHT BAPKAMO.I
IMAKJUTAHUIIHNJIA TTOPCOUSI TACABBY®UI TALJIUMOTHHAHT
AXAMMATH

Mynucxon I ynamosa

Byx/IV Hcnom mapuxu éa manbawynocaueu, gancagpa

Kageopacu ooyenmu 8.6., pancagha

Gannapu 6yuuua gancaga ooxkmopu(PhD),

AHHoTanms: VYmlOy Makonajga HakMIOaHIus TacaBBy(pUH TapUKATHHUHT

HazapuéTuucu Xoxa Myxammaz I[lopcoHMHT MabHaBUN Mepocuaa udoaanaHral

MabHABUI YTUTIADP, YIAPHUHT €11 aBJIOJIHU TapOUsIalIIary y3ura Xoc YpHu Xakuaa

¢ukp Omnpupuirad. Xoxa Myxamman [lopo mabHaBuil Mepocunaru gapocamiu

OYIUII, YUPOWUIU XYJKIU OYIUI, V3IUKHU aHIJIAll UYKU, OOTUHUN MOKIMK, Kajo

MOKHU3aJIUTH, Hac TapOusicu kaOu TylIyHUYajIap UHCOH TyIIyHYacH OujiaH YUFYHITUK

kacO sranu. [lly MmabHOMA XaM ymapHUHT UPGOHUIN axXJTOKUH MOXHMSTHHH YPraHUII

Yycub kemaérran €mr amioj TapOusicuaa QoiganaHui WYJUTApUHU UIUIA0 YHUKHII
OyTr'yHTM KyHJia 1ojla3ap0 MacananapAad OMpH dKaHJIUIUra YbTu00p KapaTuiras.

Kanum cyznap:tacaBByd, cyduii, MyTacaBBud, nopcous, Kajuod dapocaru, axJIOKHM

Tapous, “@upocar”’, 3UNPaAKIUK, CE3TUPIUK, “TONMKUPIUK’, Oy-KajiO KYy3u, Kajid

Hazapu, KaJi0 HUTOXHU.

149



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MasbHaBuif-axyokuid Tapbusi — Oy ENUTApHUHT MabHABUM uAealllapyu Ba
MabHAaBUN KaJpUSATIAPUHU IIAKIJIAHTUPUIN >KapaéHU Ba HaTuxkacu cudaruma
IIAXCHUHT axJOKUW XyJIK-aTBOPH acocH Oynubd, y WMXTUMOUN Ba HWHCOHUU
Tanabiapra Moc Keinaau. MabHaBUAT, 11y XKyMJlaJaH axJOKUW (UKpJaml Ba XHC
KWW yCITyOH, MHCOH Xap JOUM, Xap KaHJai Ba3usATAa, aXJIOK Tajladiapura Karbui
MyBOGHUK XapakaT KWJIUIIHATa TYJIUK Kadomar OepMaiau. AMMO MabHAaBUSTHHHT
ETUIIMACIIUTH, CallOMil XaTTU-XapakaTiapHH, axXJOKCU3 Xa€T Tap3WHU, yMyMaH
Oynmaca XaM, YHUHI MYyXHM >KMXATIapUHU aMalra OUIMPUIIHUHI XaKUKUI
MMKOHUSTIAPUHU Y3 HUMra oyiaau. Jlemak, MabHaBUAT TYFPUCHA TalMPUIITaHIA
WHCOH Xakujaa ran Oopaau. YyHKH, MabHaBUSIT MHCOHTa XOC cudaTHil TylIyHYa
JEUUIT MyMKHH.

ASKIONNapUMU3HUHT OO MepocHra Hazap COJMHCA, MabHABUATHHHT
cpavalIMacura Ky3 TyIany. Y 3UHHHT OyTyH YMPHHH Ty MabHABHATIa GaruILIaraH
KyI1ad aioMalapHd Tuira oOJIMIl MYyMKHH.Bupok, Oy Macaiaga TacaBBy(]
AJUIOMAJIPUHUHT MabHaBUM MEpPOCH ¥y3Ura XOC axamusT KacO STajau.YIapHUHT
upponuii-pancapuii, axJIOKUH KapalUlapuaard MabHaBUATTa XOcC Oyirax
TylIIyHYaJIap KaTeropusuiap OOpKH, yjap MHCOH MabHABUSTUHUHT MYXHUM acOCH
sKaHiurura my6xa xomaaupMmaiau. Iy mabHOIA BaTaHIOMIMMHU3 MYyTacaBBHU(]
Myxamman [IopcOHMHT XxaM Mepocu IIyJiap >KymulacuIanaup. Xoxa Myxamman
[Topco y3unuHT “TaxKUKOT’ acapuaa TacaBBY(HHUHI IOKOpHJA TaxXJIWJ JTHIITaH
TacaBBY(PHIl aXJIOKUH KaTeropusylapu XycycuJard (pukpiapura Kymum4da tap3aa
“Cusl 8T “hupocar”, 3UMPAKIMK, CE3THPIUK, “TONKMPIUK’.1) GUpOp HapCaHHMHT
TallKU KYPUHUIIM, IIaKIW, CyBpaTd Ba Oenrwiapura kapald, HUKapUCH, WYKU
XYCYCHUATH, MOXMSITHHH OWIUII, 30XUpra Kapa® OOTWHHM Ownuir, 2) raiOuit
unuiapau tadappyc, ssbHU (HaxM UIPOK, WUKUA CE3TH Ba TOMKHUPIUK OWIIaH Karid
OTUII XaKuJard KapanuiapuHu Oa€H Kuiaau. YHUHT Qukpura kypa, “dapocar
Oy-Kanb Ky3u, Kand Hazapu, Kaji0 HUroxu OYnuO, yd Typauaup: OUpPUHUYMCH,
“dapocatu OGaxpus”, yHU aXpaTyBuu €Kk akjiuil (apocar,-ned ykrupaau.UyHkH,
MHCOH (hapocaTy OMIIAH OK Ba KOPAHH, SXIIM Ba SMOHHU aXpaTu® ONamu. Y3uHH
KaHJ1ail TYTUIITHHU, XaTTH XapaKkaTJIapyuHy Taptudra conanu. Mkkuauncu, “dapocatu
ucTeionuii”’ 0y HWHCOH (UKPUHU XOJUCATApHUHT cabalmapu Ba yMyMHM
KOHYHUSITIApU acocuaa namwioBud (apocart. YuwmHumcu, “dapocatu KanOuii”,
Kanouit dapocar, Oy Kand Hazapu OwWJIaH KYpuIll, TaHUI, Oumunaup. Myxamman
[Topco “Dacnyn-xuto0” acapuaa myHaai €3aau: “DapocaT WUIMU LIyKUA YTraHiap
niamoJuIapuiad Oup mamoJi Ba Kapam xaza0anapuian Oup xazaba, Wyn ropyBumra
KaOyn to3acupan etaau. Fadmar mapgacm XakukaT Ky3u OujaH  YprajaaH

74l 8 e 2008 4k g2 (Sali Jb ) s el dia B-dapocat, napok, HapCanapUHMHE MOXUATUHMN aHrNAaLL.

150



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

KyTapwiaad. YHUHT quigacu AXamusaT Hypu OWiIaH cypMmanaHamu. byHmaid niam
FOAT M33aTiIM OO yinyriurugan gpakat “xuro6”” (“KaTbuii Kapop™) Wynam Ounan
XOCUJI KMJIMHAIM Ba Xapdiapy KaauMmanap kuiiumura curMmaiau. Kum AninoxHu
TaHWca TUIMU aitanMail konaau. Opud ¥3 MabIyMoTIapu MOXUSTHAAH HOOpa Toma
onMaii Kosaau. Kum OyHu 3aBKuHE TonMac 3KaH, ommmaiian” [1: b.238.]..

Xoxa Myxamman IlopcoHnHr mabHaBuil Mepocuna “@apocar” axJIOKU
OapKaMOJITMKHUHT SHT FOKOPH Japakacu cudaTuaa TaIKAH KuiuHaaw. Anbarra,
cypuéna xkaMoJIOT aHTaIl, Ouauil, UpGoH Tap3uaa MUK WHTYUTUB OUJIHIN Y3Hra
X0C pam3, uiopar, xosariap Owian udopanaHagu. COJUKHUHT XaKUKATIaH
radaTaa KOJIMACIUTH YHUHT (apocatura 60FIuK 0ynaau. bupok yHUHT MabHaBHii-
axXJIOKU MOXHSITH MHCOH OOPJIMFUHUHT TyO HETM3JIapUHU KYpcaTuO OepyBYM OMUI
O0yna onmaau. IHCOH OMIMMIIM, aKJIJIM, XaMMa HapCaHW TYIIMHAJIUTraH cudatiapra
ara OyuIIM MyMKHH, JIEKUH gapocaTtu OyiMaca xaMmacu 0ekop. Xoxa Myxamman
[Topco “dacnyn xuto0” acapujga “a3 WIM XylTap Xe4 Yu3 HUNUCT -71e0
TabKUIJIANU .

Kanumaa MoBapoyHHaxp Ba XypocoHaaru Majapacaiapaa “®apocar wimu” daH
cudaruga YkUTWITaH skaH. Mabiymornapra kypa, Camapkanna, byxopo, Xusa,
Tomxkent, banx, Kykon, Xupor Ba barnon onuii magpacanapuna dapocat WiIMu
Tanabamapura TYpT w1 moOaiHuaa YTuiaraH (aHJapHUHT Y3IalITHPUITAHIUK
JTapaKaCMHU aHWKJIOBYM WMTHXOH Tap3Wja, S’bHW SKYHHA JaBiaT Ba KaMUST
CUHOBH IIAKJIAJA TamKWI dTrirad. @apocat wimu Gannnan myBadakusaTiau yTa
oJIMaraH OUTHUPYBYM Y3 XMUCOOUIaH siHa OUp WK1 Majipacajia Koauo aoxuaa 1actyp
acocuua Taxcwi osmira MaxOoyp Oynran. MkkuHum maportaba xam eTapiu
Japakajga caJloXUsIT HAMOEH 3Ta 0JiMaca, YHra KailTa UMTUXOHTOIIIUPHUII XYKYKH
OepunmaraH Ba ymyMmuii Maspudatu HucOatan cyct aed 6axonanran. A0y Anu ubH
Cuno: “®apocat neb ce3rujaH KejaJuraH HIIOPAHUHT acjl MabHOCHra Te3ja
eTUIIMOKKa aiTunaau”, ned Ttabpud Oepran. dapocatr yu Typra OYiauHaIu:
Nitmonwnit dhapocat, Kacouit papocar, Xunkuit papocar. Uitmonuit papocar dakar
MYyMUH OaHpanapaa Oymaau. MYMHUHIApHUHT WYMJIaH XaM AJUIOXHUHI Hypura
Mmytappad Oynaranmapruna cazoBopaupiap. MiMoH kanwa kywim Oyica, ¢dapocar
XaMm 1y gapaxana yTtkup Oymaau. Kan® - MyMuHHUHT Ky3rycuaup. 3epo,
['mitnonuit ¥3 acapnapuma [laliramOapumu3 amaixucCaIOMHUHT ““MYMHHHHHT
dbapocatuaaH KYpKUHT, YyHKH y AJUTOXHUHT Ha3apu Onsaan 6okaau [2: B.31.]..

By xomarma kan® y3upa xamMMa HapCaHUHT TYJIUK Ba XaKUKUN aKCHUHU
Kypcaraauran Kys3ryra aiylanaa. Yjiap AJUIOXHUHT HYpH Wjia XaK Ba OOTHIIHH,
Xauoa Ba XapOMHHM, TOaT OuWiaH MabCUSATHU (apkiaigwiap. AJUIOX MaH 3TraH

SXnT06- KaTbui Kapop

151



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

yerapajapuu acno Oy3maigunap. [laitramOapnap, aBiuénap Ba  COJIMX
Oannmanap uitmonuii papocar coxubOugupnap. Opamiap Asiox Hypu Ouiad
Kapaiurad MyMHHJIapTa 030p OEpHIlIaH CaKJIaHMOKJIApU Kepak.

Kacouit dapocar “Mykracald” sbHHM KacO KWIMO »puInmiIaaurad ¢dapocar
Hadakar MyMHUHIIap Oanku, OomKamapaa XxaMm Oymaau. Y UMOHHHM TaK030 dTMaIu.
Kyn yxkuO-ypranui, Mamk KAjauil Ba pué3aT OuilaH 1o3ara 4ukaad. byHu Kympox
KampuéTunnap, Jaxonap, Mamxyp cuécaTaoHiap XaéTHHM Ba ylap amaira
OIIIMPraH uluiap/a Kysarca oyaau.

Xunkuit papocar MHCOH MUSICH KaTTa KM KUYUK OYnuimm, OypMaJapuHUHT
Kall Jmapaxana Kyn OVJIMIIM YHUHT akK/UIM Ba CAJIOXUATIM SKAHIUTHHU KYII
Kuxatmad Oenrunabd Oepamu. MHCOH MUSCHHUHT OFMpiurd TaxMuHad 1400
rpaMM Ba YHJAru HEWpoOH Xyxkaipanap 16 mummapara skuaaup. OgaM3or 0omka
YKOH30TJIapAaH MUSICUHUHT XaXMU Ba OFUPJIUTH Oopacuiad GapK KWy, axpaino
Typaau. Jlemak, uHCOH (papocariu €ku papocarcus Oyaumm MyMKuH 3kad. LLlyHuHr
YUyH Tapukariap, TacaBBy( auioManapu (apoCaTHUHI HMHCOH MabHaBUU
OJJAMUHHUHI acocu cudaruja Kypa ojiraniap.YHUHT MaBXYUIUTU WMHCOHJA 3€XH
VTKUPIIUTH, CE3TUPIIUK, 3UMPAKIUKHY OIIHMpap dKaH. PapocaT axJIOKU KOMUILIUK,
MabHBauWW ETYKJIMK acocu cudaruia TaiakuH dTuiaau. Xoxa Myxammaz Ilopco
acapiapyja axJoKuil macanaiap TaxJmiauaa ¢apocar WiIMHTa aloxXuja YbTHOOP
KapTaau.YHU KOMMJI HMHCOH cudatiapu, (¢(a3wiaTIapuHUHT MYXHM TE€HE3UCH
cudaruaa uirapu cyprad.lllynunraek, yaunr “Puconaum kyacus”, “d@aciyn XUTo0”
acapyapyia ajoxua axJIoKHil Kapauuiapyu 0a€H 3TwiraH. XyCycaH yYHUHT “XyCHH
XyJIK’ XaKugard Kapiuoiapy axJIOKWW KOHIENIUSIApHU HILIA0 YMKUIIIA MYXUM
METOJIOJIOTUK acoC OYJIraH JASHHII MyMKHUH.

[y wmabHOma, Myxamman Ilopco y3ununr “dacmyn-xuto0” acapuma
KyWujgara XaaucHU kKeatupaau: “Myxamman (c.a.B.) auTauiaap: MYMHUHJIAPHUHT
MMOHHA KOMWIM YHPOWIM  XYJKIHCUAMP. MEH  CH3JapHUHI  YHMPOWIIU
XyJKmruaru3mManaeauiap [3: b.374.]...

Amaiiap oxatiiap OujaH KM3UKHUII Ba KYpKUII OwiaH Oynamu. AXJokiap
Tabuuit 6ynaau, yuu puésat Ominan TapOous OWiIaH Ty3aTUHIIIAP, TOKJIaHTIap. Arap
axJoK CcofJIoM Oyiica Ba NOKJIaHraH Oyica (SIXWIM) YYHKH y HHUIATH TYFpH
kumugaruda ¢oiga 6epanu. YHuHT y3aru (aciu) To3a Oyica, TaOMaTH YUPONIIH
Oynca, aciu ok Oyiica myHaa (orina kwtaau. Yupoitnu xynk Oy Taduuii purpatian
YyTyBuM 3Mac, anbarra y gaszunarra yrumaup.un Ba q1yHéna tabunii onarra kypa
»xopuit smacaup. bagan puézatu yuyH, axJiok TapOUsiCu y4yH, y Ouian Had)c Ba XajK
Annox Ba pacynura capd Kwimil yuyyH uponaa kuiuHaau. A0yn Kocum Xakum
TepMusuil aitaguiap: XyCHH XYyJKHMHI FOSICM 3HI XYJKM €MOH OwiaH Oupra
AMIOBYM, YHU EMOH XYJKIU €0 TYMOH KWJIMHAIW, aciiua OJaMIIAPHUHT XYJIKU

152



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

YUPOMIIUCH Iy AUP. AJJIOXHUHT aBIUENAPH XAIKUAAH XOJIUCIAPH YIAPHU Y31 YUYH
TaHnaad oJyiraH.Yiapra mry sSXIIM XyJIKJIapHU UKOOJ KWraH. YJapHU Y3 KYWHHIA
cakjiaraH Ba yJjapHM OolIKajap/aH pamk (KU3FOHTaH) KWiIraH. Yiap MIyHAai
KUIIWJIAPKH, YIAPHUHT TYFIIMIUIAPU TOK, YCUIIUTAPU YHMPOWMIIU, TabuaTiapu cod
Oynran, cyHrpa AJUIOX yiapra ofo0 OepraH, OJOOWHHM YHUPOWIM KHWJITaH, WIM
YpraHras, TabJIMMIIAPUHYA YAPONIN KAJITaHIapInp.

Myxamman Ilopco ¢uxpura xypa, omammapHuUHT Oab3uiapu Tysra
yxXmamaay, ymnapaa (paxMIMCHHM Toma oJjMaiicaH, yimap Xakujaa mnaiiramoOap
alTrannap: ogamiap MabAaHiap KaOuaupiap, KOXWIUATAA SXIIWIapy, UCIOMIa
XaM SIXIMuIapuaup. Arap KUMJIaKy, MaHa 11y MOKJIWK, TyFUJIUIIIard Ba TaOuaTaaru
3aKOBaT Ba HUSATHUHT TYFpwiIdrd OynMaca, y Hadc pué3aTd Ba axJOKUHU
TapOMsicura Xapakar KWIHILIK, [IaXBaTura Kapim Kypamuiyd kepak. CaOp Owian
YMPHUHU YTKa3MOFHW JIO3UM. UyHKH, AXIIWIMK ONAT Y4YyH, EMOHJIMK 3Ca JXTHUEK
YUYYHIUD, AEUN.

bynpail tapOusinaHran AxXmM XyjlK Ba Myomajara 3ra KHUIIWJIapHU XO0xKa
Myxamman ITopco “Poxuna” ned tabpud Oepamu. Poxuna nebd tysHuHr cacdapra
MUHUJIQUTaHU alTuiaau. Y ypratuiaau, YUHUKTUPUIAAU, UTOATIH OVIIUIIN yIyH
0106 Gepunanu. Y xyxaituaura 6yiicyHaaurad 6yaamau. EMonmmry 6unan sxmmimk
Kwiaau. Oracura xop Oynm0, Hadcu OuiaH SXIMMWIMK KWIaau. OTracu YHU
TapOusiaiiiu, EMOH XoJaTiapu MYKoiaau, XaTTo 3racu OJauaa Oup MaH3WiIra sra
Oynanu. YHU OUpOp KHUIIWIra yHTa STajvK KWJIraHW KyiMalau Ba yHU OUpOBra
MYyTJIOK O0epu0 ro0opMmaiiiu. Y 3raCUMHUHT SHT SXIIM MYJIKH XUCOONaHaau. X0xa
Myxammaz [Iopco MHCOHIAPHUHT SXIIWIMKKA, I3TYJIUKKA WHTUIMIIIAPUHUA, XaK
OJAMJa MTOATKOp OYIuIUIapUHM, WHCOH HWHCOHra MyTeb, TOOEbh 5Mac, Y3
Po60uiicura uroaTtkop OViHINM, YHUHT y3rajap OWiaH KaHYaJUK axwui Ba WHOK,
WIMK MyHOcabatiapaa Oyaummra OOFINK SKaHIUTHHU YKTHPAJIH.

Xoxa Myxamman [Topco y3 naBpUHHMHT alpyM KUIIWIAPUHU XYyJIK-aTBOpPIA
KYCypJu SKaHJIUKIApUHU Oa€H 3Taiu: OJaMIIAPHUHT XOJIM XaM LIyHAai, Oupopra
PabOwuiicura uroarnu OViicynyBuu Poxunmacunu Tommaiican. Hadcunu mnbomarra
ONIATJIAHTUPTaHUHU TOMHIN KUHUMHPOK. Arap ‘“Poxmma” Oynca Ganma Pob6Ouiicu
Xy3ypuaaH KarTa HacuOara sra Oymanu. YHIaH HacuOagopiuru OWjiaH HaXoT
tonaau. Hadcuuu nmoknaiau, Xynkuau sximianau. Kyken odwiaau, ToMupiapu
rommariau. Kanou sHrumanaaym. 4upoim XyinK Macanacuaard Gpukp mymoxasa Ba
KapalUlapHU TacaBBy(dra OaruIlJIaHTaH akcapHusT acapiiapia KYpulll MYMKHH.
UyHnku, TacaBByd y3u TyTacaBBuduiap Tabpudu OunaH aiTranaa “racasByd Oopu
axJIOKIyp”, Illy MabHO/Ia MHCOH YUYYH 3HT MyXHUM cu(datiapaaH Oupu Yuponiu XymkK
SKaHIUTH TYyFpucugaru ¢ukp kenubd unkaau.TacaBBYy(HUHT 3aMOHABUN WIIM-
(bangaru sHT KT YpranuiaaéTraH TOMOHJIApH aXJIOKUM-UP(OHUIT KUXaTIapH Jecak

153



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Mybomara Oynmariaun. Xoxka Myxamman [Topo mabHaBUiT Mepocumaru dapocarian
OYIIUII, YUPOUIIN XYJIKJIM OYIIUII, Y3JIUKHM aHIJIaIl WYKH, OOTUHHIN MOKJIUK, Kajo
MOKU3aIUTH, Hac TapOusicu Kabu TylIyH4YaIap MHCOH TYIIYHYACH OuIaH YUFyHIIMK
kacO sranu. llly MabHOA XaM ylnapHUHT UPGOHUN aXJTOKUH MOXUSTUHU YPTaHMIII
ycub kemaérran €m amiop TapOuscuaa QoimamaHuIl WYUIApUHU HILIA0 YUKHII
OyryHTH KyHAa noiazap0 MacananapjaaH Oupuaup. SHTUIaHUWII, MabHABHHA
UCJIOXO0THap JAaBpuaa OyHAAll KOHIENTyad FOSJIADHU KOMIUIEKC TaJKHKOTIapra
TopTuill  MyXumaup. [noOamnamyBHUHT  canOuii  TabCUpPU  HATUXKACU[A
axXJIOKCU3JIUK, MabHABUH KAIIIIOKJIUK MHCOHHU MHCOHTA KapIIu KUIUO KYsETraHu,
WHCOHHM Hadc rupaobura TopraéTranu OyHAAW KapIiajJip TU3UMHUHHU sHaJa
YyKyppoK YpranuimHu Taka3o dstagu. Cydwuiimap UHCOH OOTMHHU MOKJIAIL,
KJIOHUHT, pyXHUHT HIapadiaHUIIUra SpUIIHINTa UHTUTIAIUIAP. Wy xvxatsan HUHCOH
KaJIOM AJUIOXHUHT >KWJIBaroxu, Oy olimHa To3a, capuuira Oyica, AJUioX HypH,
AJI0X MIMY XMKMaTH yHJA ITyH4Ya TUHUK akc 3Taau.[1ly kabu uinoxuért pyxu Ousnax
CYFOPWITaH cyGUIJIapHUHT TABJIMMOTH/IA 30XUPUIN Ba OOTHHUI OJlaM yHFYHJIAIuO,
Amnox, Tabuar Ba MHCOHHUHT STOHAJIUTH XaKuJaru JyHEKapall 13ara Ynkaiam.
doiigaaHnIraH agaduérTaap
1.Myxamman [lopco. ®Dacny-n-xuro6. Kynésma. Tapxuma H.b. — Byxopo:

Koron, Hakmbannus tapukaru my3seiin pouau. Mus.42. -b.238.

2. Myxiimanua A6y Myxamman Aoaynakonup Kuitnonuii. PaGooHMinkHN
anrmam. Tapxkumon: Tynkun MHWitco yrmu. T.: “lllapx” nampuér-marbaa
aKIUANOPIIVK KoMImanusicu., 2015. —b.31

3. Xoxa Myxammazn Ilopco. ®acn-yn-xutob6 O6u Bycyn-un ax0606. WHB.
42.1331.-b.374.

NASRULLOHXON HARBIY NIZOMIDA QO‘SHIN TUZILISHI HAMDA
SARBOZLAR TA’LIMIGA OID QONUN QOIDALAR VA BUYRUQLAR
TAVSIFI

Yunus Shukurillayev.,

Buxoro davlat texnika universiteti.

Tarix fanlari nomzodi, dotsent.

Ten:+998 (93)450-81-14

Annotatsiya: Maqgolada O‘zbekiston Fanlar Akademiyasi Abu Rayhon Beruniy

nomidagi Sharqgshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondida saqlanayotgan Abbosquli

Mirzo Kirmoniy tomonidan 1272 hijriy (1856) yilda yozilgan “Buxoro davlatining

harbiy nizomi”’dagi qo‘shin tuzilishi hamda sarbozlar ta’limiga oid qonun-qoidalar

va buyrugqlar tavsifi keltiriladi

Kalit so‘zlar: Nizom, sarboz, sarjuqa, muxabbir, rasad, dasta, bahra, shapur, tabl

154



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Bugungi kunda O‘zbekiston tarixini xolisona o‘rganishda arxiv fondlarida
saglanayotgan qo‘lyozma manbalari muhim ahamiyat kasb etadi. O‘zbekiston
Respublikasi Prezidentining “Qadimiy yozma manbalarni saglash va tadqiq etish
tizimini takomillashtirishga doir qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risi”dagi qarori [1]
bu borada amalga oshirilayotgan ishlar rivojiga muhim qadam bo‘ldi.

Amir Nasrullohxon (1827-1860) xonliklar orasida birinchi bo‘lib muntazam
go‘shin asos solgan, harbiy islohotlar amalga oshirgan hamda Eron, Turkiya va
Yevropaning eng rivojlangan (Angliya, Fransiya, Germaniya) harbiy nizomlari
asosida harbiy nizom ishlab chiqgan sarkarda sanaladi. O°‘zbekiston Fanlar
Akademiyasi Abu Rayhon Beruniy nomidagi Shargshunoslik instituti go‘lyozmalar
fondida mang‘itlar sulolasiga oid 3 harbiy nizom saglanadi. Abbosquli Mirzo
Kirmoniy tomonidan 1272 hijriy (1856) yilda yozilgan “Buxoro davlatining harbiy
nizomi” [2, v-93], Amir Abdulahadxon davrida Rossiya harbiy nizomi asosida
Mullo Xolmurodbiy va Mullo Muhammad Togiy tomonidan tayyorlangan nizom [3,
v-123] hamda 1308 hijriy (1890-1891) yilda Mirzabiy To‘gsabo tomonidan
kengaytirilgan gqo‘lyozmalar [4, v-193] bo‘lib forsiyda yozilgan mazkur manbalar
hanuzga gadar ilmiy muomalaga Kiritilmagan.

Amir Nasrullohxon tomonidan qo‘llanilgan “Buxoro davlatining harbiy
nizomi”’da qo‘shin tuzilishi, sarbozlarga ta’lim berish odobi hamda ta’limiga oid
qonun qoidalar va buyruglar to‘g‘risida qimmatli ma’lumotlar keltiriladi:

-“Har bir kishi dastada o‘zining joyi va maqomini bilishi kerak. Birinchidan,
baland qomatli sarbozlarni safning avvaliga qo‘yish lozim bo‘ladi. Safning boshidan
oxirigacha shu tartibda, ya’ni balanddan pastga qarab qo‘yiladi. Bu tartibga
dastajotda ham rioya qilinadi. Sarbozlardan saralangan bahodirlar dastasi boshqa
dastalardan balandroq bo‘lishi shart. Ikkinchidan, safdagi har bir sarboz o‘zining
oldidagilarni — chapu o‘ng, oldu orqasidagilarni tanishi kerak. Har gqachon safga
turganida o‘sha tartibda tursinlar, bu qoidaga xilof gilmasinlar. Ikkinchi saf ham
xuddi avvalgi safdagi tartibda tuziladi” [2, 1%-varaq].

Nizomda keltirilgan Buxoro amirligi muntazam qo‘shini tarkibi xususidagi
quyidagi ma’lumotlar Rossiya imperiyasining josuslik, razvedka ma’lumotlari
hamda boshga mahalliy manbalar bilan tagqoslash imkonini beradi:

-“Bas, bilsinlarki, ikkita safda yuz sarboz saf tortsa, uni “Dasta”- (432) deb
nomlaydilar. Dastaning yarmini “Rasad”- (4,) deb, birinchi yarmi o‘ng rasad,
ikkinchi yarmi chap rasad deyiladi. Dastaning to‘rtdan birini “Bahra”- (8.+), to‘rt
bo‘lak birinchi bahra, ikkinchi bahra uchinchi bahra, to‘rtinchi bahra deb nomlanadi.
Birinchi va uchinchi bahralarni o‘ng bahra, ikkinchi va to‘rtinchi bahralarni chap
bahra deyiladi. Birinchi safning o‘ng qo‘lidagi birinchi sarbozni o‘ng namoyanda,
ikkinchi safning chap qo‘lidagi oxirgi sarbozni chap namoyanda deyiladi. Dasta

155



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

boshlig‘ining joyi dastaning o‘ng tomonidagi birinchi safda turgan sarbozning
yonida bo‘ladi. Dastaning birinchi noibining joyi chap rasadning oxiridagi uchinchi
sarbozning orqasida bo‘ladi. Dastaning ikkinchi noibining joyi o°‘ng rasadning
boshidagi uchinchi sarbozning orqasida bo‘ladi. Birinchi vakil ikkinchi safda dasta
boshlig‘ining orqasida turadi. Qolganlar ikki noibning orqasida turadi.

Dastalarning orasi bir gadamdan bo‘ladi. O‘ng va chap rasadlarning “Sarjuqa”
(Sarjuga — (44s>) olti kishidan iborat harbiy gismda vzvod komandiri) oldingi
safdagi sarbozlar bilan bir qatorda turadi. Qachonki, dasta boshlig‘i dastaning chap
tomoniga kelsa, noiblar o‘z joylarini o‘zgartiradilar. Birinchi vakil esa aksincha,
dasta boshlig‘ining orqasidan keladi. Birinchi favjning birinchi dastasi “Bahodir”’lar
— (v%) deb nomlanadi. Ulardan keyingi birinchi, ikkinchi, uchinchi, to‘rtinchi,
beshinchi, oltinchi, ettinchi va sakkizinchi qatorlarni “Muxabbir’lar (Muxabbir -
(arabcha: s32) sozi arab tilidagi “xabar” (L:3) - ya’ni axborot, ma’lumot, yangilik So*zidan
kelib chiggan bo‘lib, Xabar beruvchi, axborot etkazuvchi - ya’ni, ma’lumot tarqatuvchi
shaxs ma’nosini anglatadi) deyiladi. Ikkinchi, to‘rtinchi, oltinchi va sakkizinchilar
o‘ng qo‘l, qolganlari esa chap qo‘l deb aytiladi. Birinchi, ikkinchi, uchinchi va
to‘rtinchi bahodirlar dastalari o‘ng tomon qolganlari esa chap tomon deyiladi.
To‘rtinchi va beshinchi dastalarni markaz deydilar. Bahodirlar dastasining
birinchisini birinchi guruh, ikkinchi va uchinchisini ikkinchi guruh, to‘rtinchi va
beshinchisini uchinchi guruh, oltinchi va ettinchisini to‘rtinchi guruh, sakkizinchisi
va muxabbirlarni beshinchi guruh deydilar. To‘rtinchi va beshinchi dastalarni
markaz guruhlari deydilar, sakkizinchi va muxabbirlarni oxir guruhlari deydilar” [2,
1° -22 varaglar].

Amir Nasrullohxon qo‘shinidagi qoidalar, xususan harbiycha buyruqlar o‘sha
davrning eng zamonaviy qo‘shinlarida ham keng qo‘llanilgan.

-“Sarboz shapur (surnay) va tabl (do‘mbira) chalinganda o‘sha joylarida
zudlik bilan bo‘lishi kerak va bunda “Hozirbosh!” — (Jiki &) (saflan) buyrug‘i
beriladi. Safda gap-so‘zsiz va harakatsiz atrofga qaramasdan turishlari lozim.
O‘zlarining dasta boshliglarining amrini kutishlari lozim. Sarbozning safda turish
qoidasi shuki, u oyoq poshnalarini bir-biriga juft qilib, oyoq uchlarini to‘rt barmoq
kenglikda ochib turadi. Masohat (oyoqning joylashish) qoidasi shuki, oyoq uchlari
aylananing to‘rtdan biri miqdorida bo‘ladi. Poshnalar esa aylana markazida bo‘ladi.
Oyoqlar ochilib, poshnalar juftlanganda aylananing to‘rtdan birida uchburchak hosil
bo‘lishi, tizzalar oldinga chigmasligi, o‘ngga yoki chapga moyil bo‘lmasdan
nihoyatda tekis turishi, safda turganida shovqinli tovushlar chigmasligi, ko‘kragini
oldinga chiqarib, qorinni ichkariga tortib, elkalarini tekis qilishi, badan toshdek qotib
turishiga e’tibor qaratish lozim, bo‘yni va boshi yuqoriga, yuzi oldiga garashi, oyoq
ostiga qaramasligi kerak™ [2, 2°- varaq].

156



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Rohatbosh!”- (Uikea),) (“Bombsno”, erkin bo‘l) buyrug‘i berilganda o‘ng
go‘lning kaftini chap qo‘lning kaftiga urib, zudlik bilan kamarbandning muqobiliga
qilinadi. O‘ng qo‘l barmogqlarini chap qo‘l kaftidan o‘tkazib, o‘ng qo‘l bosh
barmog‘ini chap qo‘l kaftining o‘rtasiga qo‘yadi. Chap qo‘l bosh barmog‘ini esa
o‘ng qo‘l bosh barmog‘ining oxirgi bandiga olib boradi. Zahmat etmasligini nazarda
tutib, qo‘llarini pastroq tushiradi. O‘ng oyog‘ini erga urib, oyog‘i qornini ichiga
tortib, o‘ng poshnasini chap oyog‘ining poshnasiga ursin. bu harakatni qo‘l va
oyogqlari bilan bir paytda qiladi, bunda o‘ng oyog‘ining tizzasi bukilmasligi kerak.
“Xabardor!” —(Ll ) (“CmupHO”) buyrug‘i berilganda esa, qo‘llar zudlik bilan ikki
yoniga tekis tegiziladi. Agar qo‘lida to‘fang (miltiq) bo‘lsa, uning qo‘ndog‘ini o‘ng
qo‘l bilan wushlaydi va ikki qo‘li chap tomonida bo‘ladi. Oyog‘larini
hozirboshdagidek bir-biriga juft qilgan holatda qo‘yadi va chap oyog‘ini bir
harakatga keltirib qo‘yadi. “Nazar barost!” —(<wl Az JBi ) (“HampaBo”, o‘ngga)
buyrug‘i berilganda, sarboz butun badani va a’zolari, ko‘zi ham harakat qilmasdan,
dastaning o‘ng tomonida turgan sarbozlarning ko‘kragi tomon garaydi. Bu
buyrugning foydasi shuki, agar dastadagi sarbozlar oldinma ketin turgan bo‘lsalar
hammalari bir xilda rostlanadilar. Bir-birlaridan orqaga qolmasliklari lozim. “Nazar
bachap!”- (g4 &I (“Haneso”, chapga) buyrug‘ida esa yuqorida zikr
gilinganlarning teskarisi amaliyoti bajariladi. “Nazar bapesh!” —(Jiwds &) (oldga)
buyrug‘ida o‘zining yuzi tomonga qarash tushiniladi. Bu buyruq dasta yoki favjda
biron harakat bo‘lsa, shu harakatni tugatib, forig® bo‘lish uchun beriladi. Dasta
boshlig‘i dastaning qaerida bo‘lsa, bu buyrugni eshitgach, o‘z o‘rniga kelib turadi.
“Barost rost!”-(<w ) <l 42 ) (“HampaBo”, o‘ngga) buyrug‘i jarayonida ikki harakat
amalga oshiriladi. Birinchi “barost’ni eshitganda o‘ng oyog‘ini ko‘tarib, chap
oyog‘ining qorniga tegizadi. Biroq chap oyog‘i harakat gilmay turadi. Ikkinchi
“rost”ni eshitgandan so‘ng panjasi va poshnalarini harakatga keltirib, o‘ng tomonga
buriladi. Burilgandan so‘ng oyoqlar orasi doiraning to‘rtdan biriga ochiq turadi.
“Bachap chap!” (“HaneBo”, chapga) buyrug‘i ham ikki harakatdan iborat bo‘lib,
birinchi “bachap” buyruqda chap oyog‘ini harakat qildirmaydi va o‘ng oyog‘ini
ko‘tarib, avvalgi kabi chap oyog‘ining qorniga tegizib turadi, ikkinchi ‘“chap”
buyrug‘idan so‘ng chap tomoniga o‘giriladi. Bunda chap oyog‘ining poshnasi
markazdan qochmasligi kerak. U buyrugni eshitganda zudlik bilan o‘z markazidan
chapga qaytib, xuddi “Xabardor!” buyrug‘idagidek o‘ng poshnaga tegib, juft bo‘lib
turadi [2, 3? varaq].

Yugqorida keltirilgan buyruqlar hamda unda amal qilish qoidalari nafaqat o‘sha
davr rivojlangan davlatlar havrbiy Nizomlari, balki amaldagi Rossiya federatsiyasi,
O‘zbekiston Respublikasi Qurolli Kuchlari Nizomlari bilan ham o‘xshashlik
jihatlari ko‘zga tashlanadi [5, c-22, 6].

157



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Front!”- (&is8) (“OrcraButs”,), “Tarafi rost kard!”- (2S &l s k) “Tarafi
chap kard!”-(28 @ <ik), “Chahor bachahor march!”- (g% 4= J4%2), “Du
badu march” —( gJ & 52), “Chahor barost!”-(<!» J42), “Chahor bachap”-
(22 W), “Chahor baagb” — (2= ), “Busta basta” - (4w 43w ), “Du badu
march!”-(@J‘-ﬂ 9% 99), “Busta barost!”- (<l 43w), “Busta bachap!”-(ga 4iws),
“Busta ba’qb!” — (< i), “Ohista march!”-(z % 4<wal), “Zud march!”-( 25
zuW), “Mayl barost!” —(&» 2 ), “Mayl bachap!”- (¢ J=), “Holt!”- (&),
“Qadam baland!”- (:i'a%), “Darjo march!”- (g 4>_3), “Qadami kytoh!” - (s
ol sS), “Pahlu rost march!”- (g e Sl sig), “Pahlu chap march!”- (% ¢ 5i¢),
“Pas march!”- (g o), “Pesh!”- (Giw), “Qator barost!”- (&l JUs8), “Qator
bachap!”- (g~ &), “Qator barost!”- (<l Jk8), “Qator bachap!”- (v Jdd),
“Barost rav!”- (su <l’»), “Bachap rav!”- (52 ), “Bamarkaz rav!”- (3, S4),
“Bamador rav!” — (5o usi), “Barost muxtalif march!”-(g e alida ol }y),
“Bachap muxtalif!”- (<ilide ), “Barost kard!”- (208 <wl’y), “Barost muxtalif
march!”- (Fb <ilida Sl ), “Bachap muxtalif march!”-(gJw <ilide ), “Agb
barost!”-(<wl )2 i), “Aqb bachap!”- (¢ <& ), “Bozu rost pesh!”— (Wb sk
), “Bozu chap pesh!”-(Ciy @ 93%), “Davrai barost kard”- (208 <l 8 99),
“Davra bachap kard”- (28 ¢~ 0,99), “Bomarkaz barost kard”-(2,8 <l 38 4)),
“Safdur march!”-(zw ida), “Saf nazdik march!”-(g e &} dia), “Barost
tashtivon!”-({edd Gl ), “Bachap tashtivon!”-(0s£845 ), “Rasad boz!”-( &<y
JR), “Dasta bisoz!”-(Juw 4iwd), “Bahra bisoz!”-(J o ¢2), “Pesh dasta bisoz!”-
(Sh At i), “Pesh rasad bisoz va pesh bahra bisoz!” -( o g Gl § S Ma) Gl
Juws), “Dasta tunqator!”- (Jécs 43wd), “Rasad tungator va bahra tungator!”-
(U8 o g 9 WS May), “Rost dasta bisoz!”-(Jlw 43w wuly), “Chap dasta
bis0z!”-(Jlus 4iwa 23), “Du saf bisoz!” [2, 4° -15? ga qadar varaqlar] - (Jbw e 52)
va boshqga yuzlab buyruqlar, ular ijrosi jaryoni ko‘rsatib o‘tiladi. E’tiborlisi
shundaki, ba’zi buyruqlar jarayonidagi harakatlar yo‘nalishi maxsus chizmalarda
ko‘rsatib o‘tiladi. Bundan tashqari, Nizomdagi ba’zi qoidalar qaysi davlat harbiy
Nizomlaridan olinganligi ham tilga olinadi. Bu esa, amir Nasrullohxonning o‘sha
davr Yevropa harbiy Nizomlariga ham katta qiziqishlar bilan e’tibor qaratganligidan
dalolat beradi:

-“Se saf bisoz!”- (4w —aa 4w) —Angriz(Angliya-Y.Sh) nizomi bo‘yicha
tashtivon dasta har doim ikki saf bo‘lgan. Shuning uchun bu buyrugning qoidasi asl
kitobda bayon qilinmagan bo‘lsa ham bu joyda bayon qilamiz. Qoida bu tartibda
bo‘ladi: dasta uch gqismga bo‘linadi, avvalgi uchdan ikki qismi harakat qilmaydi,
oxirgi undan bir qismi buyruq berilishi bilan bir qadam orqaga march qiladi va
buyrugdan so‘ng yuzini o‘ng tomonga qilib, birinchi saf march qiladi, ikkinchi saf
joyda march qilib turadi. Birinchi safning oxirgi sarbozi ikkinchi safning birinchi

158



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

sarboziga etib kelganda ikkinchi saf sarbozlari ham unga ergashib march qiladilar.
“holt”, “Front nizom!”-(pUx: <5 3) buyrug‘i berilgach, uchta safga ajraladilar. Bu
Faransa (Fransiya-Y.Sh) nizomiga binoan bo‘ldi [2, 14° varaq].

Xotima qismida Buxoro davlatining harbiy nizomi umumiy qoidalari
muxtasar bayon qilinadi va yozilish sanasi sifatida 29 rabi’ul avval, 1272 (1856) yil,
Buxoro shahrida, Abbosquli Kirmoniy tomonidan Malik ul-Vahhob zotning yordami
bilan tayyorlanganligi qayd etiladi.

Mazkur Nizom amir Nasrullohxonning sarkardalik salohiyati, etakchilik
mahorati va harbiy bilimini ochib beradi. 1852 yilda Qo‘qon xonligiga bosqin
boshlanishi bilan amir harbiy islohotlarni kuchaytirib, zamonaviy qo‘shinlarni
shakllantirish, Angliya va Fransiya kabi Yevropa davlatlarining harbiy qonun va
taktikalari asosida jang uslublarini joriy etishga intilgan. Bu esa, sobiq davrlar tarixi
bo‘yicha tarqalgan amirlarning mayishatbozligi yoki befarqligi haqidagi fikrlarni
inkor etadi. Shunga qaramay, mintagadagi ichki nizolar, xonliklar o‘rtasidagi
kelishmovchiliklar va malakali kadrlarning etishmasligi sababli boshlangan
islohotlarning to‘liq joriy etilishi va kutilgan natijaga erishish imkoni cheklangan
edi.

Foydalanilgan adabiyotlar
1. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentinunr 2022-yil 10-fevraldagi PQ-126-sonli
“Qadimiy yozma manbalarni saqlash va tadqiq etish tizimini takomillashtirishga
doir qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risi”’dagi qarori
2. Buxoro davlatining harbiy Nizomi. //Qo‘lyozma. O‘zR FA Shl. Ne2793. —V. 93.
3. “axllaill &l — (“Risolatun nizomiya”-Buxoro amirligining harbiy Nizomi).
//Qo‘lyozma. O‘zR FA Shl. Ne3322. —V. 123.
4, “axail) &l — (“Risolatun nizomiya”-Buxoro amirligining harbiy Nizomi).
//Qo‘lyozma. O‘zR FA Shl. Ne2794. —V. 193.
5. CrpoeBoit YcraB Boopyxkennwsix Cun Poccuiickoit ®enepatsiu (Beemen B
JENCTBUE MPUKa30M MHHHUCTpa 00opoHbl Poccuiickoit ®epepatsiu ot 11 mapra)
2006 roga Ne 111 MockBa Boennoe usnareictso 2006. C-22
6. V3bexucron Pecny6mukacu Ilpesumentunuar 2025 iun 14 despangarn
“Y36eKHCTOH Pecnyonukacu Kyponmnmu KyunapuauHr XapOuii HU30MIIApUHH
Tacquiaam  TyFpucupa’th  [1d-23-con  dapmonn. Y3Gekucron Kypomu
Ky4IapMHHHT VUK XM3MaT HHU30MH, Y36eKucTOoH Kypomid KydIapuHHHT
MuTH30M ycTaBH, Y36ekuctoH Kypommy KydwiapiHUHT [ apHH30H Ba KOPOBYIUINK
xu3maniapu Huzomu

159


javascript:scrollText()

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUFNING AHAMIYATI:
AN’ANAVIY VA IBN SINO NAZARIY YONDASHUVLARI ASOSIDA

Ro ‘zimuhammad To ‘xtasinov Nurmuhammad o ‘g ‘li

Mir Arab oliy madrasasi katta o ‘gituvchisi
Buxoro Davlat universiteti Islom tarixi va
manbashunosligi, falsafa kafedrasi doktoranti

Annotatsiya. Ushbu maqolada globallashuv jarayonining inson ruhiy hayotiga,
axloqiy qadriyatlariga va shaxsiy identitetiga ta’siri tahlil qilinadi. Globallashuvning
ijjobiy jihatlari bilan bir qatorda, u insonni ma’naviy beqarorlik, individualizm va
virtual olamga haddan tashqgari bog‘lanish kabi muammolarga olib kelayotgani ilmiy
asosda yoritilgan. Shu nuqtai nazardan, maqolada tasavvufning zamonaviy inson
tarbiyasidagi o‘rni, uning ruhiy va axloqily muammolarga echim berishdagi
imkoniyatlari tahlil qilinadi. Ibn Sinoning nazariy tasavvuf qarashlari asosida
tasavvufning aql va ruh uyg‘unligini ta’minlovchi falsafiy mohiyati ochib beriladi.
Shuningdek, maqolada virtual hayotda yashayotgan yoshlar orasida tasavvufiy
qadriyatlarni targ‘ib etishning zamonaviy usullari — raqamli ta’lim, onlayn zikr va
1jtimoiy tarmoqlarda ruhiy-ma’naviy kontent yaratishning ahamiyati yoritilgan.

Kalit so‘zlar: Globallashuv, tasavvuf, ma’naviyat, Ibn Sino, ruhiy tarbiya, virtual
hayot, yoshlar, ma’rifat, axloqiy qadriyatlar, zamonaviylik.

KIRISH

Globallashuv — bu dunyo davlatlarining iqtisodiy, siyosiy, ijtimoiy va madaniy
jihatdan bir-biriga yaqinlashuvi, insoniyatni yagona axborot va iqtisodiy makon
sifatida birlashtiruvchi murakkab jarayondir. U bugungi kunda taraqqiyotning
muhim omili bo‘lishi bilan birga, jamiyatning ma’naviy hayotiga ham chuqur ta’sir
ko‘rsatmoqda.

Shubhasiz, globallashuv insoniyatga ilm-fan, texnologiya, aloqa vositalari va
ma’lumot almashish imkoniyatlarini kengaytirib berdi. Ammo bu jarayon bilan birga
ma’naviy va axloqiy qadriyatlarning emirilishi, ruhiy beqarorlik, shaxsiy
individualizm va ma’nosizlik hissi kabi salbiy oqibatlar ham yuzaga keldi.

Bugungi zamon odami ko‘p narsaga ega bo‘lsa-da, ko‘ngil tinchini yo‘qotgan,
ma’naviy tayanchdan uzoqlashgan. Aynan shunday bir davrda insonni o‘z ichki
olamiga qaytaruvchi, qalb tarbiyasiga asoslangan tasavvuf ta’limoti o‘zining
dolzarbligini yana bir bor namoyon qgilmoqda.

Globallashuv davridagi ma’naviy inqiroz va uning sabablari

Globallashuvning salbiy ta’siri eng avvalo inson ma’naviy hayotida
sezilmoqda.
Uning asosiy muammolari quyidagilardan iborat:

160



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

1. Ma’naviy individualizmning kuchayishi. Har kim o‘z manfaati yo‘lida
yashaydi, ijtimoiy birdamlik zaiflashadi.

2. Axborot ifloslanishi. Virtual olamda haqiqiy qadriyatlar soxtasi bilan
aralashib ketadi.

3. Madaniyatsiz kosmopolitizm. Diniy va milliy farqlarni yo‘qotish, yagona
“global inson” konsepsiyasi orqali ruhiy ildizlarni uzish xavfi.

4. Ruhiy bo‘shliq va ma’nosizlik hissi. Moddiy farovonlik ortidan quvish
natijasida ma’naviy hayot so‘nadi.

Bu jarayonlar natijasida zamonaviy inson ruhiy jihatdan charchagan, o‘zligini
anglashdan uzoqlashgan. Shu bois globallashuvning bu ma’naviy inqiroziga
javoban, ruhiy uyg‘onish manbai sifatida tasavvuf ta’limoti yana kun tartibiga
chigmoqda.

Tasavvuf mohiyati va uning inson tarbiyasidagi o‘rni

Tasavvuf — islomiy ma’naviyatning qalb markazi, insonni ichki poklanish,
axloqly yuksalish va Haq bilan yaqinlik sari yo‘naltiruvchi ruhiy tizimdir.
Uning mohiyatini “Allohni tanish” (ma’rifat) va “nafsni engish” (tazkiya)
jarayonlari tashkil etadi. Tasavvuf zohiriy ibodatlardan ruhiy mazmunni ajratmaydi,
balki ularni bir butun tarzda inson kamoloti yo‘liga aylantiradi.

An’anaviy tasavvuf maktablari — Yassaviya, Kubraviya, Nagshbandiya,
Qodiriya kabi suluklar — jamiyatda axloq, poklik, sabr, halollik va muhabbatni
tarbiyalashni maqgsad qilgan. Bu tariqatlar asrlar davomida musulmon
jamiyatlarining ijtimoiy barqarorligiga, ruhiy muvozanatiga va tinchligiga asos
bo‘lgan.

Ibn Sinoning nazariy tasavvufi va uning dolzarbligi

Ibn Sino (980-1037) — Sharq falsafasida aql va ruh uyg‘unligini mukammal
tarzda tushuntirgan mutafakkir. Uning fikricha, insonning haqiqiy kamoloti — bu
aql orqali ruhni Haq sari etaklash jarayonidir. U tasavvufni “aql va tajriba orqali
Haqiqatni idrok etish” deb ta’riflaydi.

Ibn Sinoning nazariy tasavvufi an’anaviy tariqatlardan farqli ravishda falsafiy
asosga ega: u ruhiy yuksalishni uch bosqichda ko‘rsatadi:

1. Tazkiya — inson o‘z nafsini poklaydi, shahvat va g‘azab kuchlarini
nazoratga oladi.

2.  Tajalli— qalb ilohiy nurlar bilan yorishadi, bilish va idrok yuqori darajaga
chiqadi.

3. Itithod — inson Haq bilan ma’naviy birlashuv holatiga etadi.

Bu yondashuv globallashuv davridagi inson uchun g‘oyat muhimdir. Chunki
bugungi davrda inson “aql”ni haddan ortiq gadrlab, “ruh”ni unutgan. Ibn Sino esa

161



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

aqlni vosita, ruhni esa magqgsad sifatida ko‘rsatadi. Shu jihatdan uning nazariy
tasavvufi zamonaviy ilm va ruhiyatni uyg‘unlashtiruvchi mukammal modeldir.
Tasavvuf — globallashuv muammolariga javob sifatida

Tasavvuf nafaqat shaxsiy ruhiy yuksalish tizimi, balki global ma’naviy
muammolarga javob bera oladigan falsafiy tizimdir. U quyidagi yo‘nalishlarda
globallashuvning inqirozlariga echim taklif etadi:

1. Ruhiy beqarorlikka garshi muvozanat

Globallashuv insonni moddiy dunyoga bog‘lab qo‘ydi. Tasavvuf esa uni ichki
sokinlik, zikr va tafakkur orqali 0‘z “men”iga qaytaradi. Nagshbandiya maktabining
“dil ba yoru, dast ba kor” (“dil Allohda, qo‘l mehnatda’) tamoyili zamonaviy inson
uchun ruhiy barqarorlikni saglashda juda muhim metoddir.

2. Axloqiy inqirozga qarshi fazilatlar tarbiyasi

Tasavvuf “axloqiy psixologiya” sifatida insonni halollik, adolat, muhabbat,
sabr, tavozu’ kabi sifatlar bilan bezaydi. Bugungi jamiyatda axloqiy qadriyatlar
emirilayotgan bir paytda, tasavvuf — bu fazilatlarni amaliy tarzda tiklovchi tizimdir.

3. Madaniyatlararo muloqotni mustahkamlash

Tasavvufning markazida “muhabbat” va “rahmat” tushunchalari yotadi.
Jaloliddin Rumiy aytganidek:

“Kel, kim bo‘lishingdan qgat’1 nazar, kel — muhabbat uyiga eshik yopilmagan.”
Bu g‘oya madaniyatlararo bag‘rikenglikni targ‘ib giladi. Demak, tasavvuf global
tinchlik va muloqotning ruhiy asosidir.

4. Ilm va ruh uyg‘unligi

Ibn Sino kabi allomalar tasavvufni aql bilan uyg‘un holda tushuntirish orqali

“fan — din — axloq” muvozanatini yaratdilar. Bugun ilmiy-texnik taraqqiyot ruhiy
inqiroz bilan birga kechayotgani sababli, tasavvuf ana shu muvozanatni tiklash
imkonini beradi.

5. Shaxs va jamiyat uyg‘unligi

Globallashuvda inson o‘z jamiyatidan ajralib qoladi. Tasavvuf esa insonni
jamiyat uchun foydali, saxovatli, tinchlikparvar shaxs sifatida tarbiyalaydi.
Nagshbandiylikdagi “xalq orasida bo‘lib, Haq bilan birga yashash” tamoyili
zamonaviy fuqarolik mas’uliyati bilan uyg‘unlashadi.

Virtual olam va tasavvufiy tarbiyaning zamonaviy roli

Bugungi globallashuv davrining eng muhim belgisi — bu inson hayotining
tobora ragamli (virtual) makonga ko‘chib o‘tayotganidir. Yoshlar, talabalar va
ko‘plab etuk shaxslar 0‘z vaqtining katta qismini ijtimoiy tarmoqlarda, sun’iy ong
va axborot tizimlari ichida o‘tkazmogda. Bu holat ularning tafakkuri, ruhiyati va
1jtimoiy xulqgiga chuqur ta’sir qilmoqda.

1. Virtual olamning ruhiy oqibatlari

Virtual muhit insonning tabiiy his-tuyg‘ularini susaytiradi:
162



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

« inson real hayotdagi mehr, sabr, muhabbat kabi hislarni sun’iy “layk” va
“i1zohlar” bilan almashtiradi;

ema’naviy qadriyatlar o‘rniga shon-shuhrat, ko‘rinish va mashhurlik
gadriyatga aylanadi;

« vaqt o‘tishi bilan shaxs “ichki sukut”ni yo‘qotadi, bu esa tafakkur va zikrning
so‘nishiga sabab bo‘ladi.

Demak, bugungi inson — aynigsa yoshlar — ruhiy jihatdan virtual olamga
qaram bo‘lib qolish xavfi ostida. Shu nuqtada tasavvuf zamonaviy insonni “virtual
borligdan ruhiy borliqqa” gaytarishning eng tabiiy va insoniy yo‘lini taklif etadi.

2. Tasavvufning zamonaviy ragamli hayotdagi tarbiyaviy imkoniyatlari

Tasavvuf asrlar davomida inson galbini tarbiyalashning eng nozik va samarali
usullarini i1shlab chiggan. Uning asosiy tamoyillari — zikr, tafakkur, muhabbat, sabr,
tavozu’ va sukut — bugungi raqamli muhitda ham dolzarbdir.

Ragamli hayotda tasavvufiy tarbiyani quyidagi usullar orqali singdirish
mumkin:

a) Ragamli zikr va ma’naviy kontent

Tasavvufda “zikr” faqat og‘iz bilan emas, qalb bilan amalga oshadi. Bugun esa
bu ruhiy amaliyotni raqamli shaklda targ‘ib etish mumkin:

« mobil ilovalar, audio zikrlar, onlayn suhbatlar, ruhiy darslar orqali yoshlar
qalbini sokinlik sari yo‘naltirish;

o sufiy hikmatlari, ma’rifatli so‘zlar, she’riy parchalarni ijtimoiy tarmoqlarda
qisqa, lekin ta’sirli shaklda tarqatish.

Masalan, Jaloliddin Rumiyning: “Sokin bo‘l — shunda yuragingda Hagq
so zlaydi” degan hikmatini vizual dizayn orqali Instagram yoki Telegram
sahifalarida tarqatish — bu zamonaviy zikr shaklidir.

b) Virtual suhbatlarni ma’rifiy maktabga aylantirish

Ko‘plab yoshlar onlayn muloqotda o‘z fikrini erkin bildirishni yoqtiradi. Shu
imkoniyatdan tasavvufiy suhbatlar, onlayn “majlislar”, Zoom yoki Telegramdagi
“ruhiy doiralar” sifatida foydalanish mumkin. Bu tasavvufdagi “suhbat”
an’anasining zamonaviy shakli bo‘ladi.

c) “Digital suluk™ g‘oyasi

An’anaviy tasavvufda “suluk” — bu muridning ustoz yo‘l-yo‘rig‘i asosida
o‘zini tarbiyalash jarayonidir. Bugungi davrda bu tushuncha ragamli ustozlik va
o‘zini  nazorat qilish tizimi  orqali amalga  oshirilishi ~ mumkin.
Masalan, ijtimoiy tarmogqlarda tasavvufiy “muroqaba” (o‘zini kuzatish) amallarini

163



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

o‘rgatuvchi platformalar, kundalik ruhiy mashqlar ilovalari yaratish — yoshlar
ruhiyatini sog‘lomlashtiradi.
d) Tasavvufiy axlogni ragamli madaniyatga tatbiq etish

Tasavvufda insonning har bir so‘zi, nigohi va niyati mas’uliyatli sanaladi. Shu
tamoyillarni virtual muhitda ham tatbiq etish lozim:

« so‘zlashdan oldin fikrlash (zikr va sukut odobi),

« g‘iybat va tahqirli izohlardan tiyilish (nafsni tiyish),

« foydali, ijobiy axborot tarqatish (ihson tamoyili).

Bu orqali tasavvuf “raqamli axloq” madaniyatini shakllantira oladi.

3. Tasavvuf yoshlarning raqamli ongini muvozanatga keltirishda

Bugungi yoshlar “tezkor informatsiya” muhitida yashaydi, sabr va tafakkur
ularda sekinlik bilan o‘sadi.

Tasavvuf esa insonni ichki sukunat wva tafakkur sari etaklaydi.
Masalan:

o “Xoyrul umuri advamuho va in qolla” (Ishlarning eng yaxshisi 0z bo‘lsa-da,
unda baradavom bo‘linganidir) hadisini ragamli platformalarda targ‘ib qilish
yoshlarni fikrlashga o‘rgatadi.

« Nagshbandiylikdagi “Xalvat dar anjuman” — ya’ni jamiyat ichida bo‘lib,
qalbda Alloh bilan bo‘lish tamoyili — virtual olamda ham amaliy tarzda tatbiq
etilishi mumkin: inson onlayn bo‘lsa ham qalbida Haqni eslab yuradi.

4. Natija va amaliy xulosalar

o Virtual olamni rad etish emas, uni ma’naviylashtirish zarur. Tasavvuf bu
borada eng qulay yondashuvni taklif etadi.

o Yoshlarni internetda tasavvufiy adabiyotlar, hikmatli videolar, onlayn
suhbatlar bilan tanishtirish orqali ruhiy immunitet hosil gilish mumkin.

o Tasavvufning “odob”, “zikr”, “ma’rifat” qadriyatlari raqamli madaniyatning
axloqiy asosiga aylantirilsa, virtual hayot ham ma’naviy maydonga aylanadi.

Shu tariqa, tasavvuf globallashuvning ragamli bosqichida ham inson qalbini
himoya qiluvchi, uni sun’iy olamda yo‘qolishdan asraydigan ruhiy qalqon sifatida
xizmat qiladi.

Xulosa

Globallashuv insoniyatni ilmiy va texnologik jihatdan yuksaltirgan bo‘lsa-da,
ruhiy va ma’naviy jihatdan zaiflashtirdi. Bu inqirozdan chiqish uchun inson o‘z ichki
dunyosiga qaytishi, qalbini uyg‘otishi zarur.

Tasavvuf — bu nafaqat tarixiy-ma’naviy hodisa, balki zamonaviy davr
ehtiyojiga javob beruvchi universal ruhiy tizimdir. Aynigsa, Ibn Sinoning nazariy

164



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

tasavvufl insonni aql va ruh uyg‘unligiga asoslangan yuksaklik sari chorlaydi.
Demak, bugungi globallashuv davrida insoniyatning ma’naviy tiklanishi, ruhiy
barqarorligi va axloqiy poklanishi uchun eng kuchli javob — bu islom tasavvufining
g‘oyalaridir.

Foydalanilgan manba va adabiyotlar ro‘yxati

1. Al-G‘azzoliy, Abu Homid. lhyo ulum ad-din. Qohira: Dar al-Ma‘rifa,
1998.
2. Ibn Sino, Abu Ali. Kitob ash-Shifo: Ilahiyot gismi. Tehron: Markaz al-
Ma’arif, 1983.
3. Jaloliddin Rumiy. Masnaviy ma ‘naviy. Tehron: Intishoroti Surush, 2002.
4. Yassaviy, Ahmad. Hikmatlar. Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi
nashriyot, 1991.
5. Al-Qushayriy, Abdulkarim. Ar-Risala al-Qushayriyya fi ilmi-t-tasavvuf.
Bayrut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2000.
6. Nasr, S. H. (2007). Islamic spirituality: Foundations. New York:
HarperCollins.
7. Bauman, Z. (2012). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.
8. Giddens, A. (2000). Runaway World: How Globalization is Reshaping Our
Lives. New York: Routledge.
9. Ibn Sina. (1952). Risalat al- ‘Ishq. Cairo: Al-Matba‘a al-Misriyya.
10.Nicholson, R. A. (1963). The Mystics of Islam. London: Routledge & Kegan
Paul.
11.Chittick, W. C. (1989). The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s
Metaphysics of Imagination. Albany: SUNY Press.

“@YTYX AJI-BYJIJIOH” ACAPU MAHBAJIAPU BA YJIAPHUHI Y3UTA
X0 MIrn

Yumamanuee Coxubocon Xukmamanu ynu

V3bexucmon xankapo ucioMuyHOCIUK akademuscu
“HcnomMuyHOCIuK 6a UCI0M YUBUIU3ALSIACUHU
ypeanuw ICESCO” kagedpacu kamma yKumysuucu,
mapux ¢annrapu 6ytiuua ¢ancagpa ooxmopu (PhD)
sohibjonummataliyev9l(@gmail.com

men: +998974455562.

AnHoTranusa. Maxkonaga [X acpma smaran tapuxunm Axman uOH SxE  an-
banozypuitnunr “®ytyx an-0ynamon” acapu MaHOanapu Xycycuaa cy3 IOpUTUIIAIH.
Myannud sitmaras 1aBpa Tapuxuil BOKeajJapHU OF3aKH Tap3a PUBOSAT KUJIUII KEHT
tapkairad. llyHuHr ydyH acap MaHOalapuHUHT akcap KMCMHUHHU aji-bamo3ypwuii

165



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

YCTO3JIapUAaH HAKJ KWIMHTAH PUBOATIAP TalIKWi 3Tagu. bab3um ypunnapna
TapuXuil XoAucaza UINITUPOK ATraH IIaxciapiaH KEeJITUPWITaH PUBOSTIAPHU XaM
ydpaTuil MyMKUH. Acapia myamund €3Ma MaHOanaH ¢oilalaHraHINId XaKua
TYXTanub yTMaran Oyica-fa, MabIyMOTHH Oa€H KWIMIIJIATH YCIyOMJaH yHUHT
TapuXuil acapiapaad xam ¢oiaTaHraHuHU OMJIHII MyMKHH.

Kagut cy3aap: an-banoszypuit, ®@yTtyx an-OynjioH, MyxaJduc, POBUH, cCaHal,
puBosT, Xumom uOH an-Kambuit, Myxamman uon HMcxok, AOyn-Xacan ai-
Manownnwnii, An-Boxkumuid.

Axman nbH Sx¢€ an-banazypuitnunr “@ytyx an-oynmgon” acapu VII-IX acpaa
apad xanudaauru WKTUMOUN-CUECUH JKapa€HIapy Ba YHUHT TallIKU aJIOKAJIApUHHU,
WCJIOMHUHT TapKaJIuill OOCKUWIAPHUHU YpraHUIIIa MyXUM axaMuar kacO staau. by
JaBp TapuUX4yWiapyd BOKeaJlapHU Oa€H KWIraHujaa MyXajaauciap KaOu poBuiiap
caHan'®u Ba MaB3yra TaaJIyKIM Oyaran O0apua PpHBOSTIAPHM KEITHPTaHH
Ky3arwiaad. ManOara kypa Oupop Tapuxuil XoAuca Xakuja xabap OepyBuu
[IaXCJIAPHUHT UCMJIApU MaTHAA KEATUPWIMIIK YIIa MAbIYMOTHUHT UIIOHWIA EKU
UIIIOHYCH3IIUTUHU OCNTHIOBYM ME30H XUCOOIaHa H.

WUnx ypra acp ManOanapujia MCHOMIAPHU TYJIUK KEITUPHINJIAH TallKapu,
alipum YpuHiIapaa Myxracap yciayojan xam Qoiinananuirad. by amanuii suxaraa
nactiad Myxamman uoH Ilmxo6 a3-3yxpuit Ba Myxamman uoH Hcexok
puBosiTiapuaa kyszatwiradn [1, 68 0.]. An-bamasypuii acapuma xam poBwuiiiap
CaHa/UIAPUHU KHUCKApTUPUO KENTHPUII XOJIATIapu Ky3ra TanulaHagd. Y
poBUIIapHU YMyMUiI1 HOM OunaH: “MeHra xaauc, cuiipa Ba GyTyX HWJIMHU 3rajapuiad
oup xkamoa xabap O6epau. YIapHHUHT CYy3TapyHH aiiHaH Kentupaum’’ aed airanu [2,
0 8.]. Aiipum ypurnapza ) S8 (aiiragmiap) makianaa Kaia Kuirad. bynuar cababu
IX acp ukkyMHUM spMuIa MyXaaIuciap opacuaa Tapuxyui MaB3yla Cy3 IOPUTYBUYU
poBHilIap Xakuaa oup Gukpra KeJIUHTaH dIH.

AxMan noH SIX€ uxTucop, SbHU KUCKAPTUPUII yCayOuIan Oapya Tapuxduiiap
TOMOHUJAH PHUBOAT KWIMHIAH, TYFpWIMrura acio 1y0xa Oyiamaiiauran
xonucanapaaruia ¢oigananrad. Macanan: 629 i#mnga Pacymymiox  (c.a.B)
Xaiibapau (arx Kwirannukiaapu, yHnaH cyHr ®anmak, Bomwmi-kypo, Taiitmo
MUHTaKajgapura OOpraHaukiapu, “XyaalOuss CyJnxu HUHT [IapTiapu Kabu
ypurnapaa an-banasypuil poBuitnap caHaguHu Kearupmai, </ sS\& (aiiramunap)
MIaKauaa MabIyMoT OepraH. by Bokeamap ¥3 maBpuia MyXaaauc Ba TapuX4uiiap
ypracuna wuxtuiaoquu OYJIMaraHiaurd ydyH Myaiud poBUIap CaHAIWHU
KEJITUpMaras.

6 Canan — maTHra 0116 60pyBYM KUIIMJIAPHUHT CHIICHIIACH.

166



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Axman an-banazypuit “®@ytyx an-OynAoH” acapuja pHUBOAT KWJIWHTaH
POBUMJIApHUHT acapiapd Xakyja TyxTanqud YyTMmaran Oyica-mga, Ta3Kupa
KUTOONApHUIaH YJIapHUHT KOJUPraH WIMHM MEpPOCH XaKHulia MabyMOT OJUII
mymKkuH. XKymnaaan, Aoaymuiox nuon Baxo an-MucpuiiHuHT “AJ-Maro3uii” Ba “Ap-
punma” [3, 6 14.], A6aypas3ok ac-CanboHuiiHUHT “Mycanand AbGmypa33ok’”, “Au-
amonuii ¢pu ocop ac-caxoba”, “An-marosuii” [4, 6 318.], AOy Yo6aitna Myammap ubx
an-MycanHa an-bacpuitnunr “©ytyxy Ypmunus™ Ba “@ytyxy Axsa3 [5, 6 239.],
A6y Yoaiin an-Kocum n6u Camomaunr “An-Amson” [3, 6 500.], Jlyt ubH SAxEHuHT
“Oyryxy om”, “@ytyx an-Upok”, “Kutod an-Kaman”, “Kurob ac-Cudpdun”
“Kuto0 an-Haxpason”, “Makrain an-Xycaiin” «kutabd an-Azopuka” [6, 0 225-226.],
Myxamman n6H McXoKHUHT «kuTab ac-cuiipa Baia-my0Taio Bajg-maro3uii” [7, 6 9.],
Myxamman n6H CabaHUHT «kuTab axOop an-Haouit” [4, 6 145.], “TobakoT ai-
kabup” [8, 6 60.], Adbynxacan an-MagouHUUHUHT «kUTad PyTyX”, «KuTtad axoopy
Kypaiimr”, “Ax6opy axja an-6ait”, “Tapux an-xynado”, “Ax0op an-Xaxxkox™ [3, 0
446.], XumoMm an-Kanbuitnunr ‘“YKamxapar an-Haca0”, «xkutad an-bynaon”, «xkutabd
an-AxonuM” Ba Oomika acapmapu [4, 6 142.], ABBoHa nOH ayn-XakaMHUHT “AT-
Tapux™ Ba “Cuitpary MyoBust Ba bany Ymaiis” [4, 6 134.], Myxamman uobn Ymap
an-BoxkuauitnuHr “An-Maro3uit”, “®@ytyx an-Upok”, “@yrtyx am-Ilom™ [4, 6 144.]
Kalu acapiiapu Xakuja MabIyMOTIIap KeITHUPUIITaH.

Hoxtop Abnyna3u3z an-Jaspuii (1919-2010) “Hamrbaty unm aT-trabpux MHIAA
a-abpo0” HOMJIM acapujia Wik YpTa acpiap/a MyCyJIMOH Tapuxduiapy TOMOHUIAH
€3wiran, OUpoK OYTyHId KyHTrada eTHO KeMaraH acapiiap Xakuaa MabilyMoT OepraH
Ba Myxamman ubOn Xapup ar-Tabapuiinunr “Tapux ap-pycyn Ba an-mynyk’,
Myxamman u6H Capaauar ‘“TobGakor am-kabup”, Axmam wubOH Sx& an-
banazypuithunr “®@ytyx an-Oynmon” Ba “AHco6 an-ampod”, HMcemoun wubH
Kacupuunr “An-6umos Ba aH-HMXO0s Ba OOIIKa acapiapiaH apuM mHapyaiapHu
kentuprad. “Hamrpaty wnm ar-rappux” acapuaa KenTupuwivimun4da, “@yrtyx ani-
oynnon”na Myxamman uoH Ymap an-Bokunuii acapuaan “@arxy Anpamyc” [9, 6
242.], A6y Maxnad JIyt ubn Sx¢ acapunan “Bunosrt an-baxpaitn™, “darx ap-Paii”
[9, 0 266—267], Ablynxacan an-Maznounnnit acapuian “®Pyrtyx ac-Cung” [9, 0 31 8] Kabu MaB3yjap YpuH

orajuiaraH.

Abnyna3u3 an-JlaBpuitHUHT WK YpTa acp TapuXdWiapH acapjapujiaH aipum
napyanapHu kentupuinga “@ytyx an-OyniaoH”naH ¢oiinananranu an-banazypuii
MKOAM J1aBOMUJa €3Ma MaHOara Mypo»aaT KWIraHUHU KypcaTaiu.

An-BanasypuitHunr “ 53" (Menra cy31ab 6epam), “ s J& (Menra aiitau) kabu
nad3nap OuslaH HaKJI KWWK BOKeanap TapcuioTuau €3Ma MaHOaiaH aMac, Oaiaku
yCTO3JIapuAaH SIIUTHII OPKAIU KYJIra KUpUTraHuHU ucbomiaau. JIekun tapuxuu
0ab3u ypunnapaa “ S sLis J& (Xumom an-KanOuii aiiraan) éxu “g3 sl J& (An-

167



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Bokunuii aiiTanu) kabu >xymiianapaaH CYHr BoKeajdapHu 0aéH Kuwirad. by ypunna
pOBUIIap CaHAAMHUHT KeJITUpUIMaranu Ba Ain-banasypuit 6eBocuTa S1UIMTIaHUHA
OMIAMPYBYH ‘" (MeHra cy31a6 Gepan), “ J&° (menra aiitau), “Was” (Gusra
cy3mab Oepan) KaOu xymuanap Kysanmai “Jd& (aiton) éxu “SY” (3UKp KMIIIH)
nad3uaaH CYHT POBUHHUHT UCMHU KEIITUPWIHO BOKEAHWHT 0a€H KYUIMHHIINA AXMaJ
n6OH SIx¢ €3ma manbanan xam (olimananranuan Ouaupanu. Aomynasu3 aa-JlaBpuii
acapuna an-Bokumuii, AOy Maxnad Ba an-ManouHuil acapiapuial KeITUPUITaH
napyanap xam “J& (aiitam) skyminacu OuinaH Gounianrad. Axman uoH SIxé maskyp
Kymianap BocuTacuaa XuimoMm uOH an-KanOuii, Aomynmanuk ubH Kapu6 an-
Acmasbnii, A0y Yoaitna Myammap noH an-MycanHa, an-Bokuamii, SIxé n6n Omam,
ABBoHA HOH XaKaM, Abynxacal an-Manounnit, Myxamman nbu Capa, A6y Maxnad kabu Tapuxdmiapaan
HakJ Kuirad. Ly Ounan Oupra, ylapHHHT MabITyMOTIAPHHH TaXJIMI KWINO, SHT HIIOHYIMCHHH KEJNTHPTaH [10, §
236.].

Tapuxuu Oo1ika MaHOanapaaH OJIMHTaH MabJIyMOTJIApPHU CY3Ma-Cy3 KeITUPUO
KylMaii, 0ajKky KUCKapTMa Iakija, ylapAaH acoCaH XyJoca Ba HaTHKallapra ypry
Oepran xounataa oiigananrad. by xonarau “@ytyx an-Oynaon” Ba Myxamman noH
Ymap an-BokuauitHuar “@ytyx am-Illom™ acapuHu Ku€ciaml OpKadu KypHII
MyMKuH. “@yTyx an-oyngon’na llom xynyaura kupyBun Jlamamik, danmactuH,
bycpo, Xymc, Kunnucpun, AxHaaud Ba bycpo XymymumapuHuHT (aTxX STUITUIIH
MaB3ycu an-BokuauitHuar “@ytyx am-Illom™” acapuparu mabiaymornap OwiiaH
MyBO(DUK Kejica-la, BOKCATaApHU UX4YaM IIakjiga EpUTraHiauru Ba TadCUNIOTIApHU
KeJITUPMAcIuru OunaH axpanud typamu [2, 6 149-208.]. Myammud Oy ypunna
TaKpop MabIyMOTJAp/iaH KOuraH Ba acOCHN IBTUOOPHU SIHTU MabIyMOTIapra
KapaTras.

Tapuxuu ypranumga ¢3ma man6anap Ousian Oupra Tapuxuil Xy;xoKaTiap xam
aJIOXM/Ia aXaMUsITra ora. YJjapJaH MyausH J1aBp WKTUMOUN-UKTACOINN XAETUTA OU/T
aHUK Ba MIIOHYIM MAabIyMOTIAPHU OJIMII MyMKHH. “DyTyX an-OynaoH” na Myamuiud
alipuM VpuHIapaa JACBOH Xy}xoKamiapujaH ¢oigaTaHTaHUHU aWTraH. XycycaH,
Mucp >xaHyOuga >xoiamraln KaauMuii MUHTaka — HyOusimaH kaHuya MUKIOpIa
COJIUK OJIMHUILIM MaB3yCHJAa TAapUX4YMd Y3UJla MaBxKyl JEBOH XyxoKaraapuaaH
MabJIyMOT TOIA OJIMATaHJIUTUHU Ba YHU MUCP A€BOHUIAH TONTAHJIUTUHU Al TraH [2,
0 333.].

FOxopuna canad yTunran manOamapjaH Tamkapyu MyaTUQHUHT Y3U siaraH
JaBpjia 103 OepraH WKTUMOMN-CUECHN BOKeaJlap XaM MyXHM axaMusTra sra. Aj-
banazypuit A0Gocuitnap capoitnaa simad, daonusTt roputranu yHra X acpparu
AOOocuii xanudanapHUHT JaBiaT OOLIKApyBH Ba apald xanvdaiurugard W4Kd
BA3UATAAH X1 Xabapmop Oynumn uMKoHMHH Oeprad. Y ¢akar AOOocwHitnap
Tabcupu octuaa Oyiran XypocoH, MosapoyHHaxp, Axun [lapk, KaBka3z Ba Mucp

168



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

XyAy[IIapuiard CUECH Ba3UsTHU dMac, OAJIKU Xanudaank TapKUOUIaH MYCTaKHIT
0ymmo6 axpanu6d ynkkan [lumonuit Appukanaru Arnaduiiiap Ba AHIamycusiaru
YMaBuiinap naBnaTtuia 103 0epran Bokea-xoaucanapian xam xabapaop Oyiran [2, 6
328.]. Mana ury »»THOOp/IaH TApUXUUMHUHT yIIOy acapy axaMUsTIA XUcoOIaHaIH.

“Dyrtyx an-Oynmon” acapura Typiaud MmaHOamap acoc Oynranm Ba Myautud
TOMOHHU/JIAH V3 NaBpuja 03 OepraH Tapuxui xkapa¢Hiiap KUTOOIa akC TTaHd all-
banazypuil M>KOOAMHWHI Kall Japakaja MyXuUM OKAHJIMIMHM Kypcaraau. AWHU
MaiTAa TapUXYMHUHT BOKEAJapHU OaéH KWIUIIAA MyXaaauciap yciIyoumaH
doiiganaHrand acapHUHI MWINOHWIM MaHOalapAaH OWpU DKAHJIWTUra €Tapiu
TATHIITUD.

doiiganaHnIrad agaduériaap pyixaru

1. Ryan J. Lynch. Arab Conquests and Early Islamic Historiography The Futuh
al-Buldan of al-Baladhuri. — London: Bloomsbury publishing, 2020.

2. Axman ubH Sx¢ an-banazypuit. @ytyx an-0ynnoH. — baiipyt: Myaccaca ai-
maopud, 1987.

3. llamcynaun 3axabuii. Cusip abnam an-nyo6ano, VI xy3. — Koxupa: dap an-
xanuc, 2006.

4. IoH an-Hagum. An-®uxpuct. — bavipyt: [dap an-mawpudar, 1997.

5. Mamcupaua noH XommukoH. Badguiiar an-aséH V xky3 / MyXakkuk JloKTop
Oxcon A66oc. — baiipyt: lapy Coaup, 1972.

6. Myxammazn non lokup an-Kyrtowmii. ®asar an-Badaér, Il xy3. — baiipyT:
Hapy Conump, 1973.

7. Kobumxon 3oxunos. Mciaom Tapuxu danugan YKyB KyuiaHMa. — TOIIKEHT:
TomuikeHT ncioM yHuBepcuteTu, 2013.

8. lllamcynaun 3axabwuii. Cusip abiiam aH-HyOano, | X xy3. — Koxupa: [ap an-
xanuc, 2006.

9. Abnynasu3 an-/laBpuii. HamrpaTy wiMm aT-tabpux WHAA an-abpo0. — AOy
Jlabu: Mapkay 3aiius TUT-Typoc Ba at-tabpux, 2000.

10. Conum ac-Cobuauii. Kuto6 ¢pyTyx an-OyiaoH Ba axaMUUSTyXa JIMIapUC aT-
TabpuX // Maxkaiia al-MajJaBUWS JUIUPOCOT ajl-acapyiis Ba aT-TAabpUUXUNSA. —
Camyppo, 2017.

11. An-Bokumuit. ®ytyx am-Illom. — baitpyT: Jlap an-kyty6 an-unmuiis, 1997.

169



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI

Jiyanov Ulug ‘bek Nasriddinovich

Mir Arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi, Buxoro shahri,
+998507056366
Annotatsiya: Mazkur maqolada tasavvuf ta’limotining jamiyat hayotidagi o‘rni va
uning ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashdagi ahamiyati tahlil qilinadi. Tadgiqotda
tasavvufning inson axloqini poklash, bag‘rikenglikni rivojlantirish, tinchlik va
totuvlikni mustahkamlashga qaratilgan g‘oyalari yoritilgan. Shuningdek, so‘fiy
allomalarning — Ahmad Yassaviy, Bahouddin Nagshband, Najmiddin Kubro kabi
mutasavviflarning ijtimoiy hayotdagi ma’naviy etakchilik faoliyati tahlil etiladi.
Magqolada tasavvufning zamonaviy jamiyatda ekstremizm va zo‘ravonlik
g‘oyalariga qarshi mafkuraviy immunitet shakllantirishdagi roli ham ko‘rsatib
o‘tiladi. Xulosa sifatida, tasavvuf qadriyatlarini yoshlar tarbiyasiga singdirish, ularni
ma’naviy barkamollikka etaklash ijtimoiy barqarorlikning muhim omili ekani
asoslab berilgan.

Kalit so‘zlar: “Tasavvuf”, “tariqat”, “ruh”, “zuhd”, “tazkiya”, “ibodat”, “chson”...
Bismillahir rohmanir rohiym

Islom dini insonni kamolotga erishtiruvchi haq yo‘ldir. Undagi talimotlar har
bir kishini hayotda moddiy va ma’naviy jihatdan to‘g‘ri yo‘lga chorlaydi hamda
yuksaltiradi. Dinimizning go‘zal ta’limotlaridan biri ruhiy tarbiya bo‘lmish
tasavvufdir. Tasavvuf — ruhiy poklanish yo‘li bo‘lib, u musulmonlarning eng chuqur
ma’naviy hayotini tashkil etuvchi tafakkur yo‘nalishidir. Uni biz umumiy qilib
“ruhiy poklanish” deya ta’riflasakda, aslida uning zamirida Allohga yaqin bo‘lish
asos bo‘lib, butun jamiyatning axloqiy, ma’naviy va ijtimoiy hayotiga ijobiy ta’sir
ko‘rsatuvchi keng gamrovli tushuncha sifatida ham namoyon bo‘ladi. Chunki ibodat
qilayotgan inson uchun ham, mehnat qilayotgan yoki o‘zaro muloqot qilayotgan
insonlar uchun ham ruhiy poklik juda muhimdir. Qilinayotgan ishning mukammal
bo‘lishi va undan ko‘zlangan natijaga erishish inson qalbidagi sof ishonch va ixlosga
bog‘lig. Buni tasavvuf 0‘z qolibiga soladi.

Asrlar davomida tasavvuf musulmon jamiyatlarida ijtimoiy barqarorlik, tinchlik,
birdamlik, bag‘rikenglik va adolatli jamiyat barpo etilishida muhim rol o‘ynagan.”

Islomning boshida “Zuhd” yoki “Tazkiya” nomlari bilan bilingan bu ruhiy tarbiya
yo‘li keyinchalik galblarning jilosi va sofligiga nisbat berib tasavvuf deb atala
boshlandi. Dinimizda “ibodat” tushunchasi juda keng qamrovli hisoblanadi. Kishi
kundalik ishlarini, vazifalarini to‘g‘ri va xolis niyat bilan Allohning roziligini
ko‘zlab bajarsa — o‘sha ishlar ham ibodatga aylanadi. Shu tomondan olib qarasak

7 Abdulkarim Al-Qushayri,. Ar-Risala al-Qushayriyya. — Bayrut: Dar al-Kutub al-1lmiyya, 2002. 33.
170



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

tasavvufning doirasi butun hayotni o°‘z ichiga oladi. U faqat shaxsning Alloh bilan
munosabatini emas, balki insonlarning o‘zaro munosabatlarini ham qamrab oluvchi
hamda tartibga soluvchi kuchli ma’naviy qoidalar to‘plamidir, desak mubolag‘a
bo‘lmaydi. Dinimizda har ganday qoida va ta’limot Qur’oni karim va sunnatdan
olinadi. Tasavvufning asosini ham oyat va hadislardan topishimiz mumkin. Qur’oni
karimning bir qancha oyatlarida ruhiy poklikka chorlanganini ko‘ramiz. Masalan,
Alloh taolo namozni to‘la to‘kis, farzu vojiblari bilan hamda qalbiy hozirlik bilan
o‘qishga buyuradi. Ota onaga, qo‘ni qo‘shniga yaxshilik qilishga, o‘tganlar haqiga
duo qilishga, odamlarga yaxshilik ulashishga, ularning aziyatlariga sabr qilib
xatolarini kechirishga undaydi. Shu va shunga o‘xshash ishlarni mukammal bajarish
uchun inson ruhiy tomondan tarbiya topgan bo‘lishi kerak. Xuddi shunday,
Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam ham musulmon inson uchun amallarning
eng yuqori darajasi bo‘lmish “ehson” maqomini ta’riflaganda “Allohga Uni ko‘rib
turgandek ibodat gilishliging”’® deya bayon qildilar. Bu ham o‘z o‘zidan tasavvufni
—ruhiy tarbiyani taqozo qiladi. Chunki inson bu darajaga etishi uchun ko‘p riyozatlar
chekishi kerak.

Shuni ishonch bilan aytish mumkinki, tasavvufning mohiyatida insonning
qalbini poklash, nafsni tiyish, muhabbat va rahm-shafqat asosida yashash, kibr va
hasad kabi qalbiy illatlardan yiroq bo‘lish kabi qadriyatlar yotadi. Aynan shu
fazilatlar har qanday jamiyatda totuvlik va barqarorlikning poydevorini tashkil etadi.
Zero jamiyatning mustahkamligi va barqarorligi faqatgina qonun yoki kuch bilan
emas, balki ma’naviy birlik, qalbiy yaqinlik, o‘zaro hurmat, inoqlik va ahillik,
daxldorlik hissi hamda ijtimoiy mas’uliyat bilan belgilanadi. Tasavvuf ana shu
fazilatlarni jamiyat ongiga singdirgan holda uning barqarorligini ta’minlashda
beqiyos hissa qo‘shgan.

Islom tarixining ilk asrlaridayoq tasavvuf ijtimoiy hayotda faol rol o‘ynay
boshlagan. Aynan “Tasavvuf” nomi tilga olinmagan bo‘lsada, Payg‘ambarimiz
sollallohu alayhi vasallam va U zotning atroflaridagi buyuk sahobalarda dunyo
muhabbatidan voz kechish, qalbni poklash, o‘zgalar va jamiyat manfaatini oz
manfaatidan ustun qo‘yish va Allohga chin muhabbat va sadoqgat bilan ibodat qilish
tushunchalari yaqqol namoyon bo‘ladi. Bu tushunchalar sekin — asta rivojlanib,
boshqga ilmlar kabi uning ham qoidalari ishlab chiqildi. Bu jarayonlar tobeinlar
davrida jonlana boshladi. Tasavvuf fagatgina nazariy bilimlar to‘plami emas, balki
amaliyot bilan chambarchas bog‘liq ma’rifatlar majmuasi bo‘lib etishdi. Bunga,
Hasan al-Basriy, Junayd al-Bag‘dodiy, Bayazid Bistomiy kabi “So‘fiy” nomi bilan
aytilgan ilk namoyondalarning fagat zohidlik bilan emas, balki jamiyatdagi illatlarni

8 Imom Buxoriy. Sahihul Buxoriy. lymon kitobi — Bayrut: Muassasa ar-risala an-nashiruun, 2021. 50-hadis,205-bet.

171



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

tanqid qilish, zulmga qarshi kurashish va adolatli ijtimoiy tartibni targ‘ib qilish bilan
ham shug‘ullanganlarini misol qilish mumkin. Ularning faoliyati natijasida tasavvuf
musulmonlar hayotida axloqiy o‘lchov, ijtimoiy nazorat va ruhiy tarbiya vositasiga
aylangan.’®

Tasavvufning eng muhim xususiyatlaridan biri shundaki, u kishini o‘z ayblari
bilan band bo‘lishga, boshqalarning ayblari bilan ovora bo‘lmaslikka undaydi.
Natijada, jamiyatdagi har qanday ziddiyat va bo‘linishlarga qarshi turib, birlik va
totuvlikni mustahkamlaydi. Bu xususiyat eng avvalo unda muqaddas dinimiz
ta’limotidagi “Muhabbat”, “Bag‘rikenglik”, “Sabr” va “Tavoze” kabi asosiy
tamoyillar aks etgani sabablidir. Islom tasavvufi nazarida inson avvalo Alloh taolo
bilan, so‘ngra U zot orqali butun borliq bilan uyg‘unlikda yashashi kerak. Bu teran
qarash ijtimoiy hayotda dinning ahamiyatini ta’kidlash bilan birga, madaniy, milliy
va siyosiy darajalarda ham barqarorlikni mustahkamlashda kuchli ta’sir qiluvchi
omil sanalanadi.
Tasavvuf tarixiga nazar soladigan bo‘lsak, uning bo‘yi Islom shariatiga teng ekanini
ko‘ramiz. Uning osmonida juda yorqin yulduzlar o‘tganini ham alohida ta’kidlash
lozim. Bu yo‘lning eng yorqin namoyondalaridan Jaloliddin Rumiy, Abdulqodir
Jiloniy, Ahmad Yassaviy, Bahouddin Nagshband kabi buyuk zotlarni tanimagan
kishi bo‘lmasa kerak. Ularning qoldirgan asarlari hamda tarbiyalagan shogirdlari sof
tasavvuf inson uchun dunyo va oxiratda nagadar muhim ekanini ko‘rsatadi.
Masalan, Rumiy insoniyatni yagona daraxtning shoxlari deb tasvirlaydi va insonlar
o‘rtasidagi farqlarni mozaikaning go‘zalligiga o‘xshatadi.?® Ahmad Yassaviy esa
insonni jamiyatdagi mas’uliyatini chuqur his etishga, boshqalar dardiga befarq
bo‘lmaslikka chagiradi.3! Hazrat Bahouddin Nagshband esa “dil ba yoru, dast ba
kor” (““dil Alloh bilan, qo‘l ish bilan™) degan shiori orqali so‘fiylikni jamiyatdan
ajralgan zohidlik emas, balki faol ijtimoiy hayot bilan bog‘laydi.®?
Tasavvuf — Allohga erishtiruvchi yo‘l sifatida turli yo‘llardan iborat yo‘nalishdir. Bu
tariqatlar deb nomlanadi. Tariqatlar Islomiy yurtlarda yashab ijod qilgan buyuk
allomalar — tasavvuf namoyondalari tomonidan tashkil qilingan. Ular turli nomlar
bilan nomlangan bo‘lsada, magsadi “To‘g‘ri yashash, yashashdan magsadni
anglastish va Allohning roziligiga erishish” bo‘lgan yo‘llar hisoblanadi. Bizning
diyorlarda ham tasavvuf maktablari bosqinchilar kelguncha davom etgan va ijtimoiy
barqarorlikning amaliy tayanchi sifatida faoliyat yuritgan. Ular turli urush va
tortishuvlarni yumshatgan, mahalliy nizolarni tinch yo‘l bilan hal etgan,

™ Hamid Algar. Nagshbandis: Historical Developments and Present Situation of a Muslim Mystical Order. —
Oxford: Oxford University Press, 1990. 48p.

8 Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. — London: Routledge, 2002. 54p.

81 Ahmad Yassavi. Hikmatlar. — Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot, 1991. 71-bet.

82 Qarshiyev A. Tasavvuf va zamonaviy jamiyat. — Toshkent: Ma’naviyat, 2021. 39-bet.

172



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

kambag‘allarni qo‘llab-quvvatlagan va xalq bilan hokimiyat o‘rtasida ko‘prik
vazifasini bajargan. Masalan, Yassaviyya tariqati turkiy xalglarni Islom dinida
jamlanishini ta’minlagan bo‘lsa, Nagshbandiya tariqati asrlar davomida Markaziy
Osiyoda ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashda asosiy kuchlardan biri bo‘lgan.®® Ko‘rib
turganimizdek bu tariqatlar faqatgina shaxsiy komillikka emas, balki jamiyatdagi
adolat, totuvlik va tinchlikni ta’minlashga ham qaratilgan ta’limotlarni o‘zida
mujassam etgan edi.

Biz tasavvuf haqida gapirar ekanmiz, Islomiy haqiqiy tasavvufni nazarda
tutmoqdamiz. Hozirgi kunda chigayotgan, turli yolg‘on va xurofotlar ustiga qurilgan
tariqatlar haqida gapirmayapmiz. Ularni tasavvuf ham deb bo‘lmaydi, aslida.

Mugaddas dinimiz ta’limotiga muvofiq bo‘lmish sof tasavvuf bugungi kunda
ham 1ijtimoiy barqarorlikni kafolatlashda o‘z o‘rniga egadir. Dunyo bo‘ylab
kuchayib borayotgan diniy ekstremizm, ijtimoiy notinchlik va ma’naviy inqiroz
sharoitida sof tasavvuf insoniyatni tinchlik, muhabbat va bag‘rikenglik yo‘liga
chaqiruvchi kuchli mafkuraviy asos bo‘lib xizmat qiladi. Dinimiz ta’limotlariga
asoslangan sof tasavvuf g‘oyalari asosidagi ta’lim-tarbiya dasturlari, madaniy
loyihalar va xalgaro muloqgotlar bugungi global dunyoda tinchlik va barqarorlikni
ta’minlashga juda kata rol o‘ynaydi deb bilamiz.

Chunki, yuqorida ta’kidlanganidek, tasavvuf asrlar davomida nafaqat ruhiy
hayot, balki 1jtimoiy tartib va bargarorlikning eng muhim omillaridan biri bo‘lib
kelgan. U inson qalbini poklash orqgali jamiyatni ma’nan poklaydi, muhabbat va
bag‘rikenglik g‘oyalarini singdirish orqali ziddiyatlarni yumshatadi, adolat va
ijtimoiy tenglikni targ‘ib etish orqali ijtimoiy noroziliklarning oldini oladi. Buni
tarixda guvohi bo‘ldik.

Demak, biz bugun ham o‘z ahamiyatini yo‘qotmagan ajdodlarimiz merosi
bo‘lmish sof tasavvufni o‘rganishimiz, undagi tarbiya uslublaridan kundalik
hayotimizda foydalanishimiz lozim. Alloh barchamizni hagdan ayirmasin!

Foydalanilgan adabiyotlar

1.  Abdulkarim Al-Qushayri. Ar-Risala al-Qushayriyya. — Bayrut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyya, 2002.

2. Imom Buxoriy. Sahihul Buxoriy. I[ymon kitobi — Bayrut: Muassasa ar-
risala an-nashiruun, 2021.

3. Al ibn Usman Al-Hujviri,. Kashf al-Mahjub. — Tehron: Nashr Ilm,
1994.

4. Algar Hamid. Nagshbandis: Historical Developments and Present
Situation of a Muslim Mystical Order. — Oxford: Oxford University Press, 1990.

8 Qarshiyev A. Tasavvuf va zamonaviy jamiyat. — Toshkent: Ma’naviyat, 2021. 103-bet.

173



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

5. Ahmad Yassavi. Hikmatlar. — Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi
nashriyot, 1991.

6. Qarshiyev A. Tasavvuf va zamonaviy jamiyat. — Toshkent: Ma’naviyat,
2021.

7. Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. — London: Routledge,
2002.

WJIMHIT MEPOCHH ACPALI BA TAJKUK STHUILIA CYHBHIA
WHTEJUIEKT UMKOHUSTIAPUIAH ®OMIAJAHALI

Tynxun A3umos,

Towxenm uciom uncmumymu “Unxcmumouti paunap”

Kageopacu kamma ykumyeuucu, +998909510207

AHHOTanms. Ma3Kyp MakoJiaJa WiMui Ba MaJJaHU MEPOCHHU acpall XaMm/1a TaJIKUK
sTumga CyHbuM uHTEWIeKT (CH) TEeXHOJOTMsUIapUHUHI — axaMusiTH Ba
MMKOHUSTIApU TaxJIWJ KWIMHrad. Pakamnamrupum, 3D pekoHCTpyKuus, Karra
MabJIyMOTIIAp TAXJIWIN, APXUB XYAOKATIapUHU aBTOMATHUK TAHUO OJIMII Ba MaJIaHUN
oOuJanapHd MOHUTOPUHI KWiMII KaOu coxanapaa CHUHMHT KyJUlaHWIAILUTA
acocuid apTHOO0p Kaparwirad. [y 6unan Oupra, Makojiaga CyHbUI MHTEIUICKTAAH
doitnananuin xapa€Huaa ro3ara KEJIUIIM MYMKUH OYiraH XyKyKHid, 3THK Ba
MajgaHuii Myammonap xam Eputwirad. CH Ba wunMuii Mepoc ypracuuaru
MYBO3aHATHU CaKJialll, ”HCOH KaJpUSATIAPUHU YCTYBOp KYHMHUII Xamja MaJaHHU
MEPOCHM 3aMOHaBUIl pakamjid MyXHUTIa acpad KOJMII 3apypJIurH Makojiazaa
TabKUJJIaHTaH.

Kagur cy3nap: CyHbHNM MWHTEIUIEKT, WIMHH MEPOC, PaKaAMIIAIITHPHILL,
MagaHuil obuaa, 3D pekoHCTpyKIus, apXuB, MAllMHAIA YpPraHUII, KOMIBIOTEP
TaxXJIUJIU, dTUKA, TAPAKKHUET.

Xap KaHJIal MaJaHuW, WIMHUN €KUM TapUXUK MEPOC KAMUATHUHI YTMHUIITa
Oynran  nyHEKapallMHU  [AK/UIAHTUPUO, OyryHru wWiIMAA  (aoJusSTHHU
PUBOXKIIAHTUPAIN Ba TAPAKKUET Wynuaa GhoiiTalaHuIll YIyH KeTakaK aBlIo/ra Xxam
0ol MIMHUN MEpOC KOJAMPHUINTA 3aMUH XO03UpJaiau. TeXHOJIOTHK PUBOXKIIAHMIII,
ailHukca, cyHbuil uHTemekT (Artificial Intelligence) BocuTanmapuHUHT KEHT
KYJUIAaHWIMIIY OWJIaH aXIO0AJIap/iaH eTHO KeJraH MEpOCHHU acpanl Ba TaIKUK dTHII
SIHTY OOCKHAYTa YUKMOK/IA.

ApxuB XyXoKaTiapu, MaHOamap, acapiiap, MaJaHuid oOujanap, WIMHMA-
TAapUXUHA MabJIyMOTJIADHU acpalll Ba TaJKUK OSTHUIJIAa CYHbUM HWHTEJUIEKTHUHT
UMKOHUSITIIAPY, IITYHUHTNICK, YITAPHU JKOPUM KWJIHUIIA Y4upamid MYMKUH OYiaraH

174



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MyaMMOJIapHU XaJl KWJIUI, KEJITYyCHJard peka Ba WYHAIWILIIAPHU OCJTHIail
non3apb mMacasa XucoOaaHaIu.

Wnmuit Mepoc neranna, Kutobiap, ManOanap, acapiap, apxuB MaTepualijiapu,
MaZaHuil obuaanap, Tapuxuil ¢akmiap Ba TAAKUKOT YUyH acoc Oynagurad Ooika
MabBIyMOTIAp TYIIyHWIAIWA. YJIapHU acpaml Xamja TaIKWK OTHII jKapaéHua
AHUKJIMKHU OIIMPUII, XYXOKaTJapHH paKaMJIAIITHPHIN, VIApHU WYKOIHIIIAH
cakjam KaOu Basudanap MaBXKyd. XO3UPTd TEXHOJOTHK MIApOWTIApAa CyHBHM
UHTEIJIEKT yCyijapu OYiraH KOMIBIOTEpIM KypuHUII (computer vision),
MaliHanu Ypranum (machine learning), Helipon Tapmoxkiap (neural networks)
OpKaJIM MJIMHUI MEPOCHHU acpalll Ba TAAKUK KWW BazudalapuHu camapaliyd amalira
OIIUPHUIIT MyMKHUH. MHCOJ y4yH, MaJlaHuid Mepoc coxacura ouja Taakukoraa CU
ycyJuiapu opKaiu ‘“MaHOaHu Tabpuduiail, kinaccudukatsisuiani, 3D peKOHCTPYKIIUS
KWINII, MaHOAHU cakjiaml Oyinda TaBcus TU3UMIIapu~ KaOW acocwil WyHanuiiia
Kysmnanunras. [1, 378 6.]. llly 6unan 6upra, CU Bocutanapu gakatr TEXHUK BOCUTA
O0ynu0, ylnapHU MabHAaBUH KUXATAaH XUMOsJIAIl, ShbHU MaHOa peajulury CakJail,
coxTa Ba EIIFOH MabJIyMOTIapAaH (QuibTpialiga eTakud MexaHu3M cudaruga
Kypui jJo3uM. Macaias, Tapuxuil Kyia€3MaHu Taakuk Kuiauiaa CY TeXHuKaCuHU
KYJUTalll camapaliv, YyHKH CKUpraH caxuda Ba yHAarud €3yBIIApHU aci XOJaTura
KalTapuill, pakamjamTupuiga “‘computer vision”, “3D pexoHcTpykius” kabu
yeysutap Kyutanunanu [1, 38 6.]

Wnmuii-Tapuxuid acapiap Ba MaHOadapHU pakamiid (opmarra YTKa3uill
XKapa€HuJa CYHbUI HHTEJUICKT ““KOMIIBIOTEPIIN KYpUIl~ yCyJIJIapy OpKaJiu cypariap,
€3yBiap, MaTHJap Ba OENTWIAPHU TAHUINJA AHUKIWK MEXaHM3MUAa WIIUIANIu.
Nramusgarn Roma Tre University Tomonnnan 2017 finnga yrkasunrad “In Codice
Ratio” TaaKuKOT JOWMXAcCW apXuBla CaKJIaHAETTaH KaJIUMIW JIOTUH €3yBHJAru
XyXoKaTaapHu TaHUO onum  y9yH ‘“‘mMykamman ypranwm® (deep learning)
ycy/utapuaad ¢oigananrad [2].

By kapaH XyxoKaTJapHUHT HYKOJWUITMHUHT OJIIUHU OJIMINU, YJIApHU KCHT
ayIUTOPUATA TAKIAM DTHUIIIa UMKOHUST SpaTaJiu.

Tapuxuit oOuganap, apxuTekTypa EAropaukiapu €K1 apKeOoJIOTHK XyIyiap
CH 6¥itnua Bumeocypatiap, Jazep CKaHepiiall Ba y4 YrdaMiIu MOJIEIUIAIT YCyIiapu
OpKaJIM PEKOHCTPYKIIHS KWJIMHUIIY MyMKHUH. By Hadakar pecraBpatsis sxapaéHua
€pnam Oepaam, Oalku BUPTyad AKCKypCHsUIap, TAbIUM JACTypiapyd YYyH Xam
myxumanp. “Artificial Intelligence for Sustainable Cultural Heritage”, sbpHu
“Mananuii MepocHu Oapkapop acpab-aBaijanijga CyHbUM UHTCIUIEKTHUHT YpHU
Makosacuaa “3D peKoOHCTPYKIIUs, BUPTyall pecTaBpatsis, pakaMiau MaJaHuii Mmepoc”
kabu snemenTiap CU 6wmian Oupraivkiaa KaHaai aMmaira OMAPUIAIITNA MyMKIUHIUTH

175



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

kypcarwiras [3, 19 6]. by #yn Ounan uaMuii MEpOCHHU acpari xapa¢Hu1a Ha3opar
Ba TAXJIMJIHUHT STHT'M MEXaHU3MJIapH UIILIa0 YMKUITaH.

Nnmuit MepoCHU TaIKHUK STUIIIA KaTTa XaKMJIard MabIyMOTIapHH, MacaiaH,
CKaHepJIaHraH MaHOalap, apXuMB XyXOKaTiapu Ba MaJaHUW OCOpPH aTUKaJapHU
T€3KOp Taxjml Kwmim 3apyp. 2019-2023 hwmap naBomuaa €E3WIrad MIMHN
MakoJiaJapHu Taxjini Kuinaea, CU opkany uiMuii MepOCHHU acparl OuiaH OOFINK
OemTa acocuil HyHanmuimn — kinaccudukatsig, KoMmmelorepau — kKypum, 3D
PEKOHCTPYKIIMS, TaBCUSl THU3UMJIApU Ba HOMOJJAWM MaJaHUUd  MEpPOCHU
pakamnamTupuin anukianrad [1, 36 6]. by CMHUHT TaaKuK Ba TaxXJIMJI KUAJIYBUU
cudatuaa SSHTu MHCTPYMEHT SKaHUHU KA/l TUIIT MyMKUH.

ly Ounan Oupra, CHHM uIMuUi MEPOCHHM acpail Ba TaAKUK OTHUIIA
KyJuiamaa Oup Karop 3TUK, XyKyKUM Ba MaJlaHUN MyaMMOoJIap MaBxXyl.

bupunungan, myamnmudiank Xykyku Ba CH acocuia MabllyMOTIapHHU TYTLIAI,
KaiTa unulam xapaéHuga roszara kemaérran macanainap. UNESCO Tomonuman
Oepuiiran HoMmoIui Maganuit MmepocHu CU OmiaH TaaKUK STUIIIA MEPOC TETUIILITN
OynraH XaJdKJIapHUHT XyKYKJIapUHU XypMar Kuiuil Tajgadu 6op [4, 25 0].

Nkxkununpan, CH wmonennapu XaToMWMKIAH XOJIW 3Mac. MMHCON Yy4yH,
MoOJIeJUTap Xaju Tapuxuil aci mMaHOa OunaH Tyna YykuTwimarad. ManOanapmaru
MabJIyMOTIap Ma3MyHHMHM HOAHUWK TaXJWJI KWIHII XOJaTIapu y4upamokaa. byrok
bpuranusna CUnu kymnamga myamnud XykKyku Tanabnapu, cuécuii KOHYH Ba
TapTUOJAPHUHT €TUIIMACIUIYA MyaMMO 3KaHJIUTY aiTuiras [5, 51 6].

Yuununnan, MagaHuil Oarpupoxiuk: Mnmuii mepoc (akaTruHa TEXHUK
00BEKT AMac, MaJaHUil Ba MabHaBU Tapkubra sra. CUHU Kyniaiiga MepOCHUHT
MabHAaBUNM KOHTEKCTH, BOKEIMK OWUJIaH alloKacu >bTUOOpJAH YeTAa KOJIMACIIUTU
ao3uM. “Artificial Intelligence in Heritage: Bridging Tradition and Technology”
makosiacuaa CU Ba rymanutap GpaHIapHUHT HHTETPatsisiCH 4YyKyp Tax i KUJIMHTaH
[6, 65 0O].

Avammérna CH ycymnapu uiaMuid MEPOCHHM acpall Ba TAAKUK ITHIIAA KEHT
KYJUIaHUIUIIM opTUO OopMokaa. MacanaH, Tapuxuii oOupanap Oe3akiapu Ba
€3yBIIApYHU MTUKACTIAHUIIN, EMAPWIHII XQ)KMUHU aHUKJIAI, YIApHU pecTaBpatsis
KWIWII pekanapuHu Taépriamaa hoigaranuimoka [7, 43 6].

Kenrycuna CU acocuna revimudukatsis (gamification) “YinuH deMEeHTIAPH
Owan 6oviuTunTan” UioBanap, reneparus CU OunaH peKOHCTPYKIMS KWJIUIIL, SIbHA
IPOMIIT OpKaJIM TapUXHUil acapiap, oOMIalapHU BHU3yaJlIall, TabMHUpJAIl Ba
XO3UPrd UHTEPHET MYXUTHJIa OMMa YUYyH SiHaJia OYMK Ba KEHT TapKaTHII OJMMIIap
»KaMoacHl TOMOHUJIAH pexaiamTupwirat [8, 36 6].

176



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

[y 6unan 6upra, CU xymmanumuaa “inclusive data governance” (KeHIpoOK
KamMpald OJuIl), MabJIYMOTHHHI XAKUKUIUIMTUHU  TabMUHJIAIL, MaJaHUM
KaJpUsTIIapHU MHOOATIa OJIMII KaOW MPUHIUILIAp MyXUM xucobianaau [9, 27 0].

Wnamuit  MepocHM acpaml Ba TaJKUK OTUIIIA CYHBUH  UHTEIIEKT
TEXHOJIOTMSJIAPU  KarTa  MMKOHUATHApP  sparaad. Paxammamrwpum, 3D
PEKOHCTPYKILIMA, KarTa MabIyMOTIApHU  TaxJIWiA  KWJIHUIL,  pecTaBpatsis
KapaéHIapuHU MOHUTOPHHI KWJIMII Kabu ycy/uiap camapanugup. AMMO ylaapHU
amaJira OIMPHINIAA XYKYKHH, 3TUK, MaJlaHUl JKUXATIapAaH MyaMMoJiap MaBXy/.
[y ca6abnun CHUHM wiMuil MepocHU acpaiija EpaMyd BocuTa cudaTuaa Kypull
Makcajara myBopukaup. Unmuit Mmepoc Ba CyHbU MHTEIUIEKT YpTacuiaru TapTuora
COJIMHTaH MHTerpatsisi  kapaHjapu  KeJakKakiaru TaJKUKOTIap  Xamja
KyTyOXOoHanap, My3eiap, apxusiap (HaoqusiTH YUyH KaTTa IMKOHUSTIAP SUIUTUHU
OYaJIu.

doiigaaHnJIral MaHoa Ba agaduériap

1. Girbacia, Florin. “An Analysis of Research Trends for Using Artificial
Intelligence in Cultural Heritage.” Electronics, vol. 13, 2024, — P. 36-38. Web.
(ResearchGate)

2. https://en.wikipedia.org/wiki/In_Codice_Ratio?utm_

3. Wang, H. “Artificial Intelligence for Sustainable Cultural Heritage.”
Sustainability, vol. 17, no. 20, 2025, — P. 19. Web. (MDPI)

4. “Exploring the impact of artificial intelligence and intangible cultural
heritage.” UNESCO, 24 Oct 2024. — P. 25. Web. (HKK - FOHECKO)

5. Westenberger, P. & Farmaki, D. “Artificial Intelligence for Cultural
Heritage Research: the Challenges in UK Copyright Law and Policy.” European
Journal of Cultural Management and Policy, 2025. — P. 51. Web. (Frontiers
Publishing Partnerships)

6. Ghaith, K. “Al in Heritage: Bridging Tradition and Technology.”
International Journal of Educational Development in the Information Era, vol. 3,
no. 1, 2025. — P. 65. Web. (Digital Commons)

7. Akyol, G. “Al Applications in Cultural Heritage Preservation.” SSRN,
2023. — P. 43. Web. (SSRN)

8. Casillo, M. “Artificial Intelligence in Archaeological Site Conservation.”
Journal of Computer Applications in Archaeology, 2025. —P. 36. Web. (XKypnan [1K
Apxeosorus)

9. Harisanty, D., et al. “Cultural Heritage Preservation in the Digital Age,
Harnessing Artificial Intelligence for the Future.” Emerald Insight, 2024. — P. 27.
Web. (Emerald)

177


https://www.researchgate.net/publication/384194950_An_Analysis_of_Research_Trends_for_Using_Artificial_Intelligence_in_Cultural_Heritage?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/In_Codice_Ratio?utm_
https://www.mdpi.com/2071-1050/17/20/9192?utm_source=chatgpt.com
https://ich.unesco.org/en/news/exploring-the-impact-of-artificial-intelligence-and-intangible-cultural-heritage-13536?utm_source=chatgpt.com
https://www.frontierspartnerships.org/journals/european-journal-of-cultural-management-and-policy/articles/10.3389/ejcmp.2025.14009/full?utm_source=chatgpt.com
https://www.frontierspartnerships.org/journals/european-journal-of-cultural-management-and-policy/articles/10.3389/ejcmp.2025.14009/full?utm_source=chatgpt.com
https://digitalcommons.lindenwood.edu/ijedie/vol3/iss1/4/?utm_source=chatgpt.com
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=5388768&utm_source=chatgpt.com
https://journal.caa-international.org/articles/10.5334/jcaa.207?utm_source=chatgpt.com
https://journal.caa-international.org/articles/10.5334/jcaa.207?utm_source=chatgpt.com
https://www.emerald.com/dlp/article/40/4/609/1230434/Cultural-heritage-preservation-in-the-digital-age?utm_source=chatgpt.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

SAYQALIY DOSTONINING QO‘LYOZMALARI KODIKOLOGIK
TAHLILI VA ILMIY-TARBIYAVIY AHAMIYATI

Sultonova Dilovar Ne’'matillo qizi

Toshkent davlat o zbek tili va adabiyoti universiteti Matnshunoslik va adabiy manbashunoslik
kafedrasi 2-bosqich tayanch doktaranti.

“Jo ‘ybori kalon” ayol-qizlar o ‘rta maxsus

islom ta’lim muassasasi o ‘qituvchisi

Tel: (91) 477 66 96 elektorn pochta: sultonovadilovarO@gmail.com
Orcid:_0009-0008-7389-5411

Annotatsiya: Ushbu maqolada Abu Rayhon Beruniy nomidagi Shargshunoslik
institutida (O‘zFASHI) saglanayotgan “Bahrom va Gulandom™ dostoni
nusxalarining xronologik, kodikologik va matniy tavsifi berilgan. Asarning beshta

asosiy qo‘lyozma va toshbosma nusxalari aniqlanib, ularning yozuv xususiyatlari,
hajmi, muqova holati va qo‘lyozma sifatidagi ahamiyati o‘rganilgan.

Kalit so‘zlar: Bahrom va Gulandom, Sayqaliy, O‘zFASHI, qo‘lyozma,
kodikologiya, o‘zbek dostoni, manbashunoslik.

O‘zbek xalq dostonchiligi tarixida alohida o‘rin tutgan asarlardan biri bu -
Sayqaliy tomonidan yozilgan “Bahrom va Gulandom™ dostonidir. Ushbu doston
o‘zining badiiy-uslubiy xususiyatlari, syujetik boyligi va obrazlar tizimi bilan ajralib
turadi. Dostonning turli qo‘lyozma va toshbosma nusxalari yurtimizdagi ilmiy
muassasalar fondlarida saglanmoqda. Aynigsa, Abu Rayhon Beruniy nomidagi
Shargshunoslik instituti (O‘zFASHI) fondida mavjud bo‘lgan bir nechta
qo‘lyozmalar matnshunoslik, kodikologiya va adabiy manbashunoslik nuqtayi
nazaridan katta ilmiy ahamiyatga ega.[1]

Tadqiqot davomida avvalo O‘zFASHI qo‘lyozmalar fondidagi maxsus
kataloglar o‘rganildi. Mazkur kataloglar orgali dostonning mavjud barcha
qo‘lyozma va toshbosma nusxalari aniqlanib, ularning ro‘yxati tuzildi.
Qo‘lyozmalar tavsifida o‘zbek matnshunosligining etuk namoyandalari —
S.G‘aniyeva, M.Qayumov, A.Holiqov kabi olimlarning ilmiy ishlari muhim
metodologik asos bo‘ldi. Aynigsa, M.Qayumovning ‘“Adabiy manbashunoslik
asoslari” asari qo‘lyozmalarni tarixiy kontekstdagi yondashuvda tahlil etishga zamin
yaratdi.

Matnshunoslik nuqtayi nazaridan esa, A.Holigqovning “Matnshunoslik va matn
tahlili” nomli qo‘llanmasi matnni zamon, til, yozuv uslubi va tahrirlar orqali
o‘rganish metodlarini ishlab chigishda asos bo‘lib xizmat qildi.

Tadqiqotda quyidagi ilmiy-uslubiy yondashuvlardan foydalanildi:

178


mailto:sultonovadilovar0@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

« Kaodikologik tahlil — qo‘lyozmaning jismoniy holati, varaq hajmi, qatorlar
soni, muqgova shakli va yozuv xususiyatlari o‘rganildi;
« Matniy tahlil — asarning to‘ligligi, tahrir holati, kirish va xotima qismlarining
mavjudligi, yozilgan til va uslubiy o°ziga xosliklar ko‘rib chiqildi;
o Manbashunoslik yondashuvi — nusxalarning tarixiy kontekstdagi qadri,
ko‘chirilgan davr yozuvi va muhitini aniqlashga garatildi;
Abu Rayhon Beruniy nomidagi Shargshunoslik institutida saqlanayotgan
“Bahrom va Gulandom” dostoniga oid qo‘lyozmalar quyidagilar.
1.3430-11I qo‘lyozma
Qissai  Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Yozilgan yili-.
O‘lchami:15,5x26. 3-kitob Sayqaliyniki 192 varoq. 276-367- betgacha. Qatori:11.
Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: kitobni qo‘lga olganda bir
varog‘i bor holda topdik. O‘rtasidan bir varoq bor boshi va oxiri yo‘q. [2]
2. 8705 qo‘lyozma
Qissai shahzoda Bahrom va malika Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Yozilgan yili:
1201. Ko‘chirgan yili: 1305. Ko‘chiruvchi: Naim Xo‘ja Buxoriy. O‘lchami: 13,5 x20.
Varog‘i: 121. Qator:15. Yozuvi: nasta’lig. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: 122 bet
chiqdi.[3]
3. 5030 IT majmuada Sta Kitob bor.
Qissai Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Yozilgan yili-
Ko‘chirgan yili: 1274/1858. Varoq : 139 bet, 9-139. O‘lchami: 15,5 x25,5.
Qator:15. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: 9-147- betgacha ekani
aniqlandi. Asar to‘liq holda, muqovasi qattiq jigarrang, poygiri bor.[4]
4.9816 1, majmua 2ta kitob
Doston Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Ko‘chirgan yili: 1282/1865.
Varoq: 81 bet, 1-81. O‘lchami:15 x25. Qator:17. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili:
o‘zbekcha. Yangiligi: Muqovasi qattiq,qizil, poygiri bor. Kitobning boshi hamd.
na’at qismi yo‘q, lekin oxiri mavjud.[5]
5.1780 I, majmua 2ta kitob
Doston Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sobir Sayqaliy. Yozilgan yili: 1229.
Ko‘chirgan yili: 1252. Ko‘chiruvchi: Muhammad Sharif. Varoq : -. O‘Ichami:14
x24,5. Qator:15. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: Hamd qismi
yirtilgan. Muqovasi qattiq, yashil, poygiri bor. 94 varoq.[6]

“Bahrom va Gulandom” dostoni keng tarqalgan va ko‘plab qo‘lyozma
nusxalari mavjud bo‘lgan xalq orasida mashhur asar sifatida qadrlangan. O‘zFASHI
fondidagi beshta asosiy qo‘lyozma (3430-II1, 8705, 5030-II, 9816-1, 1780-I)
dostonning muhim kodikologik va matniy manbalaridan hisoblanadi. Qo‘lyozmalar
orasida to‘liq va saqlangan nusxalar mavjud, bu esa dostonning tanqidiy nashri

179



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

uchun asos bo‘la oladi. Asarning yilma-yil ko‘chirilishi, ko‘chirish uslublari va
material sifatlari o‘zgarib borgan, bu esa dostonning zamonlar osha ahamiyatini
yo‘qotmaganini anglatadi. Qo‘lyozmalarda kuzatilgan tafovutlar dostonning
matniy-tarixiy taraqqiyotini o‘rganishda qiyosiy va tarixiy matnshunoslik
yondashuvlarini talab giladi.

Magolada qo‘lyozmalarning kodikologik, matniy va manbashunoslik jihatdan
tahlil qilinishi, kelgusidagi matnlarni tanqidiy nashrga tayyorlash, filologik giyosiy
tadqiqotlar olib borish uchun ilmiy asos yaratadi. Aynigsa, saqlanib qolgan to‘liq va
qisman nusxalarning farglari matndagi rivojlanish, o‘zgarishlar, uslubiy va
kompozitsion o‘zgarishlarni aniqlashga xizmat qiladi.

Tadqiqotdan kelib chiqib, Sayqaliy dostonining ilmiy-nazariy tahliliga doir
yondashuvlar yanada takomillashib, qo‘lyozmalarning ragamli katalogini tuzish va
elektron nashrini yaratish dolzarb vazifa sifatida qaralishi lozim.

Adabiyotlar ro‘yxati

1. Abu Rayhon Beruniy nomidagi Shargshunoslik instituti (O°‘zFASHI)

qo‘lyozmalar fondi kataloglari.

2. Shargshunoslik institutida saqlanayotgan Bahrom va Gulandom dostonining

3430-II1, 8705, 5030-11, 9816-I ragamli qo‘lyozma va majmualari.

3. Gfaniyeva, S. (2001). O ‘zbek mumtoz adabiyoti tarixi. Toshkent: Fan

nashriyoti.

4. Qayumov, M. (1996). Adabiy manbashunoslik asoslari. Toshkent: O‘qituvchi.

5. Holiqov, A. (2012). Matnshunoslik va matn tahlili. Toshkent: Akademnashr.

SALJUQIYLAR DAVRIDA TASAVVUFNING IJTIMOIY
BARQARORLIKKA TA’SIRI

Mirzayeva Muxlisa,

O ‘zbekiston xalgaro islomshunoslik
akademiyasi tadqiqotchisi.
Telefon:88 781 50 16

Annotatsiya: Ushbu maqolada Saljuqiylar imperiyasi (1037-1194) davrida
tasavvuftning ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashdagi o‘rni tahlil gilinadi. Magolada
Saljuqiylar siyosati, ulamo va so‘fiylar o‘rtasidagi hamkorlik, rabot va
honaqohlarning ma’naviy-tarbiyaviy faoliyati yoritilgan. Shuningdek, Qodiriylik,
Suhrovardiylik va Yasaviylik tarigatlarining jamiyatdagi axloqiy uyg‘unlik va
totuvlikni mustahkamlashdagi hissasi tahlil qilinadi. Natijada, tasavvuf Saljuqiylar
davrida nafagat diniy-falsafiy yo‘nalish, balki jamiyatni ruhiy jihatdan
birlashtiruvchi va barqarorlashtiruvchi ma’naviy institut sifatida shakllangani ilmiy
asosda ko‘rsatiladi.

180



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kalit so‘zlar: Saljuqiylar, tasavvuf, ijtimoiy barqarorlik, Qodiriylik, Yasaviylik,
Suhrovardiylik, honaqoh, rabot, ma’naviyat, Nizomulmulk.

Kirish. Saljuqiylar imperiyasi (1037-1194) islom olamida siyosiy
markazlashuv, ilm-fan va madaniyat yuksalishining davri bo‘ldi. Shu davrda
tasavvuf, ya’'ni ruhiy poklanish, ma’naviy kamolot va ijtimoiy uyg‘unlikni targ‘ib
etuvchi harakat keng yoyildi [1, 15 b.]. Tasavvuf faqat diniy yoki falsafiy oqim emas,
balki jamiyatda tinchlik, axloqiy wuyg‘unlik va ijtimoiy barqarorlikni
mustahkamlovchi ma’naviy kuchga ham aylandi [2, 5 b.]. Saljuqiylar siyosati
tasavvufni qo‘llab-quvvatlash orqali xalq orasida birlik va totuvlikni ta’minlashga
xizmat qildi.

Asosiy qism. Saljuqiylar sulolasi turli etnik va diniy guruhlarni o‘z ichiga
olgan keng hududga hukmronlik qildi. Bu xilma-xillik ba’zan ijtimoiy ziddiyatlarga
sabab bo‘lgan. Shu sharoitda tasavvufiy ta’limotlar jamiyatda ma’naviy muvozanat
va totuvlikni saqlashda muhim rol o‘ynadi [3, 58 b.]. Saljuqiylar davrida ijtimoiy
hayotning bir qismi bo‘lgan ta’lim-tarbiya va tasavvufiy jarayonlar madrasalardan
tashqari rabot, honaqoh va zoviya deb ataluvchi maskanlarda ham davom etti.
Rabot-chegaralar va strategik joylarda harbiy magsadlarda mustahkamlangan
inshootlarga berilgan arabcha nom bo‘lib, “jihod uchun bog‘langan otlar” (Anfol
8/60), “jihod uchun tayyor turish” (Oli Imron 3/200) kabi ma’nolarda Qur’oni
karimda zikr etiladi va ilk islom davrida aholi himoyasi hamda jihod uchun otliq
suvoriylarning chegaralarda shay holatda turishlariga atab qurilgan chodirlar
ma’nosini anglatadi. Keyinchalik bu chodirlar o‘rnini mustahkam binolar egallay
boshladi. Askarlar ta’minoti va himoya tizimlari davlat tasarrufiga olindi.
Bosqinchilik faoliyatlari kamaygach, bu binolar yo‘lovchilar, darveshlar,
boshpanasizlar va so‘fiylarga qo‘noq vazifasini o‘tadi. Rabotlarda diniy-tasavvufiy
ta’lim, asarlar ta’lifi va muridlar etishtirildi [4, 72-77 b.].

Vazir Nizomulmulk (1018-1092) o‘zining “Siyosatnoma” asarida diniy va
axloqiy tartibni saqlashda ulamo va so‘fiylarning o‘rnini alohida ta’kidlaydi [5, 46
b.]. U “Nizomiya” madrasalarini tashkil etib, ilm va ma’rifatni, shu jumladan,
tasavvufni jamiyat barqarorligining asosi deb bilgan. Tasavvuf harakati Saljuqiylar
davrida xalq ongiga chuqur singdi. So‘fiylar xalq orasida sabr, tavakkul, adolat, va
mehr-oqibat kabi axloqiy qadriyatlarni targ‘ib qildilar [6, 88 b.]. Turkiyalik tarixchi
Ahmad Ojak o‘zining “Saljuqiylarning diniy siyosati” asarida shunday keltiradi:
“Saljuqiy sultonlar ilm va ulamo davlatni himoya qiluvchi devor, uni bardavom
etuvchi ustunlar, olimlar esa sivilizatsiya mash’alasi va ummatning kashshofi
ekanini angladilar. Ular ilm-fan muassasalarining tarqalishiga yordam berish uchun
ulamolarga madrasa, honaqoh va rabotlar qurdirib, olimlarga ehson va ikromda

181



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

bo‘ldilar. Chunki ular bu ish davlatning baqosi uchun zarur ekanini anglab etdilar.
Sultonlarning saroylari hamisha olimlar, shoirlar va ma’rifat ahllari bilan gavjum
edi” [7, 121 b.]. “Sultonlar tomonidan ko‘rilgan chora-tadbirlar, ular yaratgan
muhitda ulamolarning ilmiy majlislar tashkil etishi, ma’ruza to‘garaklari va ilmiy
bahslar o‘tkazishi mumkin edi. Saljuqiylar davrida so‘fiylar odamlarni ibodat, ixlos
va birlikka chorladilar, shu sababdan Saljuqiy sultonlar so‘fiylarni himoya qilib,
qo‘llab-quvvatladilar. So‘fiylar sharofati bilan jamiyatda ijtimoiy totuvlik va
birdamlik shakllandi, bu esa so‘fiylar uchun jamiyatdagi muhim mavgeni yaratti”
[8,286Db.9,348 b.].

Honaqoh-darveshlarning zikr va suhbat uchun to‘planadigan, bir muddat
qoladigan, ba’zan xilvatga chekinadigan joylari uchun ishlatiladigan atama. Forscha
“xon”-“karvonsaroy, uy, ma’bad, sulton”, “xon”- “supa, ayvon”, “xona”- “uy, xona”
“-goh” o‘rin-joy qo‘shimchasining qo‘shilishi bilan yasalgan so‘z.
Forscha adabiy va tarixiy matnlarda “xongoh”, “xonagoh”, “xonjoh”, “xonqah”,
“xongah” ko‘rinishlarida kelgan bu so‘z arabchaga -“xonaqoh” shaklida o‘zlashgan

so‘zlariga

[10, 55-56 b.]. So‘fiylik harakatining ko‘payishi natijasida ularning doimiy yig‘ilib,
ibodat qilishlari uchun kerakli bo‘lgan joy, ya’ni zoviyalar qurildi. Zoviyalar bilan
yonma-yon faoliyat olib borgan rabotlar keyinchalik tasavvufiy maqomga ko‘tarilib,
zoviyalar darajasiga erishdi . Honagoh ham xuddi shu ma’noda qo‘llanila
boshlagach, bu uch so‘z bilan ifodalangan va vazifalari bir xil bo‘lgan muassasalar
so‘fiylar uchun xizmat ko‘rsatishda davom etib, ta’lim-tarbiya va tasavvuf
markazlariga aylandi . Islomda diniy ta’lim va ibodat bir-biridan ajratilmagani
uchun, honaqohlarning rivojlanishi madrasalarning rivojlanishiga o‘xshash edi.
Ta’lim honaqohlarda olib borilgan yoki xonagohda yotgan talaba boshqa madrasada
o‘gigan. Shuning uchun, IX asrda honaqoh va madrasa birikmasi keng tarqalgan [11,
59b.].

Saljuqiylar davlati barpo etilgandan buyon olimlar va so‘fiylarga katta
hurmat-e’tibor ko‘rsatildi. Ular bilan uchrashib, maslahatlariga amal qilish Sultonlar
uchun vojib ishga aylandi. Din peshvolarini hurmat qilish, ularning mavgeini
yuksaltirish bu shaxslar qatori Sultonlarning ham xalq oldidagi obro‘-e’tiborini
oshirdi. Saljuqiylarning Yaqin Sharqqa kelguniga qadar Islom olamidagi siyosiy
beqarorlik va shia-botiniy harakatlarining jamiyatda yuzaga keltirgan ma’naviy
zarbasi, ayniqsa, axloq va ijtimoiy tuzilmaning buzilishi jarayonida so‘fiylarning
odamlarda umid uyg‘otishi, ularni birlik, tenglik va sadogatga chorlashi natijasida
xalgning mana shu kishilar yo‘liga o‘tib, ularning nasihatlariga amal qilishini va
so‘fiylarning omma oldidagi hurmatini shakllantirdi [12, 176 b.].

Saljuqiylar davri diniy tafakkurida tasavvuf g‘oyasi mustahkam o‘rin
egallagan bo‘lib, u ijtimoiy ong, shaxsiy ma’naviyat va diniy-amaliy hayotga chuqur

182



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ta’sir ko‘rsatgan. Ushbu davrda mashhur so‘fiylar faoliyat olib borgan bo‘lib,
ularning ta’limotlari orqali xalglar orasida ilohiy muhabbat (mahabbatulloh), tagvo,
sabr va tavakkul g‘oyalari keng tarqaldi. Tasavvufiy ta’limotlar xalq diniyligining
asosi bo‘lib, ulamolar bilan bir qatorda xalq tabaqalarining ham iymon va amaliy
hayotiga chuqur kirib bordi. Tasavvuf faqat individual ibodat shakli emas, balki
jamiyatni ruhiy jihatdan bargarorlashtiruvchi kuch bo‘lib xizmat qildi. Zohidlik,
riyozat, uzlat, tavba va xatolardan poklanish singari tushunchalar madrasaviy fighiy
doiralar bilan o‘zaro uyg‘unlikda talqin qilindi [13, 324 b.].

Ibodat va zohidlik bilan hayot kechirishni istagan so‘fiylar uchun qurilgan
rabotlar ta’lif, tasnif, qiroat va ruxsat kabi mavzularni 0°z ichiga olgan bo‘lib, islom
ilmlarining rivojlanishiga yordam bergan. Rabotda yashovchi so‘fiylar bu joylarda
yashovchi ulamolardan Qur’on, hadis, figh kabi ilmlarni o‘rganganlar. Saljuqiylar
davrida rabotlar so‘fiylarning boshpana va ta’lim markazlari bo‘lishdan tashqari, bir
o‘lkadan boshqga o‘lkaga sayohat gilayotgan olim va talabalar uchun qo‘noq bo‘lib
ham xizmat qilgan. Aynigsa Bag‘dod ilm-fan va madaniyat shahri sifatida rabotlari
ko‘p bo‘lgan markazga aylangan edi. Boshqa shaharlardan ilm o‘rganish uchun bu
erga kelgan faqir talabalar shu rabotlarni o‘zlariga boshpana tutganlar. Bag‘dodda
Saljuqiylar davrida madrasa va masjidlar qatorida rabotlar ham xalgning madaniy
hayotiga ta’sir ko‘rsatuvchi muhim muassasalarga aylandi. Bu markazlarda
to‘plangan ulamolar va talabalar dars, bahs-munozara va izlanishlar olib borishdi
[14,721b.].

Tasavvufning asosly g‘oyasi-“vahdatul vujud” (borliq birligi) insonlar
o‘rtasidagi tenglik va bag‘rikenglikni ta’minlovchi falsafiy asos sifatida namoyon
bo‘ldi [6, 32 b.]. Bu g‘oya diniy, etnik yoki ijtimoiy tafovutlardan qat’i nazar,
insonlarni yagona ma’naviy birlikka chaqirdi. So‘fiylar ijtimoiy ziddiyatlarni
yumshatish, kambag‘allar, musofirlar va beva-bechoralarga g‘amxo‘rlik qilish
orqali ham 1jtimoiy barqarorlikni ta’minlashga xizmat qildilar [15, 152 b.].
Saljuqiylar davrida tasavvuf tariqatlari va ularning barqarorlikka qo‘shgan hissasi
haqida so‘z borganda ilk so‘fiy tarigatlar bo‘lgan qodiriya, suhrovardiya va yasaviya
kabi tariqatlarning ahamiyatini unutmaslik kerak.

Abdulqodir Jiloni (1077-1166) asos solgan Qodiriylik tarigati insonni sabr,
halollik, tavozelik va bag‘rikenglikka o‘rgatadi [16, 12 b.]. Uning g‘oyalari xalq
orasida tinchlik va totuvlikni qaror toptirishga, ijtimoiy adolatni mustahkamlashga
qaratilgan edi. Qodiriylaroid zoviyalar (so‘fiy markazlari) ko‘plab hududlarda
ijtimoiy yordam va ruhiy tarbiya maskani bo‘lgan [17, 67 b.].

Shihobiddin Umar Suhrovardiy (1145-1234) o‘zining ‘“Avoriful Maorif”
asarida tasavvufni ijtimoiy faoliyat bilan uyg‘unlashtirgan holda, so‘fiylarni xalq
orasida namuna bo‘lishga chaqirgan [18, 87 b.]. Uning fikricha, “so‘fiylik

183



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

jamiyatdan uzilish emas, balki unga xizmat qilishdir” - bu yondashuv ijtimoiy
totuvlikning diniy asosini mustahkamladi.

Movarounnahr va Turkiston hududlarida Ahmad Yassaviy (vaf. XII asr
o‘rtalari) o‘z “Devoni hikmat” asarida turkiy xalglarni axloqiy poklik, kamtarlik va
mehrga da’vat etgan [19, 75 b.]. Uning g‘oyasi xalq orasida diniy birlikni, etnik
uyg‘unlikni ta’minlashda kuchli vosita bo‘ldi. Yasaviylik tariqatining xalqchil
yo‘nalishi Saljuqiylar davrida ijtimoiy birdamlikni mustahkamlashga xizmat qildi
[12,17 b.].

Saljuqiy hukmdorlari so‘fiylarning xalq orasidagi obro‘sini yaxshi tushungan
va ularni siyosiy bargarorlikni mustahkamlash vositasi sifatida ko‘rgan [13, 135 b.].
Alp Arslon va Malikshoh kabi hukmdorlar so‘fiy shayxlarni hurmat qilib, ularning
faoliyatiga ruxsat bergan, ayrim hollarda esa ularni maslahatchi sifatida jalb qilgan.
Biroq tasavvufning asl kuchi siyosiy hokimiyatda emas, balki xalq orasidagi axloqiy
etakchiligida edi. So‘fiylar “ruhiy hokimiyat” orqali jamiyatda tinchlik va
barqarorlikni ta’minlaganlar [7, 15 b.].

Tasavvuf madaniy hayotda ham ijtimoiy totuvlikni mustahkamlovchi omil
bo‘ldi. She’riyat, musiqa va adabiyot orqali tasavvuf g‘oyalari xalq qalbiga singdi.
Masalan, G‘azzoliyning (1058-1111) “Ihyo ulumud din” asari nafaqgat diniy, balki
1jtimoiy poklanishning ham nazariy asosiga aylandi [2, 91 b.]. Tasavvuf madaniy
birlikni kuchaytirib, turli tabaqa va millat vakillarini yagona ma’naviy qadriyatlar
atrofida birlashtirdi [5, 78 b.].

Manbalarga tayangan holda Saljuqiylar davrida faoliyat olib borgan so‘fiylar
quyidagilardir [13, 148 b.]:

I. Abu Ali Dakkok (vaf. 405/1014 - Nishopur)

2. Abu Abdurrahmon Sulamiy (vaf. 412/1021).

3. Abul Hasan Haraqoniy (vaf. 425/1034).

4. Abu Nuaym Isfahoniy (vaf. 430/1038).

5. Abu Sa’d Abulxayr (vaf. 440/1048).

6. Bobo Tohir Uryon (vaf. 447/1055)

7. Abulqosim Jurjoniy (vaf. 450/1058).

8. Abulqosim Abdulkarim Kushayriy (vaf. 465/1072).

9. Abul Hasan Ali ibn Usmon ibn Abu Ali Jullobiy Hujviriy (vaf. 465/1072)

10. Abu Ali Farmaziy (vaf. 477/1085).

11. Abu Bakr Nassoj Tusiy (vaf. 487/1094).

12. Imom G‘azzoliy (vaf. 505/1111)

13. Ahmad G*‘azzoliy (vaf. 520/1126).

14. Aynul Quzot Hamadoniy (vaf. 525/1131).

15. Ahmad Nomakiy Jomiy (vaf. 536/1141).

184



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

16. Yusuf Hamadoniy (vaf. 534/1133 - Marv)

Xulosa. Saljuqiylar davrida tasavvuf nafaqat diniy-falsafiy yo‘nalish, balki
ijtimoiy barqarorlikni ta’minlovchi kuchli ma’naviy institut sifatida shakllandi.
So‘fiylar xalgni adolat, sabr, bag‘rikenglik va birlikka chaqirish orqali ijtimoiy
ziddiyatlarni yumshatganlar. Qodiriylik, suhrovardiylik va yasaviylik tariqatlari bu
jarayonda faol ishtirok etib, Saljugiylar davrida jamiyat barqarorligining ma’naviy
poydevorini yaratgan. Tasavvufning bu davrdagi roli bugungi kunda ham
dolzarbligini yo‘qotmagan - u insoniyatni tinchlik, bag‘rikenglik va ma’naviy
uyg‘unlik sari etaklaydigan kuch sifatida ahamiyat kasb etadi.

Adabiyotlar ro yxati

1. Trimingham, J. S. The Sufi Orders in Islam. Oxford University Press, 1971.

2. Hodgson, M. G. S. The Venture of Islam, Vol. II. Chicago University Press,
1974.

3. Bosworth, C. E. The Ghaznavids and the Seljuks: Muslim Dynasties of the
East. Cambridge University Press, 1996.

4. Hasaneyn A.M., Selacika Iran ve'l-Irak, - Kahire. 1970.

5. Nizom al-Mulk. Siyosatnoma. Tehran: Amir Kabir, 1987.

6. Ahmad Yassaviy. Devoni Hikmat. Tashkent: G*‘afur G‘ulom nashriyoti,
1991.

7. Devin DeWeese. Islamization and Native Religion in the Golden Horde.
Penn State University Press, 1994.

8. Ocak A. Selguklularin dini siyeseti. - Istanbul. Tarih ve Tabiat Vakfi, 2002.

9. Nicholson, R. A. The Mystics of Islam. London, 1914.

10. Keyani M., Hankahlar Tarihi, Cev. Ali Ertugrul — Siileyman Gokbulut,
Biiyliyenay yayinlari, - Istanbul. 2013.

11. Knysh, Alexander. Islamic Mysticism: A Short History. Brill, 2000.

12. Ahmet Isik Dogan, Osmanli mimarisinde tarikat yapilari, tekkeler, zaviyeler
ve benzer nitelikteki fiitlivvet yapilari, - Istanbul. 1977.

13. Schimmel, A. Mystical Dimensions of Islam. University of North Carolina
Press, 1975.

14. Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. Cambridge University
Press, 2002.

15. Jilani, Abdulqgadir. Futuh al-Ghayb. Cairo: Dar al-Ma’arif, 1966.

16. Suhrawardi, Shihab al-Din. ‘Awarif al-Ma‘arif. Cairo, 1955.

17. Kopriilii F., "Harizmsahlar", i.A. V/I.

18. Server Tanilli, Yiizyillarin gergcegi ve mirast insanlik Tarihine giris. I, -
Istanbul. 1990.

185


https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=Tarih+ve+Tabiat+Vakf%FD&siralama=fiyatartan

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

19. Eyice S., "Mescid", I.LA. VIIL.

MUTASHOBIH SIFATLAR ATROFIDAGI EPISTEMOLOGIK BAHSLAR
Madaminzoda Abdulatif Baxtiyor o ‘g li,

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti.
Mir Arab oliy madrasasi o ‘gituvchisi
Telefon: +99897 417 4334

Annotatsiya. Maqolada Qur’on va Hadisda zikr qilingan mutashobih sifatlarning
ma’nosi hamda ular atrofidagi ilmiy bahslar tahlil qilinadi. Salaf va xalaf
ulamolarining mutashobih oyatlarga yondashuvi — tafviz va ta’vil yo‘nalishlari
solishtiriladi. Shuningdek, Ash’ariy va Moturidiy maktablarining pozitsiyalari
yoritiladi.

Kalit so‘zlar: Mutashobih, tafviz, ta’vil, salaf, xalaf, aqida.

Kirish. Mutashobihning lug‘aviy ma’nosi: "Arabcha: 4liic — mutashobih"
—"0‘xshash", "bir-biriga yaqin", "ma’nosi noaniq", "tushunishda mushkil" degan
ma’nolarni anglatadi.

Istilohiy ma’nosi: Mutashobih — Qur’on oyatlaridan shunday turidirki,
ularning ma’nolari ochig-oydin emas, ya’ni bir necha ma’noga talqin qilinishi
mumkin bo‘lgan yoki inson aqliga sir bo‘lgan ifoda va ramzlar kelgan oyatlardir.

Modomiki Alloh taolo maxluqotga o‘xshashlikdan pok ekan, nega bu
mutashobih sifatlar Qur’on va Hadisda zikr qilindi? degan e’tiroziy savol berilsa
unga quydagicha javob beriladi:

Birinchi javob: Qur’oni Karim arab tilida nozil bo‘lgan, Payg‘ambarimiz
sollallohu alayhi vasallam ham arablarga murojaat qilganlar. Ular so‘zning
mazmunini, o‘rnini, kalima qaysi holatda ishlatilayotganini bilishgan va jismni
lozim tutuvchi o‘sha ma’nolar iroda qilinmayotganini tushunishgan. Shu sababli,
sahobalar roziyallohu anhumlar Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallamdan
Kitob va Sunnatda zikr qilingan “Yad, Vajh, Ayn, Saq, Qadam” kabi mutashobih
sifatlar haqida savol so‘raganlari haqida hadislar kelmagan. Mushriklar ham zohiriy
ma’noga burib, buni muammo (shubha) deb hisoblamaganlar.

Mutashobih deb Masalan: Agar biz majozan: “Ka’ba - Allohning uyidir”
desak, faqat yosh bolalar yoki aqliy nugsoni bor kishilardan boshga hech kim Alloh
Ka’baning ichida, deb o‘ylamaydi. Chunki ular uyning Allohga nisbat berilishi
sharaf berish uchun ekanligini yoki uy (bayt) so‘zining lug‘aviy va ma’lum
ma’nosidan boshqa narsa murod qilinganligini to‘liq anglashadi.

Agar kimdir Bag‘dodni bilmaydigan kishiga: “Bag‘dod Xalifaning qo‘lida”
desa, Bag‘dodni bilmaydigan kishi Bag‘dod Xalifaning kaftidagi bir narsa deb

186



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

gumon qiladi. Lekin Bag‘dodni bilgan kishi uning ulug* shahar ekanligini biladi va
Bag‘dod hech gachon Xalifaning kaftida bo‘lishi mumkin emasligini tushunadi,
balki u Xalifaning Bag‘dodga to‘liq egalik qilishini anglatishini biladi.

Bu misollar so‘zning mazmuni, konteksti (siyoq va sabaq) va boshqga
dalolatlar (belgilar) lafzni haqiqiy ma’nosidan majoziy ma’nosiga o‘tkazishi
mumkinligini yaqqol ko‘rsatadi.

Ahlu Sunna val-jamoa ulamolari mutashobihning ma’nosidan nima iroda
qilinganini Alloh taologa tafviz (topshirish) qildilar yoki oddiy xalgni botil
mujassima va mushabbiha e’tiqodlaridan saqlash uchun ta’vilga majbur bo‘ldilar.

Ikkinchi javob: Alloh taolo Shuro surasining 11-oyatida shunday marhamat
qilgan: “Unga o‘xshash hech narsa yo‘qdir”, va Ixlosh surasi va boshqa oyatlarda
ham Alloh taolo hech bir narsada Unga o‘xshashi yo‘q ekanligini bayon qildi.
Tafvizning birinchi darajasi mutashobih (ma’nosi ochig-oydin bo‘lmagan) sifatlarga
umuman ma’no zikr qilmaslikdir. Ba’zan kishi ta’vil qilishga majbur bo‘ladi va
undan qochib qutula olmaydi. Masalan, Alloh taoloning ushbu so‘zi: “Bugun
sizlarni xuddi sizlar ushbu kuningizga ro‘baro‘ bo‘lishni unutganingiz kabi
unuturmiz” (Josiya surasi, 34-oyat. Agar bu oyatni zohiriy ma’nosiga haml qilsak,
Alloh taoloda “nisyon” (unutish) lozim keladi. Bu esa Ilohiy Zotga zid keladi. Alloh
taolo aytadi: “Robbing unituvchi bo‘lmagan” (Maryam surasi, 64-oyat). Shu
sababli, barcha ulamolar “nisyon (unutish)” so‘zini ta’vil qilib, uni “tark qilish”
(tashlab qo‘yish) ma’nosida oldilar. Ya’ni, “Bugun sizlarni unuturmiz” degani,
“Bugun sizlarni tashlab qo‘yurmiz” demakdir.

Tafvizning ikkinchi darajasi — zohiriy ma’noni zikr qilib, yad, gadam va
shunga o‘xshashlarning hagqiqiyqatini (qandayligini) bilishni Alloh taologa
topshirish (tafviz qilish)dir. Masalan, Moturidiyya ahli sunna ulamolari “Uning yadi
bizning qo‘llarimizga o‘xshash emas” deydi. Mutaaxxir Ash’ariylarning ta’vili esa
tafsiliy ta’vil (batafsil izohlash) hisoblanadi. Ularning tafsiliy ta’vili, masalan, “Yad”
(Qo‘l) so‘zini qudrat yoki ne’mat deb izohlashdir. Bu odamlarni mujassimalarning
botil e’tiqodlaridan uzoqlashtirish uchun qilingan.

Xulosa shuki salaflar yo aslida ta’vil gilmaydi, bu tafvizning birinchi
darajasidir. Yoki ijmaliy ta’vil qiladi. Masalan, “Uning yadi bizning qo‘llarimizga
o‘xshash emas” deydi. Bu ijmaliy ta’vildir.

Xalaflar esa tafsiliy ta’vil qiladi. Ular: “Uning yadi bor, lekin biznikiga
o‘xshash emas, yad (qo‘l)dan murod “ne’mat” yoki “qudratdir” deydi. Bu tafsiliy
ta’vildir. Keyingi mutaaxxir ulamolar ta’vilni joiz deb bilishadi va tafvizni
salomatlik jihatidan afzal deb hisoblashadi. Ba’zan esa ommaning (xalgning)
aqidasini saqlash uchun ta’vilni vojib deb ham bilishadi.

187



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ash’ariylar, Moturidiylar, Shofe’iylar va Hanafiy olimlarining barchasi ta’vil
qiladilar. Imom G‘azzoliy va Imom Roziy ham ta’vilni ma’qullaydilar. Ibn al-
Humom “al-Musoyara” kitobini, uning shogirdi Ibn Abi ash-Sharif esa “al-
Musomara” kitobini tasnif etganlar, ularning barchasi ta’vilni joiz deganlar

Ibn Abbos roziyallohu anhumo ushbu oyatni: “Boldirlar shimariladigan
kunda..” (Qalam surasi, 42-oyat) “Shiddat” deb ta’vil qilganlar. Ba’zilar uni
Qiyomat kunining dahshati deb ta’vil gilganlar.®*

Qudusiy hadisda Payg‘ambarimiz alayhissalom shunday dedilar: “Alloh Azza
va Jalla Qiyomat kunida: “Ey Odam o‘g‘li, Men kasal bo‘ldim, sen Meni ziyorat
qilmading,” deydi. Banda: “Ey Rabbim, men Senga qanday ziyorat qilaman? Axir
Sen olamlarning Rabbisan-ku,” deydi. Alloh: “Bilasanmi, falon bandam kasal
bo‘ldi, sen uni ziyorat qilmading. Bilasanmi, agar uni ziyorat qilganingda, Meni
uning huzurida toparding,...” va savobini Mendan olarding,” deydi.”®

Adabiyotlar
1. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika.
Darul ulum. 2020. 1-juz. 531-bet. (al-Asmo val-Sifat (Bayhaqiy), 119-320-betlar)
2. Imom Muslim. “Sahihi Muslim”. Riyoz. Baytul atkor. 1037-bet. 2569-hadis.
3. Badriddin ibn Jamoa. “lyzohud dalil fi qot’1 hujaji ahli at-ta’tiyl”. Damashgq.
Daru igro. 2005.
4. Ibn al-Javziy. “Daf’ shubhat at-tashbih”. Taghiq: Muhammad Zohid Kavsariy.
Misr. Al-maktaba al-azhariyya litturos. 89 b.
5. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika.
Darul ulum. 2020. 1-juz. (Sharh an-Navaviy ‘ala Sahih Muslim, 20/5)
6. Alloma Mahmud Muhammad Xattob as-Subkiy. “Ad-Dinul-xolis”. 1991. 503 b.
7. Hofiz Ibn Hajar. “Hady as-sari”. Daru tiyba. 1-juz.

HOZIRGI DAVRDA YOSHLAR TARBIYASIDA SAHL IBN ABDULLOH
TUSTARIY MEROSINING AHAMIYATI

Raximov Xolmurod Majitovich,

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti,

Mir Arab oliy madrasasi o qituvchisi

Email: raximovxolmurod697@gmail.com

Tel: (91) 815 5878

Annotatsiya. Ushbu maqgolada buyuk mutasavvif olim Sahl ibn Abdulloh Tustariy

hayoti va ilmiy merosidan yoshlar ma’naviyati, ta’lim va tarbiyasida o‘rnak

8 Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul agiyda at-tahoviyya”. Afrika. Darul ulum. 2020. 1-juz. 531-bet.
(al-Asmo val-Sifat (Bayhagiy), 119-320-betlar)
8 Imom Muslim. “Sahihi Muslim”. Riyoz. Baytul afkor. 1037-bet. 2569-hadis.

188



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

bo‘ladigan jihatlar, uning nasihatlaridan namunalar, ma’naviyat va axlagning
muhimligi haqida so‘z yuritilgan.
Kalit so‘zlar: Tustariy, ilm, axloq, yoshlar, ma’naviyat, ajdodlar, halollik, nafs,
muhabbat, manmanlik, e’tibor, ibrat.

KIRISH

Bugungi globallashgan tezkor zamonda taraqqiyot ham jadal rivojlanmoqda.
Zamonaviy texnologiyalar barcha sohalarni gamrab olgan. Moddiy rivojlanish
omillari insoniyatni mushkulini engillashtirib qolmasdan, balki ko‘p sohalarda ish
o‘rinlarini ham to‘ldirmoqda. Aynigsa, zamonaviy kashfiyot hisoblangan sun’iy
intellekt yaqin kelajakda ko‘plab ish o‘rinlarini egallab olishi kutilmoqda. Bu
jarayon texnologik kompaniyalarga nafaqat arzon ishchi kuchi, balki tizimlashgan
qulayliklar yaratadi. Moddiy ishlab chiqarish shiddat bilan o‘sayotgani ko‘z
o‘ngimizda kuzatilmoqda, ammo insoniyat ehtiyojlarining ma’naviy jihati ham
nihoyatda muhim hisoblanadi. Chunki ma’naviyati sog‘lom inson jamiyatga ko‘p
foyda keltiradi va aksincha bo‘lgan inson esa ko‘plab xatolarga qo‘l uradi.

Mamlakatimizda oxirgi yillarda ma’naviy sohaga, xususan yoshlar tarbiyasiga
katta e’tibor qaratilmoqda. Prezidentimiz va hukumatimiz tomonidan yoshlarni
ma’naviy barkamol qilib tarbiyalashda katta ishlar amalga oshirilmoqda,
bog‘chadan boshlab doktoranturagacha bo‘lgan tizimda misli ko‘rilmagan ishlar
tashkil qilindi. Ajdodlar ma’naviy merosini o‘rganib, ibratli jihatlarini yoshlarga
etkazish sohasida ham ko‘plab tadqiqotchilar tomonidan katta izlanishlar olib
borilmogda. Chunki ajdodlaridan ibrat olgan avlodlar ham ajdodlar kabi buyuk
bo‘lishi shubhasizdir.

ADABIYOTLAR TAHLILI

Insoniyat tarixida o‘zidan ilmiy va ma’naviy iz qoldirgan allomalardan biri
Sahl ibn Abdulloh Tustariydir. U milodiy 818 yilda Eronning Tustar shahrida
tug‘ilgan. Tustariy hayoti va ilmiy merosida bugungi kundagi yoshlar uchun juda
foydagi ibratlar va motivatsiyalar mavjud. Yoshlarni etuklikka etkazuvchi eng
muhim vosita bu ilmdir. Tustariy bu vositadan juda unumli foydalandi. U uch
yoshligidan boshlab ilmga mehr qo‘ydi va tog‘asi Muhammad ibn Savvordan ilm
ola boshladi. [1,65-66 b]

O‘n ikki yoshga to‘lgan Tustariy o‘z shahri olimlaridan ilm olib bo'lib, yana
ilmni davom ettirish maqgsadida Basra shahriga safar qiladi, biroq u erdan uni
qoniqtiradigan ustoz topilmaydi. Abodon shahriga borgan Tustariy Abu Habib
Hamza ibn Abdulloh Abodoniydan bir muddat ta’lim oladi va Tustarga qaytadi.
[2,68 b] Keyinchalik haj mavsumida Zunnuni Misriy bilan uchrashib, undan ham
ilm oladi. Katta ilm to‘plagan Tustariy buyuk mutasavvif olim bo‘lib etishadi va
o‘zining “Sahliya” tariqatiga asos soladi.

189



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tustariy hayotining eng ibratli jihati bu kimdan ta’lim olish imkoniyati bo‘lsa,
borib ta’lim olar edi. Mashhur muhaddis Abu Dovud oldiga borib: “Rayg‘ambarimiz
hadislarini aytgan tilingizni chigaring, men bir o‘pay”, deb ehtirom ko‘rsatgan.
[3,1949-1950 b] Ilmga sustkashlik qilgan talabalarga tanbeh berar edi va “Ilmning
shukri unga amal qilish 7, deb aytar edi. [4,106 b]

Tustariyga ko‘ra, amal qilinmagan ilm shukri ado qilinmagani uchun
javobgarlikka sabab bo‘ladi. Insonning olgan ilmi o‘ziga, jamiyatiga manfaat
keltirishi kerak, aks holda uning haqi ado gilinmagan hisoblanadi.

Tustariyning ibratli jihatlaridan biri — halollikka gattiq targ‘ib qilar edi. U:
“kim halol esa, qalbida sidq, xolislik, rahm-shafqgat, marhamatlilik jamlanadi”, deb
aytar edi. [4,92 b]

Tustarty halollikni hayotning asosiy qoidasi deb bilar edi. Unga ko‘ra,
haloldan emagan insonning galbini parda qoplaydi va ibodatlari gabul bo‘lmaydi.
Faqgat haloldan egan bandani esa Alloh ajoyib mukofotlar bilan siylaydi.

Tustarly insonning nafsi xohlagan barcha ishlarni qilmasdan, balki uni tiyish
kerakligini ta’kidlaydi. Chunki nafs xohishlarini chegarasi bo‘lmaydi, hatto boshqa
insonlarning chegarasini ham buzib kiradi. Tustariy do‘stlariga: “Agar nafs sizni
gunohga boshlasa, unga ochlik va chanqoqlik bilan odob beringlar. Agar u sizni
yomonlikka undamasa, unga xohlagancha taom va uyqu beringlar ”, deb aytar edi.
[2,73 b]

Albatta, yoshlarimiz ilm olish yo‘lida qiyinchilik va mashaqqatlarga duch
keladilar, o‘zlari xohlamagan vaziyatlarga tushadilar. Shu paytlarda sabru matonat
bilan qat’iy turib ilm olsalar albatta, natijaga erishadilar. Lekin ko‘ngil tusagan
o‘yin-kulguga ortiqcha berilib ketsalar, magsad hosil bo‘lmaydi. Ajdodlarimiz
buyukligining asl sababi — maqsad sari uzluksiz gat’iy mehnat qilish bo‘lgan.
Bugungi kunda ham intizomli mehnat qilgan yoshlarimiz yaxshi natijalarga
erishmoqda.

Tustariyning axloqiy illatlarga qarashi ham salbiy bo‘lgan. Aynigsa, o‘zidan
ajablanib, manmanlik qilganlarni qattiq tanqid qiladi va shunday deydi: “ujb (o‘ziga
bino qo‘yish)ning etmish eshigi bor, ularning bittasiga Iblis osilgan edi, oqibati
yomon bo‘ldi . [4,104 b]

Albatta, manmanlik zamonaviy etika qoidalariga ham to‘g‘ri kelmaydi va
o‘zini boshgalardan baland qo‘yish esa oxir-oqibat yakkalanib qolishga olib keladi.
Manmanlik qilgan shaxs odatda faqat o‘z manfaatini ko‘zlaydi, xalq manfaati bilan
ishi bo‘lmaydi. Bunday insonlar jamiyatga foyda keltira olmaydilar.

Tustariyning do‘stlarga muhabbat qo‘yish borasidagi fikrlari ham diqqatga
sazovordir. Tustariy: “do‘stga muhabbat — unga ozor bermaslik va unga (qo‘lidagini)
sarflash bilan bo‘ladi ”, deydi. [5,121 b]

190



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tustariyga ko‘ra muhabbat faqat tilda emas, balki amaliy bo‘lishi kerak.
Muhabbatning isboti esa do‘stni ko‘ngliga qarash, unga ozor bermaslik va o°zi
yaxshi ko‘rgan mablag‘i va boshga yordamlarini do‘stiga ravo ko‘rishdir. Aks holda
u soxta muhabbat bo‘lib qoladi.

Tustariy aytadi: “Qiyomat kuni bandalarning amallari tarozida tortilganda
xalqqga ozor bermaslikdan og‘irroq amal bo‘lmaydi. Faqat ilmda bo‘lganlar bundan
mustasno . [5,140 b]

Tustariyga ko‘ra, hech kimga ozor bermaslik juda savobi katta amallardan
ekan. Chunki inson bilib yoki bilmasdan insonlarga ozor berib qo‘yadi. Bundan
saglanish esa qiyin hisoblanadi. Fagat ilm bilan shug‘ullanib, unga amal
qilganlargina bundan ham ko‘proq natijaga erishishi mumkin ekan.

NATIJA VA MUHOKAMA

O‘rta asrlarda yashab o‘tgan allomalar kabi Tustariy ham o‘z ijodida
ma’naviyat va axlogqa katta e’tibor qaratadi. Yoshlar tarbiyasiga e’tibori ham
salmoqli bo‘lgan. Manbalarda o°‘z farzandini iymonli e’tiqgodli bo‘lib voyaga
etishiga katta e’tibor qaratgani kuzatiladi. Bir yosh boladan qushchasini sotib olib,
ozod qilgani haqida ma’lumotlar bor. Yosh talabalarga foydali maslahatlar bergan.
O‘zi ham ilm yo‘lida namuna bo‘ladigan hayot yo‘lini bosib o‘tgan. Tustariy
merosini o‘rgangan sayin chuqur mulohazali va hech qayerda uchramaydigan fikr
va mulohazalarga guvoh bo’linadi. Uning tibbiyot va kimyo ilmlarida ham mohir
bo‘lganini ko‘rish mumkin. Umuman olganda, Tustarly qomusiy olim bo‘lib
komillikka etishgan shaxs hisoblanadi. Uning hayotidan ibrat olish albatta, komillik
sari etaklaydi.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO'YXATI:

1. O asene )5Sl 53 sans padall e GLaW) Caidady 4 padall Allu )l (g uddl) o Sl aie anlsl) o
66-65 .= .14095 -1989a .zl Hla dusis5e aldas — 5 a0 iy il

2. (o dema s a5 e Chgyll e ada Gaiaty aalaall O AN a5 i)l ae () Jgs
349.02.02004-21425 &) yill apall jla glad - &

3. 22004 0l Adsall IS8V cuy Sl 2Ble ) a0l dea) (Gl dese Gl Guadi dilie gl Ll
1950-1949 .=

4. Ol Apedlel) 450 )Y ailel S 5 (g yindll dl e Gy Jer SLalS Cudgd LG lead 031 ) L 0 S
232 0= .p2023-01444 (sl )

5. osSall Gaias ) sa¥) s gleall dal 5 @odll dal e ol g A jlaall g il dl e 0 e
162 = 19804 -14006 .tV la 38 jézs JleS dana

191



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

THE ROLE OF IMAM BUKHARI'S PEDAGOGICAL TEACHINGS IN
THE EDUCATION AND UPBRINGING OF YOUTH

Xaitov Azizbek Azamatovich

PhD student of the Bukhara state pedagogical institute
azizbekxaitov3253@email.com

Abstract: This article explores the pedagogical significance of Imam Muhammad

ibn Ismail al-Bukhari’s teachings in shaping the moral and intellectual development
of youth. Imam Bukhari’s approach to knowledge emphasized not only the
acquisition of information but also its ethical and spiritual application. His
methodology of critical verification, respect for teachers and students, and pursuit
of truth serves as a model for modern educational principles. The study highlights
how his emphasis on sincerity, discipline, and moral responsibility contributes to
forming well-rounded individuals. In contemporary education, Imam Bukhari’s
legacy offers valuable insights into fostering ethical awareness, perseverance, and
critical thinking among young people.

Keywords: Imam Bukhari, pedagogy, moral education, youth upbringing, Islamic
philosophy, critical thinking

Introduction.

In the decree on the “Development strategy of New Uzbekistan for 2022-
2026 developed by the President our country Shavkat Miromonovich Mirziyoyev
(7 Master Directions, in the direction of ensuring spiritual progress, radical reform
of this sphere and taking it to a new level, “The purpose of deep study and promotion
of the rich scientific heritage of our great ancestors”, in cooperation with prestigious
international organizations and scientific research centers of the world, universities,
great attention is paid to the extensive study and promotion of the rich and scientific
— spiritual heritage of our great ancestors [1].

The education and moral upbringing of youth have always been among the
most important foundations of a stable and prosperous society. In the Islamic
intellectual tradition, scholars such as Imam Muhammad ibn Ismail al-Bukhari
(810—870 ) played a crucial role not only as transmitters of knowledge but also as
educators and moral guides. Best known as the compiler of Sahih al-Bukhari, one
of the most authentic collections of Hadith, Imam Bukhari exemplified a deep
integration of intellectual rigor and spiritual ethics in the pursuit of knowledge. His
pedagogical principles - grounded in sincerity, discipline, and the moral purpose of
learning - provide valuable insights for contemporary education systems seeking to
combine academic excellence with ethical formation. Studying Imam Bukhari’s
educational philosophy allows for a deeper understanding of how classical Islamic

192


mailto:azizbekxaitov5253@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

scholarship can contribute to the development of well-rounded, responsible, and
morally conscious youth in the modern world.
Materials and Methods

This study is based on a qualitative and analytical approach aimed at exploring
the pedagogical and moral dimensions of Imam Bukhari’s teachings and their
relevance to modern education. The primary materials include classical Islamic
sources such as Sahih al-Bukhari, biographical works and historical records
detailing the life and educational activities of Imam Bukhari. Secondary materials
consist of modern academic publications, journal articles, and research studies
focused on Islamic pedagogy, ethics, and youth education. The research employs a
descriptive-analytical method to interpret Imam Bukhari’s educational philosophy,
focusing on principles such as moral discipline, sincerity in learning, and the
integration of knowledge and practice. Comparative analysis is also applied to draw
connections between Imam Bukhari’s pedagogical principles and contemporary
educational theories. Through this methodological framework, the study seeks to
reveal the enduring significance of Imam Bukhari’s teachings for the moral and
intellectual formation of youth in today’s globalized world.

Discussion

Imam Bukhari’s pedagogical heritage offers timeless lessons for the moral and
intellectual education of youth. His educational philosophy was built upon the
principle that knowledge must lead to righteous conduct and spiritual refinement.
Unlike purely theoretical learning, Imam Bukhari emphasized the transformation of
knowledge into action, thus aligning intellectual growth with ethical behavior. This
approach remains essential in contemporary education, where moral values are often
overshadowed by material and technological advancement.

One of Imam Bukhari’s most significant contributions to pedagogy lies in his
method of critical verification. His meticulous process in compiling Sahih al-
Bukhari demonstrates a commitment to truth, reliability, and intellectual integrity.
These principles foster analytical thinking, academic honesty, and responsibility -
qualities urgently needed among today’s youth. By encouraging learners to seek
authentic knowledge through careful examination and sincerity, Imam Bukhari’s
method can help develop critical, independent, and ethical thinkers. [5,45] .

Moreover, his humility, respect toward teachers, and dedication to students set
an enduring example for modern educators. The teacher-student relationship,
according to Imam Bukhari, should be founded on mutual respect, compassion, and
sincerity. Such an approach nurtures emotional intelligence and moral maturity,
enabling young people to develop not only academically but also spiritually and
socially.

193



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Finally, Imam Bukhari’s perseverance amid hardships reflects a model of
resilience and devotion to learning. His lifelong pursuit of knowledge despite
poverty and challenges inspires youth to value persistence and patience. Integrating
these qualities into modern education can strengthen moral character and prepare
students to face life’s difficulties with dignity and faith.

The sahih Hadiths collected by Imam al-Bukhari are of great importance in
raising an enlightened person in the enlightened society in New Uzbekistan,
kindness, generosity, respect for parents and adults, respect for orphans, being fond
of hard working, honesty, love for the motherland, mutual friendship, peaceful
coexistence of different peoples in raising a perfect generation. Imam Bukhari’s
Qur’an the Karim for Muslims status the calculated work “Al-Jome’ as-sahih” has
been translated from Arabic into Uzbek. Imam Ismail Bukhari has many works on
ethics and religious upbringing such as “Al-adab al-mufrad” (The masterpieces of
Adab), “Al Jome’ assahih™ (The faithful collection), etc.

Imam al-Bukhari in the “Book of Knowledge” of “Al-Jame’ as-sahih”:
Chapter 10 mentions about the need for knowledge before doing something or
speaking: “Knowledge is achieved only by learning” said. It can be concluded from
this hadith that seeking knowledge is obligatory for every Muslim. [2, 40]

In the second century of Islam, various sects began to emerge, each attempting
to validate their beliefs through Hadiths, which necessitated a critical examination
of these narrations. This period saw the establishment of Hadith terminology and the
foundational principles of Hadith scholarship, formulated by scholars such as
Abdullah ibn Mubarak and Malik ibn Anas

Results

The study’s analysis of Imam Bukhari’s pedagogical teachings produced
significant findings that reveal the depth and timelessness of his educational
philosophy. His approach to learning and teaching extends beyond the transfer of
knowledge to include moral refinement, spiritual discipline, and social
responsibility. The main results of the research can be summarized under several key
themes.

1. Integration of Knowledge and Morality

The first and most fundamental result of the study is that Imam Bukhari
viewed education as an inseparable unity of knowledge ( i/m) and moral action
(‘amal). He believed that true knowledge must manifest in ethical behavior,
sincerity, and humility. This concept challenges modern educational systems, which
often prioritize intellectual performance over moral development. Imam Bukhari’s
approach demonstrates that effective education should aim to shape not only skilled
individuals but also morally upright and socially responsible citizens. [3]

194



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

2. Foundation of Critical Thinking and Academic Integrity

The second key result highlights Imam Bukhari’s rigorous methodology of
Hadith verification as an early example of critical thinking and research ethics. His
meticulous evaluation of narrators, chain of transmission (isnad), and textual
consistency shows a highly systematic and evidence-based approach to knowledge.
This scientific attitude promotes intellectual honesty, accuracy, and accountability -
essential components of academic integrity in today’s institutions. By following his
model, modern educators can cultivate critical reasoning, analytical thinking, and
ethical scholarship among students.

3. The Pedagogical Role of the Teacher

Another important result concerns the teacher’s role as a moral and spiritual
guide. Imam Bukhari emphasized that the teacher must serve as a living example of
sincerity, humility, and patience. His interactions with students reflected compassion
and fairness, reinforcing a respectful and trust-based educational environment. This
result supports the view that effective pedagogy relies not only on curriculum and
methods but also on the teacher’s personal character and moral influence. Imam
Bukhari’s example suggests that ethical role modeling remains one of the most
powerful forms of education. [4,245] .

4. The Value of Perseverance and Lifelong Learning

The fourth result reveals that Imam Bukhari’s life itself embodies the values
of perseverance, dedication, and love for learning. Despite enduring poverty, illness,
and long travels in search of authentic knowledge, he remained steadfast in his
pursuit of truth. This lifelong devotion serves as a motivational framework for youth
education, emphasizing the importance of patience, resilience, and sincerity. Such
values are essential for forming a generation that approaches learning not as a
temporary requirement but as a continuous journey of personal and moral growth.

5. Relevance to Contemporary Education

Finally, the research results confirm that Imam Bukhari’s pedagogical
principles are deeply relevant to the challenges of modern education. In a world
increasingly influenced by materialism and information overload, his emphasis on
ethical responsibility, critical verification, and moral purpose provides a balanced
model for youth development. Integrating these values into educational curricula can
help young people build strong ethical foundations, emotional intelligence, and
intellectual discipline - all of which are vital for the creation of a just and harmonious
society.

The analysis of Imam Bukhari’s pedagogical teachings revealed several key
outcomes relevant to contemporary education and youth upbringing. First, his
approach established that knowledge must be connected to moral conduct and

195



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

spiritual development. This finding emphasizes that effective education involves not
only intellectual growth but also the cultivation of ethical behavior and emotional
maturity.

Second, the study identified Imam Bukhari’s method of verifying Hadith as
an early form of critical inquiry and evidence-based learning. This demonstrates that
critical thinking, academic integrity, and responsibility were integral to classical
Islamic scholarship, offering valuable guidance for modern educational practices.

Third, the results show that Imam Bukhari’s relationship with his teachers and
students embodied respect, humility, and sincerity - qualities essential for building
positive and ethical learning environments. His teaching approach encouraged
mutual understanding and compassion, forming a holistic educational model that
addressed both mind and character. [6,33-47]

Lastly, Imam Bukhari’s perseverance, discipline, and love for learning serve
as a motivational framework for youth development. His life and work illustrate that
true education requires patience, sincerity, and dedication - values that remain vital
in preparing morally strong and intellectually capable generations.

Conclusion

The study concludes that Imam Bukhari’s pedagogical legacy holds enduring
relevance for the moral and intellectual education of youth. His philosophy was
founded on the integration of knowledge, faith, and ethical action — a model that
modern education systems can benefit from immensely. By emphasizing sincerity in
learning, critical verification of information, and the moral responsibility of the
learner, Imam Bukhari demonstrated that true education extends beyond academic
achievement to the refinement of character..

His example teaches that a teacher’s role is not limited to imparting
knowledge but also to guiding students toward moral consciousness and spiritual
maturity. The values of patience, humility, and dedication evident in Imam Bukhari’s
life inspire youth to pursue learning as a lifelong journey of self-improvement and
service to humanity.

In a world facing moral and intellectual challenges, Imam Bukhari’s teachings offer
a timeless educational framework that harmonizes intellect with virtue, preparing
young people to become ethical, resilient, and socially responsible individuals.
REFERENCES

1. https://lex.uz/uz/docs/5841063//0’zbekiston Respublikasi
Prezidentining Farmoni “2022-2026 yillarga mo’ljallangan Yangi O’zbekistonning
taraqqiyot startegiyasi” to’g’risida. PF — 60 son, 28.01.2022 yil

2. Sahihi-Buxoriy: diniy ma’rifiy / Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil
Buxoriy.-

196



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Toshkent: “Munir” nashriyoti, 2021. 40-b

3. Azmi, M. (2019). The Educational Philosophy of Imam al-Bukhari and
Its Relevance to Contemporary Pedagogy. Kuala Lumpur: International Islamic
University Press.

4. Hassan, A. (2016). Islamic Ethics and the Role of Hadith in Moral
Education. Journal of Islamic Studies, 27(3), 245-260.

5. Siddiqui, M. A. (2020). The Role of Classical Scholars in Moral and
Spiritual Education. Islamic Research Journal, 12(2), 45-58.

6. Yusuf, H.(2018). Pedagogical Insights from Islamic Heritage: Lessons
from Imam Bukhari’s Life and Works. Journal of Educational Thought, 52(1), 33—
47.

IBN SINO AXLOQIY QARASHLARINING HOZIRGI DAVRDA
AHAMIYATI

Karimov Anvar
Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti,
Mir arab oliy madrasasi o ‘qituvchisi

Annotatsiya. Mazkur magolada buyuk mutafakkir Abu Ali Ibn Sino
merosida o‘z ifodasini topgan axlogiy garashlar va ularning zamonaviy davr uchun
dolzarbligi tahlil gilinadi. Mutafakkirning “komil inson”, “odob-axloq”, “ilm va
ma’rifatning tarbiyaviy o‘rni” haqidagi fikrlari bugungi jamiyat taraqqiyoti,
yoshlarni ma’naviy-axloqiy ruhda tarbiyalash jarayoni bilan bog‘liq holda yoritib
beriladi. Shuningdek, Ibn Sino axlogiy gqarashlarining bugungi globallashuv
sharoitida milliy va umuminsoniy qadriyatlarni asrab-avaylash, ma’naviy
iImmunitetni mustahkamlashdagi o‘rni ochib beriladi. Magolada mutafakkir
g‘oyalarining hozirgi zamon axlogiy muammolariga echim sifatida qo‘llanish
imkoniyatlari ham ilmiy jihatdan tahlil gilingan.

Kalit so‘zlar: axloqg, komil inson, ma’naviyat, odob-axlog, ilm va tarbiya,
qadriyatlar, globallashuv, ma’naviy immunitet, jamiyat taraqqiyoti.

Kirish. Ibn Sino fanlar tasnifida eng oliy ilm sifatida metafizikani ajratib
ko‘rsatadi. Uning asarlari Yevropa o‘rta asr ilmiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatgan
bo‘lsa, Sharqda hanuzgacha o‘z dolzarbligini saglab kelmoqda. Ibn Sino nafaqat
tabiatshunoslik va tibbiyot sohasida, balki falsafa va ilohiyotda ham o‘z davrining
eng etuk komil inson namunasiga aylangan mutafakkirdir. Aynigsa, o‘rta asrlarda
nihoyatda murakkab sanalgan axloqiy va ilohiy masalalarni oqilona tushuntirishda
u o‘zining mantiqiy tafakkuri va chuqur bilimini namoyon etgan. Ibn Sinoning
falsafiy qarashlari uch asosiy bo‘limdan — metafizika, fizika va mantiqdan tashkil
topadi. Metafizika — ilohiyot, mavjudot va borliq, dunyoning kelib chiqishi va
tuzilishi haqidagi masalalarni qamrab oladi; fizika — tabiat, jism va moddaga oid

197



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ilmiy qarashlarni ifodalaydi; mantiq esa — to‘g‘ri fikrlash va bilish shakllarini
o‘rganadi. Umumiy falsafiy masalalar esa nazariy va amaliy jihatlarga bo‘linadi.
Shulardan ayniqsa amaliy falsafa qismida axloqg, odob va inson kamoloti masalalari
keng yoritilib, bugungi kun uchun ham dolzarb ahamiyat kasb etmoqda.

Adabiyotlar tahlili va metodlar

Ibn Sinoning falsafiy garashlari asosan uch yirik tizim — mantiq, fizika va
metafizika (ilohiyot)dan tashkil topgani uchun, ularning barchasi buyuk allomaning
eng mashhur asari “Kitob ash-shifo”da o°z ifodasini topgan. Uning asosiy magsadi
hammaga manzur bo‘ladigan “Mashriq hikmati’ni yaratish edi. Ibn Sinoning
fikricha, barcha nazariyalar asosida ilm yotadi, ilm esa agldan kelib chigadi. Aql
ilohiy olamdan insoniyatga etkaziladigan qudrat sifatida talgin gilinadi. Shu sababli,
inson va uning jamiyatdagi o‘rnini belgilashda ilohiy bilimlarni tadgiq etish zaruriy
sanaladi. Mutafakkir sifatida Ibn Sino agl va ilmga nihoyatda katta ahamiyat bergan.
U ilmni fagatgina agl mahsuli sifatida emas, balki uni axlog va insoniylik bilan
chambarchas bog‘lab talqin qilgan. Shu boisdan, uning merosida ilm va axloq
munosabatlari alohida o‘rin tutadi.

Ibn Sinoning ilmiy va falsafiy merosida ilm va axloqiylik birligi markaziy
masala sifatida namoyon bo‘ladi. U bu borada gator asarlar yaratgan bo‘lib, ular
orasida “Risala fi-l-ahd” (Burch hagqida risola), “Kitob al-insaf” (To‘g¢rilik haqida Kitob,
“Salamon va Ibsol” Singari asarlarida insoniy barkamollik, diniy-axloqiy me’yorlar va
hayotiy tamoyillar yoritilgan. Bu asarlarda ba’zi joylarda diniy qarashlar bilan
ziddiyatli jihatlar mavjud bo‘lsa-da, ularning asosiy g‘oyasi insonni axloqiy kamolot
sari etaklashga garatilgan.

Natijalar

Sharqg ijtimoiy-falsafiy tafakkurida inson agli va uning yuksak axlogiy
fazilatlarini ulug‘lash gadimdan mavjud an’anadir. Biroq Ibn Sino merosining
qimmati shundaki, u bu an’analarni mukammal tarzda jamlab, aniq ifodalangan
axlogiy-gnoseologik tizim sifatida shakllantira oldi.

Ibn Sino ham davrining ko‘plab mutafakkirlari singari axlogiy masalalarga
diniy va idealistik nuqgtai nazardan yondoshgan holda, insoniy ilm va axlog manbai
sifatida donishmandlik va Yaratuvchining qudratini e’tirof etadi. Biroq uning ba’zi
qarashlari an’anaviy diniy aqidalar bilan to‘lig mos kelmaydi. Jumladan, u
Xudoning ijodiy quvvati inson irodasi yoki xohishidan emas, balki mavjudotning
tabiiy zaruriyat asosida vogelikka aylanishidan namoyon bo‘lishini ta’kidlaydi. Bu
fikr ko‘plab tadgigotchilar — E. Renan, M. Tyurker, A. Sayili kabi olimlar tomonidan
ham e’tirof etilgan. Ibn Sinoning nazarida inson yaratilishda zaif mavjudot bo‘lsa-
da, uning aqli tufayli barcha mavjudotlar orasida markaziy o‘rin egallaydi. Aynan

198



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

inson agli uni hayvonot olamidan farglab, hayotini mazmunli va magsadli giladi.
IImga chanqoglik, mehnat faoliyati va yuksak magsadlarga intilish inson aglining
mahsulidir. Shu bois, inson nafagat tashqi giyofasi yoki jismoniy tuzilishi bilan,
balki o°zining yuksak axlogiylik va donishmandlik qudrati bilan ajralib turadi. Natijada,
u yuksak axloqiy fazilatlarning ijodkori va jamiyatning ma’naviy taraqqiyotida
etakchi kuch sifatida namoyon bo‘ladi.

Muhokama

Ibn Sinoning asarlarida, xususan, “Tadbir al-manzil”da inson tabiati tug‘ma
ravishda fazilatli yoki axlogsiz bo‘lib dunyoga kelmasligi haqida muhim g‘oya ilgari
suriladi. Insonlar tayyor sifatlar va odatlar bilan emas, balki tajriba, avlodlar
an’analari, shuningdek, ta’lim-tarbiya jarayoni orgali shakllanadi. Shu sababli,
ta’lim va tarbiya jarayonida inson o‘zida ijobiy axloqiy fazilatlarni ham orttirishi,
yoki aksincha, yomon odatlar ta’siriga berilishi mumkin. Ibn Sino ta’kidlaganidek,
yaxshi odatlarni shakllantirish ganchalik giyin bo‘lsa, shakllanib bo‘lgan yomon
sifat va odatlardan qutulish ham shunchalik mushkuldir.

Alloma nazarida yomon odatlardan xalos bo‘lishda insonda inersiya kuchi
mavjud bo‘lib, bu jarayon ta’lim-tarbiya imkoniyatlarini cheklamaydi, balki
insonning o‘z ustida ishlash imkoniyatini kengaytiradi. Shu bois, Ibn Sino yoshlarni
erta davrdan boshlab tarbiyalashni muhim deb biladi. U o‘z davri an’analariga ko‘ra,
ta’limni Qur’oni Karimni o‘qish, dinni anglash va grammatikani o‘rganishdan
boshlashni tavsiya etadi.

Ibn Sino odamlar o‘rtasidagi ijtimoiy notenglikni tabiiy holat sifatida
izohlaydi. Uning fikricha, jamiyatning barcha a’zolari birday qashshoq bo‘lib qolishi
yoki barchasi hukmron tabagaga aylanishi ijtimoiy falokatga olib kelishi mumkin.
Shu bilan birga, u xizmatkor mehnatidan foydalanishni jamiyat hayotining tabiiy
gismi deb bilgan. Ammo allomaning ijtimoiy-axlogiy garashlarida insonparvarlik va
gumanizm ustuvor o‘rin egallaydi. U xizmatkorlarga nisbatan mehribon bo‘lish,
ularning ehtiyojlarini gondirish, ularni xo‘rlamaslik, balki ular bilan do‘stona
munosabatda bo‘lish lozimligini ta’kidlagan. Bu orqali Ibn Sino insonni kim
bo‘lishidan gat’i nazar, axloqiy hurmat va qadriyat egasi sifatida ko‘radi.

Xulosa.

Xulosa qilib aytganda Ibn Sino ilmni egallash jarayonida axlogiylikni alohida
gadrlaydi va uni inson kamolotining eng muhim omillaridan biri sifatida ko‘radi.
Uning asarlaridagi garashlarni tahlil gilish shuni ko‘rsatadiki, mutafakkir oz davri
muammolariga chuqur kirib borib, ularni to‘g‘ri yo‘nalishda hal etishga intilgan va
mavjud masalalarning ildizini ochib bera olgan. Ibn Sinoning ratsional fikrlari o‘rta
asr arabzabon falsafiy tafakkuri kontekstida jamiyatning ijtimoiy-axlogiy

199



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

garashlarini yanada yuksak bosgichga olib chiggan. Uning ilm va axlogiylik birligi
hagidagi konsepsiyasi shuni ko‘rsatadiki, ilmning o°‘zi fagatgina ashyoning
mohiyatini anglash vositasi emas, balki eng avvalo, inson va jamiyatning axlogiy
yuksalishiga xizmat qilishi zarur. Fozil jamiyatda ilm axlogiy fazilatga aylanadi, u
axloqiy me’yorlar va tamoyillar bilan uyg‘unlashadi. Mutafakkir yashagan davr
uning idealidan uzoq bo‘lsa-da, Ibn Sino ilgari surgan g‘oyalar shaxs va jamiyatning
axlogiy-aqliy komillikka erishishida ilm va axlogning uzviy bog‘ligligini ko‘rsatadi.
Bu qarashlar bugungi davrda ham dolzarb bo‘lib, insoniyatni ilmiy yutuglarni
ma’naviy-axloqiy qadriyatlar bilan uyg‘unlashtirishga chorlaydi.
Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati

1. Irisov A. Abu Ali ibn Sino. — Toshkent: Akademnashr, 2017.

2. Ibn Sino va “Tadbir al-manzil” / Tarjimai va negaroshi Muhammad Najmi
Zenjoniy. — Tehron: Elm, 2015. — 124-b.

3. Ibn Sino va “Tadbir al-manzil” / Tarjimai va negaroshi Muhammad Najmi
Zenjoniy. — Tehron: Nashr-e EIm, 2015. — 221-b.

4. Yo‘ldoshev Q., Karimov B. O‘bekiston falsafa tarixi. — Toshkent:
Ma’naviyat, 2020.

5. G‘ulomov A. Ibn Sino falsafasi va uning bugungi talgini. — Toshkent: Fan va
texnologiya, 2018.

6. Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present:
Philosophy in the Land of Prophecy. — Albany: SUNY Press, 2021.

7. Gutas, D. Avicenna and the Aristotelian Tradition. — Leiden: Brill, 2020.

TACABBY®OHUHI MYXUMJIMT'U

Ab60oypaxmonos A60ynxoouti

Mup Apab onuii madpacacu
"Uorcmumouti pannap eéa munnap" xaghedpacu yxumysuucu
+998906219118

AHHOTanMs. YmOy Makonaaa TacaBBYy() WIMHHHHT WHCOH PyXud xaéTuaaru
axaMUATH Ba KaJOHM TMOKJIAI 3apypaTu Xakuaa cy3 oputuiaau. KypboH ostiapu,
caxux XaJuciap XamJia YJIaMOJIApHUHT cy3japura TasHuO, WHCOHHUHT 30XHPUM
amajuiapuaad Kypa 00THHUHN (Kaaouit) aMasiap MyXUMPOK SKaHUHU TabKU JIaHA Y.
Makonana KamOHUHT UCJIOX OYJWIM WHCOHHUHT HMHMOHHM Ba CaJ0KAaTUHU
MyCTaxKamJIallld, YHUHT axJOKUi (ha3uiamiapuHu IOKCAITUPHUIIHA 0aéH KUJIMHAH.
[ynunraek, xacan, pué, Kuop kabu Kanbd KacayuTMKIapUIaH Xajaoc OYIuI nyiapu
TacaBBy() TabBIMMOTH OpKaJIM U30XJaHaau. Xyjloca VpHHIA, TacaBBY()

200



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MYCYJIMOHJIAp YYYH PYXUW MOKIIMK, XaJOJUIMK Ba MWMOH KaMOJOTHUIa €TaKIOBUU
MYXHUM HYHaTUIUIapaH OUpH SKAHIUTH KAk STUIIa N,

Kaaut cy3nap. TacaBByd, Kaj® mokiauru, MAMOH, OOTMHUN amaiuiap, 30XUpUN
amasiap, KypboH, Xaauc, axiok, pué€, xacaa, Kuop, pyxuil Tapousi, cypuitiuk.

[Tapuatnaru OyipyKJIap HHCOHra HUCOATTaH UKKU KUCMTa OYIIMHAIN:

1. 3oxupuii amaiapra TabayKJIu OYJIrad XyKmiiap
2. botunuii amaiapra TabIyKId OyaraH Xykmoiap.

bomkaua kunuO alTraHna WMHCOHHW OalaHH, >KHUCMHUIA TabIyKIH OYyiraH
XyKMJIap Ba MHCOHHU KaJlOUTa TabIyKIu OViran Xykmiap.

bananra tapnyknam OynaraH xykmiap OyMpyK Ba KalTapukiapjaH uOOpar.
byiipykka wmuconm: Hamo3 Vykuin, 3akor Oepuln, Xax KWIMII Ba X0Kaso...
Karapukiapra wmucon: OpaM  YIaupMaciviK, 3WHO KWIMACIWK, YFUPIHUK
KHJIMACIIMK, apOK MUMACIIMK Ba X0Ka30...

KanOuit amannap xaM Xyaau myHaall OyWpyk Ba KaWTapukjiIap/iaH uOoOpar.
Bylipyknapura MwucCOI: Amoxra, YHUHI pacyiapura, Qapuiiranapra,
KUTOOJIApUTa UMMOH KEJITUPHII, UXJIOCTH OYIUII, XYyIIyh, TABAKKYJ Ba X0Ka3o0...
Kaitrapukka mucon: Kydp kentupmacnuk, yxy0, pué€, xacaa KUIMAcCIUK Ba
X0Ka3o0...

[Mapum Oamanuii Ba KajnOMM XyKMJIApHUHT HWKKajacd XaM MyXuM Oyicama
KaJiOra TabiIyKJIM OYnAraH Xykwmuap OMpUHYMCHAAH Kypa MyXUMpokaup. UyHku
OOTUHMI amasiap 30XUPUI aMaUIApHUHT aCOCU Ba ONAEBOPHU XHUCOOIaHaau. Arap
O0oTUHMI aman Oy3uiica 30XMPUM amaIapHUHT Oapuacu acona OYiaau.

Amnox Taono “Kaxd” cypacununr 110 ostuaa:

“Kum Po60ucura pydoapy keJUIIHN yMH KWICA, AXIIM aMaJl KWICHH Ba
PoO0ucura udonar Kuaumjaa OMpoHTAHH mepuk Kuamacun’ [1, 304], ned
Mapxamar KHJITaH.

[ynunr yuyH Pacynymiox coiianoxy ajaixy BacajiaM caxoOallapHUHT
JUKKATUHUA KaJIOJTapUHU MCIO0X KWIIWILNTa Kaparran jauiap. Ymapra: “VHCOHHUHT
CaJIOXMATH, KAJIOWHUHT CAJIOXUSATH, SIIIMPUH KacaJUIUKIapJaH CcaloMaTIUrura
OOFIUK”, Iep dIuap.

Nmom byxopuii puBOSIT KWITaH Xaaucaa Y 30T LIYHAAW Aeuauiap:

MBN A oY) AL dad) aud ciaud 13 5 AlS dad) phiaa cialia 13) didae sl B O 5 Y1

“Orox 0ymunr! Xacanma Oup mapya rymr 60p. Arap yina Ty3ajnca >kacaJHHHT
Oapuacu Ty3amaau. Arap Vma Oy3ylca skacagHuHr Oapuacu Oys3uiamu. Orox
OynuHr! yura Oup napua rymr kanoaup” [2, 20].

Xyaau IMIYHHTAEK Y 30T COUIauIOXy ajaWxy BacamwiaM AJuloX Haszap
Tanuiaianran xou, Oy Kand skaHiuruau ykrupraninap. imom bByxopwii Ba imom

201



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Mycnum Kwiran puBoAtna IlaliramOapuMu3 CoOUTAIIOXY alaiiXy Bacajljiam
KyWHIarujiapHu MapxaMaT KWJITaHJap:
Cnakglh ) Gl sty A pa ) G ¢ Al ) SRy G g

MasbHocu: “AJJIOX CH3JAPHMHI KUCMJIAPMHIU3 €KM CypaTJIAPMHIH3ra
Kapamaiau. JIekuH CU3HUHT KaJaOouHrusra Kapaiigun” [3, 10].

MoaoMHUKY MHCOHHUHT CAJIOXUATH 30XUPHA aMallJITapHUHT MaHOacu OyiraH
KayOra OOFIWK SKaH, yHU AJIIOX KaltapraH €MoH cudariapaaH To3aiad UCIOoX
KUJTUIII Ba YHU T'y3ai cudatiap ounan 6e3ali 103uM SkaH. MaHairy uliapHu KUica,
V1a Kanb coxubu Kajaou cajauM HaKOT TOITYBYHM KHIIMIApaH OYiap dKaH.

Amnox Taomo Illyapo cypacununr 88-89 osmnapuaa mapxamar Kuiub
anTaguKu:

“¥Y KyHaa MoJIy JaBJat xaM 0oJia yaka xam ¢oiiga oepmaiinu. Pakarruia
KHMHUKH AJUIOXTa CajJluM KaJ0 OuiaH keJca, (Yua cajuMm Kajad) Mmandabar
oepaau” [1, 371].

KanOuu nokiam Ba HadcHU TapOusnam (ap3u alHIApHUHT 3HT MYXUMUIMP.
Amnox TaonoHuHT Unoxuii OyHpyKJIapu IIyHU TaK030 Kuiaau. by xaka odr, xaauc
Ba ylamosap cy3 ropyrtraniap. Xo3up 0u3 cuszra KypbsoH, Xaauc Ba ynamMoJapHUHT
cy3napuja KajaOHU €MOH XHCTIAT Ba KacaJUTMKIIAp/IaH MOKJIAIll JIO3UMITUTHUTA 1al0JiaT
KWIYBYU XYXOKATIApHU alTHO YMKaMu3.

Kypwonpan pamminap: Amiox Taono Awpod cypacunuHr 33-osTuma
Mapxamar Kuiauo ataau:

“(Qi,Myxammang): “Po00umM omkopa Ba SIIHUPUH EMOHJIMKJIAPAAH
Kaiitapau”, ned aurrun” [1, 154].

Ba sna ArbpoM cypacuHuHTr 151-0sTHAa MapXamMar KUiauo anTau:

“I'yHOX MIILIADHMHI OLIKOPA Ba SINIMPUHHUIA XaM sIKHHJIamMaHriap” [1,
148].

Mydaccup onumiap osSTAard WYKH, SIIAPUH TYHOXJAH Makcaj: Xacald, puE,
HU(DOK, 1e0 Tapcup KUIraHaap.

Anbarra Oy wutamiapAaH KyTyJAull Ba YJIapHU OJJMHHU OJIMII MacajlaCUHU
TacaBBy( MyoJaka KUJIaIH.

Xaaucaan paausuiap: Xacaju, Kuop, puénan KalTapyBud Ba Ty3all axJIoOKIap
OwJIaH XyJIKJIaHUIITa YOpJIoOBUM Oapya Xaaucaap OM3HUHT MaB3yMH3Ta XyKKaT 0yia
OJIaJIu.

Xanuciaapuudr Oupuaa IlaitramOGapuMu3 COLUTAILIOXY ajlalxu BacalljiaM:
“NiMOH eTMUIIl HeYuJup IIoxdagaH mbopar. YHuHT sHr onuiicu “JIA MITAXA
WMIUTAJUIOX” kanmumacu OVyica, YHHHT OHHI MAacTKU Japakacu, Wyijaaru
azugaTaapHu oauo Tamam. Xa€ XaMm yiia MAMOHHUHT IIoXJaiapuaaH oupumup’”,
Jieraiap.

202



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

NAMOHHUHT MyKaMMaJUIUTH 1Ty [IOXYaJapHUHT OWp IIaxcaa TYJIHK
KaMmJlaHuIu OwnaH OYnaau. MAMOHHMHT HOKHCIMIHM 3ca YIIa IIoXYajJapHUHT
Kamaiuim oviad 6yiaau.

TacaBBy] aliHaH MaHallly IIOX4YaJapHU MHCOHJIA My»accaM OYJIMIIuIa KaTTa
pos YiiHaWIH.

OuIMMJIApPHUHT CcY31apuAaH Jajaui: Yiamomap, ajoxuaa TaBOara MyXTOX
Oynmaguran KaJOHWUHT KacallapuaaH OYyiaraH TYHOXW KaOupajdapHu caHa0
yuKKaHiap. Ba OymapHuHT OapwHM TacaBBy( WYHAIMIIMIA Myolaka KWJIAITAHU
0acéH Kb YMKKaHIIap.

“XKapxapary taBxun~ acapuna laiix baxypuil KydugaruiapHu anTaauiap:
“SIxmmnrkka yakupuO, YaKUMYWINK, FUWOaT, KuOp, pué€, Xacaj, TOPTUIIYB Ba
KaHKaira yxmarad EMOH MIUIap/aH Y3UHTHU THil. AnbarTa Oyiap HaQCHUHT ailon
xucobnmananu. Ba Oy papara yuparaniapHuHr Tabubu Oyrok  cyduitnap
xucoOmaHaau”.

“Xunosatyn Anauiis” KATOOMHUHT Myaudu Oy xakaa Kyiaaru cy3napHu
aitagu: “lllapuat kypcaTrmanapyu Ba OTUMIAPHUHT HKMOCH Xacal, MyCYJIMOHJIApHH
TaxKupiaiil, kuop, y3unan y3u paxpnanud yxxyora kerul, pué, HUGOK Ba IIyHra
VX1ara >KMpKaH4 UIUIAPHUHT XapOM SKaHJIUTHUTa JajaoiaT Kuirad, Oy UIUIapHUHT
XyAyJl Ba yerapaiapuau ounu6 onuo, 6apuacugaH YETIAHHUII Ba Y30KIAIIUII JIO3UM.
ByHuHr xakukatunu sca pakarruaa TacaBByd niamMu 0aén kunubd Oepamu. [4, 64]

Jemak xynoca Kuiaub aitaguras 0yJicak, OKOpU/Ia KEITUPUITaH OST Ba XaIUC-
mapudaapaan 1y OWJIMHAAUKA TacaBBY( MYCYJIMOHJIAp YUYH ajJOXHJIa aXxaMusTra
sra 6yraH, MyXyM WyHaIMILIapaad OMpU SKaHIIUIH KeIub unkamm e,

doiiganaHnJaran agaduéraap

1. A6nynasu3 Mancyp. Kypbonu kapum mMabHOJIap TapKuMa Ba Tadcupu
-Tomkent. 2009. 546 6.

2. Myxammang u6n Hemoun Byxopuii. Caxuxyn Oyxopuit. baitpyr:
"Myaccaryp puconaryH HomupyH". 2019. 1904 6.

3. Mycmum ubn Xaxokox an-HailicaOypuii. Caxuxu MyciuMm. Pués:
"baiityn apxopyn nasauits". 1998. 1473 6.

4.  Anoynmua O6uaunH. Anxunostyn Anouiisa. Jlamamk: “/{opyccamom™.
2003.

5. IHox Bamutomnox MHexnaBuil. Xyxoxarymuioxuin Oonura. Kapauu:
“opyt TauBup”. 1998.

6. Myxammang Mon Ucwsxok An- byxopuii An-KamaGosuii. At-tappyd
nuMaszxabu axyim tacaBByd. Koxupa: “Typocyn apa6”. 2000.

8 Anoynmun O6umun. AnxunoaTy Anouiisa. Jlamamk : JJopyccanom. - 2003.- B. 64.

203



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

NAQSHBANDIYA TARIQATI RIVOJIDA BUXORO
MUTASAVVIFLARINING O‘RNI
R.Z Rajabova

Buxoro davlat universiteti Islom tarixi va manbashunosligi,
falsafa kafedrasi o ‘gituvchisi
Tel: 914107882

Annotatsiya: Tasavvuf ta’limoti Buxoro madaniyati va adabiyoti ilmi ta’sirida
taraqqiy etgan va yangi xalq g‘oyalarining shakllanishiga turtki bo‘lgan. Shunga
ko‘ra, Buxoroning islom madaniyatida tasavvufning tutgan o‘rni beqiyosdir. Buxoro
zaminidan etishib chiggan va butun islom olamida katta obro qozongan ilk tasavvuf
nazariyotchilarini ko‘plab uchratish mumkin.

Kalit so‘zlar: Tasavvuf, mutasavvif, madaniyat, Naqshbandiya, Buxoro,
tariqat, hadis, Dahbed, shayx, pir, murid, murshid.

Nagshbandiya tariqatining bir tarmog‘i sifatida shakllangan, oldingi
tariqatlardan bevosita hayotga yaqinligi bilan ajralib turgan “naqgshbandiya-
mujaddidiya” tariqati mang‘itlar davrida Buxoro hamda uning atroflarida
rivojlangan va keng tarqalgan. Nagshbandiya-mujaddidiya tariqati tasavvufdagi
ilgari amalda bo‘lgan qattiq qoidalarni bir gadar yumshatadi, mo‘tadillashtiradi,
kundalik turmushga moslashtiradi. Bu esa nagshbandiya-mujaddidiyaning keng
aholi qatlamlari ichiga kirib borishini ta’minlaydi, O‘rta Osiyo, O‘rta va Yaqin Sharq
xalglarining ijtimoiy-siyosiy, ma’naviy-madaniy hayotida muhim o‘rin egallaydi.

Nagshbandiya va Nagshbandiya-mujaddidiya tarigatlarining rivojida ko‘plab
shayxlar va so‘fiylarning faoliyati diqqatga sazovordir. Ulardan biri tasavvuf ilmida
mashhurlikka erishgan buyuk avliyo, shariat va tarigat ilmlarida o‘z davrining
allomasi — peshqami bo‘lgan Eshoni Imlo (1686-1749) bo‘lib, to‘liq ismlari Hazrat
Oxund Mullo Muhammad bo‘lgan. Nosiriddin To‘ra qalamiga mansub “Tuhfat uz-
zoirin” asarida yozilishicha, bu zot to‘rt tarigatning piri hisoblangan. Bular:
kubroviya, naqshbandiya, ishqiya va jahriya tariqatlaridir. Shu bois “Jome-us-suluk”
(Suluklar majmuasi) deb nom olgan. Uning asli ismi Hazrat Oxund Mullo
Muhammad bo‘lib, “Imlo” taxallusi bilan g‘azallar bitganligi bois Eshoni Imlo
nomini olgan®’. Eshoni Imloning nasablari xususida ba’zi manbalarda ota tomondan
hazrati Aliga (r.a.) va hazrat Abu Bakr Siddigqa bog‘lanishi hagida ma’lumotlar
keltirilgan. Eshoni Imlo nomlari bilan bog‘liq gqabriston bo‘lib, u kishining gabrlari

87 Cyronmuk Mycrado Hyporomii. Typonsamun a3u3 aBnuénapu Ba yiaamosapy Taskupacu. — T.: CaHo-cTaHmapT
Hampuéry, 2015. —b. 185.

204



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ham o‘sha erda bo‘lgan. Lekin bu qabriston keyinchalik tekislanib, ustiga Ibn Sino
nomidagi maktab qurilgan.

XVII-XIX asrlarda nagshbandiya-mujaddidiya tarigati islom olamining
ko‘pgina sohalarida o‘zining gullagan davrini boshdan kechirdi. Mang‘itlar davrida
Dahbed®® va uning atrofida Maxdumi A’zam avlodiga mansub xojalar va mashhur
valiy zotlar yashab o‘tgan bo‘lib, Dahbed kichik mavze’ligiga qaramay
Nagshbandiya sulukining markazi bo‘lgan. Nagshbandiya silsilasidek ulug® bir
sulukni orqama-ketin bir oiladan, ya’ni Maxdumi A’zam tabaqasidan chiqqan bir
qancha vakillar boshqarishi ham tasavvuf tarixida uchramagan holdir. XV asrda
Dahbedga ko‘chib kelgan Maxdumi A’zam keyinchalik uning shogirdlari
naqshbandiya-mujaddidiya tariqatini rivojida o°z hissasini qo‘shib kelgan. Maxdumi
A’zam tabagasi asrlar davomida tasavvuf ilmining rivojida nafagat Buxoroda, balki
xorij davlatlarda ham shuhrati ketgan shayxlardan bo‘lganlar.

Mang‘itlar davrida ham tasavvuf shayxlari va so‘fiylarning hurmati baland
bo‘lib, aynigsa Amir Shohmurod va Amir Haydar davrida tasavvuf ahli va tarigat
peshvolariga katta imtiyozlar yaratib berilgan va amirlar ularning faoliyatini qo‘llab-
quvvatlab turgan. Mang‘itlar davrida faoliyat olib borgan Maxdumi A’zam silsilasi
vakillaridan biri — valiylik bobida mashhur bo‘lgan Hazrati Sayyid Nurmuhammad
bo‘lib, tasavvuf ahlining komil piri sifatida ommani to‘g‘ri yo‘lga boshlashda
rahnamolik qilgan. Shayx Sayyid Nurmuhammadning shariat va tarigat ilmlarida
peshvo ekanligi, sarf, nahv, mantiq, hadis va tafsir ilmlarining donishmandi
bo‘lganligi manbalarda qayd etilgan®.

Dahbediy xojalar silsilasida alohida o‘rin tutgan zotlardan yana biri — Hazrati
Musoxonxoja Dahbediy bo‘lib, diniy va dunyoviy olamda mo‘tabar sanalib,
“Qutbul-mutaaxirini” (silsilaning oxirgi qutbul-aqtoblaridan) unvonini egallagan.
XVIII asrning ikkinchi yarmida Naqgshbandiya tariqatiga rahnamolik gilgan. Hazrati
Musoxonxoja, taxminan, 1708/09 yillarda Dahbedda Muhammad Isoxoja ibn
Muhammad Boboxoja ibn Muhammad  Rozigxoja ibn Muhammad Amin
(Kalonxoja) ibn Hazrati Maxdumi A’zam xonadonida dunyoga kelgan.
Musoxonxoja otasi hamrohligida Hijoz ziyorati asnosida Hisorga ko‘chib, so‘ng
Hindistonning Jahonobod shahriga tashrif buyurib, Mirzo Joni Jonon orqali ustozi
Muhammad Obid Jahonobodiy bilan uchrashadi va unga qo‘l berib, shogird tushadi.
1746 yilda Hazrati shayx Muhammad Obid vafot etgach®®, uning o‘rniga 35 yoshlik

8 Camapkasj IIAXpUHUHT IIMMONMi-FapOuii Tapadumga, Oxnapé Ba Kopanapé opanurumarn MuéHKON oponuaa
YKOMITAITaH KaJUMIHA Ba TAPUXUH MaB3ebJIapJaH OupH.

8 Cyronmux Mycrado Hypotouii. Typonsamun asu3 aBiuénapu Ba yiaamosapu Taskupacu. — T.: CaHO-CcTaHAApT
Hampuéry, 2015. —b. 540.

% Kattaev K. Catalog of ancient and rare books inherited from Makhdumi Azam Dahbedi and his famous descendants.
Colorful, photo-illustrated scientific aloum-edition. The first book. —T.: Tafakkur Bostoni, 2015. -b. 85.

205



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

alloma Musoxonxoja Dahbediy nagshbandiya-mujaddidiya tariqati-sulukining
rahbari bo‘ladi. Ko‘p o‘tmay nagshbandiya, qodiriya, suhravardiya va chishtiya kabi
to‘rt silsiladan tuzilgan bu tariqatning peshvosi bo‘lgan Musoxonxoja
nagshbandiya silsilasini Hindistondan Dahbedga olib keladi. Abu Tohirxoja
“Samariya” asarida: “Samarqand va uning atrofida bo‘lgan buzg‘unchilik va
vayronagarchilik vaqtida Hazrati Musoxonxoja Hindiston mamlakatiga ketib,
unda Hazrati Miyon Muhammad Obid sohibga murid bo‘lib, Hazrati Miyon
ajdodlarining “Alfi soniy” tariqatini yangilab, sharif bobolari silsilasini davom
ettirdi”, deb ta’kidlab o‘tilgan®?.

Musoxonxoja o‘z davrining etuk tasavvuf nazariyotchilaridan hisoblanib,
shariatga oid asarlar yozgan. “Kasirul-favoid”, “Jomi jahonnomai”, *“Aynul-
ma’oniy”, “Dorul-asror va sanadul-abror”, “Zubdatul haqoyiq va navodirul-maorif”,
“Dar fazilati Payg‘ambar”, “Doril maknun”, “Muhzanul ta’rif” ana shular
jumlasidandir®®. X.Yuldashxodjaev tadgiqotida Musoxonxoja Dahbediy asarlari
uslubi va qo‘yilgan masalalarni yoritilishiga ko‘ra tahlil qilinib, quyidagi
masalalarga asosiy e’tibor garatilganligi aniglangan:

1. Xojagon-nagshbandiya-mujaddidiya silsilasi tarixini yoritish;

2. Tasavvufiy istilohlar sharhi;

3. Tavhid va zikr masalasi;

4. Pir-murid va shayx-murid munosabatlariga doir masalalar;

5. Muridlar (tolibi suluklar) uchun yozilgan qo‘llanmalar.

Musoxon Dahbediy nagshbandiya-mujaddidiya sulukining nazariy rivojiga
katta hissa qo‘shib, nagshbandiya tarigatini e’tiqod va amaliyot borasidagi turli
xurofotlardan tozalab, asarlarida tarigat ta’limotini Qur’on va sunna asosida gayta
ishlab chiqdi. Nagshbandiya tariqatining keng tarqalib rivoj topishida Musoxon
Dahbediyning o‘rni beqiyosdir. Musoxonxoja to‘g‘risida ham ko‘plab asarlar
mavjud. Urgutlik adib va tarixnavis Jumaquli Urgutiyning ‘“Manoqibi hazrati Muso”
asari ma’lumotga boyligi bilan gimmatlidir. Qutbul-aqtob Hazrati Muhammad
Musoxonxoja Dahbediy Nagshbandiya tarigatiga 18 yil rahnamolik qilib, 1776 yilda
vafot etgan®.

Musoxonxojaning xalifalaridan biri bo‘lgan Xalifa Muhammad Siddiq ham
tasavvuf pirlaridan bo‘lib, uzoq yillar Hindiston va Pokistonda tarigat ilmini
o‘rganadi va o‘rgatadi. 1746 yilda piri Hazrati Shayx Muhammad Obid vafot etgach,
tariqat rahbarligi Muhammad Siddiq zimmasiga o‘tadi. O‘sha mamlakatlarda 12 yil

%1 A6y Toxupxoxa Camapkanauii. Camapus. —T.: SIuru acp asnoau, 2009. —B. 149.

9 Cyronmuk Mycrado Hyporomii. Typonsamun a3u3 aBnuénapu Ba yjamonapu Taskupacu. — T.: CaHo-cTaHmapT
Hampuéry, 2015. —b. 543.

% Cyronauk Mycrado Hyporomii. Typonsamun a3u3 aBnuénapy Ba yjiaMonapu Taskupacu. — T.: CaHo-cTaHmapT
Hampuéry, 2015. —b. 543.

206



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

faoliyat yuritib, yana Naqgshbandiya tariqati markazini Dahbedga ko‘chiradi.
Yuqoridagi fikrlarni  tasavvufshunos olim K.Kattaev ham tasdiglaydi:
“Musoxonxoja Dahbediy Hindistondan xalifa va xodimlari bilan gaytadilar. Ul
kishining tarbiyatini olib, xizmatlarini qilgan Xalifa Muhammad Siddiq, Xalifa
Xudoyor, Xalifa Mahmud, Xalifa Abdulgayum va Xalifa Hoji Muhammad Yusuf
hamda mulozimlari Miraj Sohib hamkorligida Dahbedga keladilar. Shu bilan
Nagshbandiya silsilasining markazi yana Dahbedga gqaytib keladi. Hazrati
Musoxonxojaning ushbu izdoshlari irshod huquqini olib, xalgni to‘g‘ri, hidoyat
yo‘liga boshqarganlar®,

Musoxonxojaning xalifalaridan yana biri Muhammad Amin bo‘lib, u asli
bog‘ibalandlik bo‘lsada, “Dahbediy” nisbasini olgan. U 1152/1739 yilda tavallud
topib, 1229/1814 yilda vafot etgan. Amir Haydarning piri bo‘lgani uchun “Eshoni
pirt dastgir” (Qo‘l oluvchi pir) lagabini olgan. Yoshligida Hindistonga borib,
Musoxonxojaga murid tushadi va ul zot bilan Dahbedga qaytadi. Manbalarda
keltirilishicha, Amir Haydar unga qo‘l berib, murid tushgach, pirini Buxoroga taklif
etadi. Eshoni Piri Dastgir Buxoroga ko‘chishdan oldin faoliyat doirasini ikkiga
bo‘ladi: ya’ni Dahbed xonaqohi ishini Abdurahmon Maxdum ibn Muhammad
Siddiq bilan Mallaxoja Dahbediylarga, viloyat tarigati rahbarligini esa Muhammad
Husaynga topshirib ketadi. Vafot etgach, Dahbed xonaqohiga dafn etiladi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati.

1. Cyronnux Myctado Hypotouii. TypoH3aMuH a3u3 aBiuénapu Ba yiamosiapu
tazkupacu. — T.: CaHo-crangapt Hampuéru, 2015. —b. 185.

2. Kattaev K. Catalog of ancient and rare books inherited from Makhdumi Azam
Dahbedi and his famous descendants. Colorful, photo-illustrated scientific
album-edition. The first book. —T.: Tafakkur Bostoni, 2015. —b. 85.

3. A6y Toxupxoxxka Camapkannuii. Camapus. —T.: Suru acp aBnoau, 2009. —b.
149.

4. K.KarraeB. Maxnymu Ab3am Ba Jlaxoen. Camapkann: Cyrnuéna. 1994. —b.
60.

% K.Karraes. Maxnymu Ab3am Ba Jax6en. Camapkann: Cyrauéna. 1994. —B. 60.

207



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

IVIOBAJIJIAIIIYB JABPUJIA ITUHUM DKCTPEMU3MIA KAPLIN
KYPAILIHUHT TACABBY®UNU EHJIAIITYBJIAPU

bepouesa Hunygpap Axamosna

Xootca Byxopui ypma maxcyc uciom mavium Myaccacacu
VKye-ycnybuii 6ymum 6ownusu, mazucmp
Ten: +998(97)950-61-14

AHHoOTanus. Maskyp Makonajga nioOajulallyB JaBpUAa IJUHUM SKCTpEMHU3MIa
KapIld Kypallullia TacaBBy(QHUil €HJAUIyBIApHUHI YpHU Ba aXaMMITH TaxJIAJ
KuiauHaau. Myamid cypuiliuk TabJIMMOTHUHUHT WYKU MabHaBUI TapOus, Mexp-
OKuOaT, ToJepaHTIMK Ba HadCHU TapOusuiaml KaOW TaMOWWIIapu OpKaiau
HKCTPEMUCTHUK Kapalnuiapra Kaply TypHILI UMKOHUATIapUHH Eputaan. LyHUHTACK,
Cy(QUISTMKHUHT ~ WHCOHNApBApiWK, MaJaHU Ba  WKTUMOUWA  OUPIUKHH
MycCTaxKamilaljiara poiaura 6axo oepuinanu. Makonaaa cypuit €HaanryBIapHUHT
a)3aIIMKIapy Ba YEKIIOBIAPH, ITyHHHIJEK, YIApPHUHT Y36eKHCTOH Ba Mapkasuii
Ocué mapouTuaaru aMajauil axaMHUsITH XaM KypCaTHIITaH.

Kanur cy3aap: nmrobamiamryB, JUHUM SKCTPEMH3M, TacaBBy(], Cy(QUIIHK,
MabHABUSAT, TOJIEPAHTIIMK, HaA(C TapOusicu, AMHUI OaF pUKEHITIHK.

['mobGannanryB xapaéHu MTHCOHMST Xa€TUHUHT Oapua coXajlapura, >KyMJjaaH,
JVH Ba MabHABUIT COXacura xaM UyKyp TabCcuUp KypcarMokaa. AxOopot
OKUMJIQPUHHMHT TE3JAIIUIIN, UHTEPHET Ba MKTUMOMI TapMOKJap OpKajiu FOsl Ba
MaKypaJapHUHT 3pKUH TapKaJHUIIM HaTWKacuaa JTUHUM Kapalulapja XaMm Typid
TEeHACHLIMANAp IIaK/UIaHMoKaa. Adcycku, miodan kapaénnap aoupacuja AUHAN
HKCTPEMHU3M Ba pajvKanu3M KaOu xaBuu wiariap XaM KeHr éimimMokna. by aca
XKaMUATIA THHYIMK Ba OapKapOpJIMKHU TabMHMHIIAII Hynuaa SHIM MabHABUM-
TapOUSBUN EHJANTYBIAPHU Tanad ATaaH.

Iy HykTam Ha3zapAaH, WCIOM JIUHUHUHT HMHCOHIIApBap, OarpUKEHI Ba
MabHAaBUW OKCAJUIIra YOPJIOBYM KUXATIApuHU €EpUTHO OepyBUM TacaBBY(]
TaBJIUMOTH OYTYHT'M KyHJa J0i3ap0 axamusT kacO sTMokaa. TacaBByd HMHCOH
KaJIOMHU ToKJani, HadCHU TapOusi KWJIMII, MyXa00aT Ba WHCOHUNIMKHU Taprud
ATHUII OpKaJM KaMHUATAAa OSKCTPEMUCTHK KalpusaTiapra Kapiid MabHaBUN
UMMYHUTET SIpaTau.

Ma3kyp MakoJaHMHI Makcaau — [io0aanyB JaBpujia JAUHHUMA
HKCTPEMU3MIa Kaplly Kypalluiijga TacaBBy(uil EHIANTYBIAPHUHT WIMHUM-aMaIui
aXaMHUSATUHU 0unO OepHill, YJIApHUHT MXKTUMOMM-aXJIOKUN acOoCIapUHM TaXJIWJ
KWIWII Ba OyTYHTH 3aMOH Tayiadiapura MocC TaBcusiiap Miuiad YuKuigad noopar.

TankukoT OOBEKTH — JWHUNM SKCTPEMHU3M Ba yHTa Kapiid MabHaBHii-
axJIOKUM Kypaul ycyJuiapHu.

208



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TagKukoT npeaMeTd — Cy(QUIIMK TabJIUMOTHUHUHI 3KCTPEMHU3MIa Kapllu
Kypaljardi MabHaBUW Ba MEJArorMK MMKOHUATIApU XucoOiaHamu. TacaBByduit
énaiyB — Tabpu@ Ba acOCUM XycCycusriap

TacaBByd, cydpuitmuk Wcinomuunr cyHHudank #yHamumuga VII-IX
acpjapa MyCTakKwJI TabhJIAMOT cudatuia MaKUIaHTaH WYHAIUI XHUCOOJaHAIH.
TacaBBy(pHUHT NIAKUTAHUIIUTA TYPTKA OYITaH 30XUINK, TAPKUIYHETUK FOSIIApH
WUCIIOMHUHT WJIK JlaBpUJaH BYXyara kenraH. AWpum myrtaxaccuciap VII acp
WKKUHYY spMujia smab yrran caxobanap Aoy 3app an-Fudopnii, Xy3atida non an-
SAmon, Cammon an-@opcuii, Xacan an-bacpuiinu nmactnabku TacaBBy(d
HaMosiHAaapu xucobnaiiaunap. Jlactnabku cydwuiinap Xaauc TYIUIOBYMIIAP,
JTapBUIILIAP, KOpUJIap, TAKBOJOP XyHapMaH/ Ba caBiorapiap Oyiras.

[X-XII acp ypramapura kenubd XypocoHaaru cyduiinap TyriaHaJauras KoM —
KaJlaHAapXoHanap/a “ycro3 (1anx, MypIiua, m1up) — MOorupa (Mypua)” HHCTUTYTH
makulaHa Oomwiarad. TacaBByd TabJMMOTUIa OWHOAH, Cy(QUIIMK WHCOHHHHT
KJIOMHU EMOH WIUIATJIAPAAH TO3aJIall Ba SXIIH XYJIKHU CUHIJIMPUIL UM caHaIuO,
yIly Wy TapuKa — XaKMKaTHU WIOXUW aHTyIaIl ycyiau xucoomanaau [1, 197-198 6].

TacaBBy(dra kypa, cyduii pyxuil kamosaoTra TYpTTa O0CKUYHU 60CcHUO YTHIII
opkainu s>putiangu: wapuam (McnoMm TabiuMmoTura Kypa amall KWJuIl), mapukam
(MypugHUHT ¥3 mmaiixura uroarna OYnuO, pyxuil TapOWsUIaHUINM), Mavbpugham
(AnioxHU r0pak OWIaH aHTyIaI), yakukam (XaKkukarra Tyia etummuii) [2, 199 0].

[Taitx Haxxmumpaua KyOpo Oy 6ockuunapra kucka tabpud oepud: “...0exu3
smacku, opupnap: «apuar 6up gapaxtayp, TapUKaT — YHUHT IOXJIapH, Mabpudar
— SAMPOKJIAPH, XaKUKaT — MeBasiapu. JlapaxT 6yiMaca HOBJa Xam, SIMTPOK XaM, MeBa
XaM OynmMainm», naes TawpauMm Oepranmap” ne0 alTraH Ba IIapUATHUHT
OMpIaMYMJIMTUHU TabKujIarad. Xoxxa Axmana SccaBuii aca:

Llapuamcuz mapukamea Kup2auiapHu,

Ulaumon naun umMoHuHU onap smuwl — Jes Wapuar WIMIAPUHU MyKaMMall
srajulaMaral KUIIM TapukKaTra KUPUIIM MYMKUH OJMaciuTuaaH KaTbui
OTOXJIAaHTHPTaH.

Kamumnan Mapkasuii Ocuéna KeHT TapKajiraH Tapukariap — KyOpoBwus,
HaKIIOaH 1S Ba siccaBUs Tapukariaapu 0yiuob kenran. bab3u xonnapaa A6 yaKoaup
Kunonuid acoc coirad KOAWpHUs TApUKaTH Xam TapkairaH. FOpTummuszga KeeHr
TapKaJraH $CCaBUS Ba HaKMIOAHIWS TAPUKATIAPUHUHT BYXXYAra KETUIIH
TacaBBY(DHUHI WHUPUK HAMOSHJACH, “maixnap maixu” ned ynyrnanysBuu [llaiix
HOcyd Xamamonuii (1048-1140) nomu 6mnan 6oraukaup [3, 37 0].

byrynru rmo6annamnryB dasocuaa, SbHU IUH, MAJAHUSIT, TEXHOJIOTHSIAp TE3
anMarraaurad yra-xaBguu MyXWuThaa, cyQuil €HmamryBiap AUHUA PaJUKaIAKKA

209



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kapmm “mycOar” TYFpWIMK Takiud 3Tand. By TYFpummk sca, MYKH TOKIIHK,
WHCOHJIapra paxM-IaQKaTIuK Ba OUPIUKIUD.

JIuHul SKCTpEeMU3M Ba YHHMHI [oOaiainryB OuiiaH OOFJMK V3Hura Xxoc
KUXATIIapU MaBKyl. JJMHUI SKCTPEMU3M — JAUHUN YBTUKOAHU F03aCUIAH KATTUK,
TUOpUAIAIITaH, 3YPaBOHINK EKU TaXIuJ OpKajld aMmalra OIIMpUIaJuraH Xapakar
€ku uaeonorusaup. I modannanryB MapouTHAAa IKCTPEMHU3M KYTI )KUXATJaH TOMOIIA,
UHTEPHET, IDKTUMOMM TapMOK, XalIKapo ajoKajiap, MUTpatsisi OpKajau TapKaIMOK/Ia,
1ry Oouc KaHAalIup NUKH Ba TAlIKU MyaMMoJapHu KenTupub unkapaau. [y 6unan
Oupra, rodaNIaNIyB 3aMUpPHIa MaJJaHUH MOHOTOHJIMK Ba “OUp TUILIU IUH Tajladu
xam maugo Oynub, Oy >KaMusTiapaa paJuKaiu3Mra Kaplid WMMYHUTETHU
KydalTupManu, akcuHya, (apauii, >kamoaTuil, MaJaHUil axpaaunuiapra ojuo
KEJUIIN MYMKUH. YOy IIapOUTAa IWHUK SKCTPEMU3MIA Kaplld Kypauia ¢akar
XYKyKUi-XapOuil yopanap OuiaH YyeKJIaHMaraH €HJanlyBlap 3apyp — MabHaBHiA,
VOKTUMOUWM, MaJTaHUM Ba TABJIMMUM 4opajap XaMm MyXuM. {MHHU TYFPH TYLILYy HUII
— (akaT MATHHM YKHMII 3Mac, 0aJKH YHHHI PyXH, MaKCaJH Ba IIAPOUTHHHU
anmamaup. Cyuitnuk, pukx, kajom Ba Tadcup Kabu UCTOMUM UIMIIAp alfHAH 1Ty
MakcajJJa pUBOXKIJIAHTAH SbHU, NUHHU YyKyp, MyBO3aHAaTiud Ba WHCOHMI Tap3la
TYUIYHHII YYYH.

Cyduit EnpamryBiap OpKaJiM JKCTPEMH3MIa KapIiu KypallHUHT acOoCUi
crparerusiiapu: Cypuinuk ‘““kuxop an-Hadc” (Hadc OuUlaH KaHT) FOSICUHM OJIFa
Cypu0, MHCOHJIAPHUHT aBBaJl Y3UHHU HA30paT KWIWIL, HA(CHU TapOUsIall OpKaIu
AKCTPEMM3MIra 4YuAaMIIMJIMKKa SpUIIAIIMHKA Tabkujiakau; Cyduili myaccuca Ba
TapuKamiapJa WHCOHJapra HucOaTaH MeEXpiH, TOJIEPAHTIMKKA aCOCJIaHTaH
MyHOcabar TapruOOT KWIMHMOKIa — Oy DJKCTpeMu3Maarud “‘OofjaHyBUYH
OyIMIMaHIuK”, “y3rajapHu aibnam’” Ba “KaTTUKIUK S MEXaHU3MIIApUTa Kapiiu
Typullra Xxu3mar kKunaau [4. untepHeT caxudanapuma]. Macamnan, Mapokkona
naBiar cy(UAITMKHY XajdK OuiiaH MyHoca0ariapa, MaJaHusATAA, TabIMM/a KOPUH
ATUIIHU SKCTPEMU3MIa Kapiiu yopa cudaruaa kymuiamokaa; Cyduii xxamoarnap y3
TAPMOKJIApU OPKAIM JKaMUATAA PYXHUM, MabHAaBUW, TABIUMUNW JOacTypilap —
HKCTPEMHU3MIa OCOHJIMKYA OCpMIIMILI SXTUMOIU IOKOpH Oynaran €uuiap, >kamoar
ab30Japy OWJIaH MIUIAIIHU TAIIKWI ATUIIMOKAA [5. MHTEpHET caxudanapuiaH];
JlaBnatnap cyuiank TapruooTUra Ky KyiMokaa, cyduii paxoapiauk Tepanusiiapu,
TaBJIUM JIaCTypyiapH, OOIIKa JAWHUKA SKCTPEeMH3MIa Kapllu OpPUTHIAETIaH
yopajapra Kymuod 0opuiMoKaa.

Cyduit €énpanryBiIapHUHT MaBXy/l UIMKOHUSATIApY KyHuJaruiapaad uoopar:

1. Cyduitnuk sKkcTpeMU3MIa Kapilid HUJICOJIOTHK TaxpuoOanapra pakoOaTdu
Hapca OYIWIM MyMKHH: KaTTUK, MAaHUXCHCTHK Kapaiuiap YpHUTa MEXp, paxM-
HIYypiHK, 0apodapiark Ba HHCOHUSTIAPBAPIMKHU WITApH CypPUIIL.

210



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

2. Cyduil TapuKaTIapHUHT KaMOATUYMIINK Japakacuaaru TabCUpU OOPIUTH
— JKolmapia (aoiusAT IOPUTHILM, Enulap OWaH HIUIAIM, MaJaHUAT OpKalu
Mabpu(paTHU KEHIAIITHPA OJMIIM OWJIaH SKCTPEMHU3M TapKaJIMIIUIa Kapuiu
npoduIakThka BasudacuHu Oaxxapain.

3. I'nobamnanryB mapouTua MyJaTUMEANA Ba HKTUMOUN TapMOKIap OpKajiu
CYGUHIHKHUHT “MOJepaT TUHUN BapUaHTUHU TapFru0 KUIUII UMKOHUATH.

4. Cyduituk TapruOOTH — MaJlaHWi MEpPOC Ba MWUINK HIAeHTU(DUKAtSisT
OunaH OWpriamran Xojja, paJuKaJJIMKKa KapIly JIOKal Kamoajapia SXIIH Ky
KEeJIaIu.

Cy¢uii EénaanryBiapHUHT YEKJIOBIApU Ba MyaMMoJIapy UTyHJaH HOOpaTKu:

1. Cyduitnuk xam 0ab3u xoilylap/ia MmoiuTU3atsis KWIMHAETIaH: JaBiariap
€KM TalKy MaHOaIap Cy(pUMIMKHY SKCTPEMHU3MIa Kapily CUEcuil Bocurta cudarnia
KyJUlaMOK/aa, Oy 3ca Cy(QUAJMKHUHIT MYCTAKWJUIUTUIAa Ba XAKUKUM pyxuil
Ma3MyHHUTa 3U€H KEJITUPUIIA MyYMKHH [6. HHTEpHET caxudaaapu/iaH)|.

2. Cy(puinukHH ssMapuid TapMOKJIapJa caMapaid >KOpUH ATUILIA TAPUXHUIA Ba
MaJlaHUN KOHTEKCT XKUXAaTHUAaH MyaMMoiap 00p — 0ab3u MUHTaKaja Cy(puinauk
aHbaHaymapu 3auduamiraH €k paguKan aMaiauériapra  Kaplid —KapIIWIHK
KypoJIMara [7. UHTepHeT caxudanapuiaH].

3. DkcTpemusMra Kapmm Kypamjga ¢dakar cypuiinuk €K MabHaBUUN
CTparervsuiap €rapiii 3Mac — WXKTUMOMWW, UKTUCOAMN, MAJaHUNl OMWJLIAP XaM
KarTa axamusaTra ara. Cy(Quilsiuk yIapHUHT YPHUHU TYJTUK O0CoIManu.

4. Cy¢uiinukka Kapimu cU€cUil €KUM TUHUNA paJuKall TypyxJjap TOMOHHUAAH
XyXKymiiap 0ynu0 Typaau: macanal, cyduii Mazxabnap, cypuit quHUN Mapkasiap
HKCTPEMUCTIIAP TOMOHUJAH MAUIINKA Ba HICOJIOTMK HUIIIOHTA OJIMHIaH.

V36exucTon Ba Mapxkasuit Ocué mapoutHna TacaBBypuil EHIANTYBHUHT
MMKoHUsSITIIapu Mapkazuii Ocuéna — ury xKymiaaaH V36exucronaa — cyuituk
aHbaHalnapu (macanaH, baxoynauH HakmOann TabIMMOTH) TapuxXuid Taps3aa
mak/ulaHrad. by — nuHuii TabiiuM, MabHaBUN TapOMs Ba Kamoar LIUBUIU3AtsIsACH
HyKTau-Ha3apujaH MyxuM Oaza Oymumm MyMkuH. [ToGamnamyB mapoutuia
énuiap MHTEPHET THIPOWJA DKCTPEMH3MIa OCOH KUpHO Oopatran Oup mantia,
CybuIIMK WYKU TapOusi Ba MabHAaBUN MYCTaXKaMJIMKHU PHUBOXJIAHTUPUILI yUyH
BApHAHT OyaumM MyMKHH. JIeKHH Y30EKHCTOH Ba MHHTAKaja Cy(UIlTHKHMHT
KAMOATUUIIUK Xa€Tuaa, TabIUMAa, ’KamMoaT MHCTUTYTH cudaTuaa KUCMOHUN Ba
UJICONIOTUK KUXATAAH PUBOXIIAHMINN Kepak — Oy yuyH Cy(UUTUKHM 3aMOHABUN
TabJIUM THU3UMHUTA MYBOQUKIAIITUPUIL, Emap (HaonusITHHU KyJu1aO-KyBBaTJall
MYXHM.

Xynoca YpHHJA ILIYHW AWTHUIN JIO3UMKH, JWHUM SKCTPEMHU3MIa Kapliu
Kypaia TacaBBy(uil €HmanryBiap — MabHABUM, HWICOJOTHK Ba KaMOATUYMUIIHK

211



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Jnapaxkacuia MyXuM Bocuta Oynumu MyMkuH. Cyuitnuk MHCOHHM Hadc Ominax
JKaHT ATUIIra, MEXp-CEBrM acocuja Oolllka WHCOHJAp OuiaH MyHOcalaTiapia
Oynuiira, TojliepaHTIIMKKA Kapaiira 4yakupaiau. by — skcTpeMusmaaru KarTHKIHK,
OOlIKaNapHU JBTUKOA, MAJaHUAT €KUM MWUIAT WynIuaa paja  dTUII  KaOu
HyHanmumuiapra Kapiu oup “vxoOuil” anTepHaTUBU CaHATIA IH.

bupok, cydwuitnukka TasHUI OwiaH Oupra, MKTUMOMM-MKTHUCOAMNA
MyaMMOJIApHH €UHIIl, TUHUN TabJIUMHH 3aMOHABUI Macaiajapra >kaBod Oepaguran
Tap3aa KaiTa KYpuO YHKHII, KAMOATYMIIMK OWJIaH caMapajy ajoKa KWW KaOu
Oup Karop yopajap XxaM aMajra OIMIMPUITUIIN IapT XUCOOIaHA N,

doiiganannirad agaduériap pyixaru

1. (X. Wmmar6exoB, Y. XacaunGoes, F. Xomboes. JIunuii-mabpudmii
cyxbatnap (resucnap tymiamu) “Shamsuddinxon Boboxonov” nashriyot-matbaa
jjodiy uyi, 2021. — b. 197, 198.).

2. (X. Wmmar6exoB, Y. XacauGoes, F. XonGoes. Hununii-mabspuduii
cyxbatnap (resucnap tymiamu) “Shamsuddinxon Boboxonov” nashriyot-matbaa
jjodiy uyi, 2021. — b. 199.).

3. (K. Kapumos. JXKaxomarra Kapiuy Mabpudar (YKyB KyJu1anMa) Y36eKnCToOR
XaJIKapo UCIIOM akajieMusicu Hampuér-mardaa Oupnammacu TomrkeHnt — 2021. — b.
37.).

4. (M. Ahmad et al.,, “The Sufi order against religious radicalism in
Indonesia”, HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 2021.).

5. (A.-M. Khan, “The Role of Sufism in Countering Extremism: A Diplomatic
Perspective”, Al Khadim Research Journal of Islamic Culture and Civilization, Vol.
VI, No. 1 (Jan—-March 2025).

6. (M. Bindaniji, “Sufism and Religious Moderation in Counter Radicalism”,
Jurnal Islam Nusantara, Vol. 06 No. 01 (2022) : 103-114.).

7. (H. Cherkili, “El regreso del sufismo al Magreb: la promocion del sufismo
como estrategia contra el extremismo”, Laicidad y libertades nam. 23, 2023.).

212



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ILMIY MEROSNI TADQIQ QILISH, QO‘'LYOZMALARNI SAQLASH VA
YOSHLAR TARBIYASIDA FOYDALANISH.

Asatullayev Farhod Ravshan o ‘g ‘li

O ‘zXIA magistranti,
Ko ‘kaldosh O ‘MITM o ‘quv-uslubiy bo ‘lim boshlig ‘i
Toshkent, tel: +99891136 44 31

Annotatsiya. Ushbu maqolada O‘zbekistonning boy ilmiy-ma’naviy merosi,
xususan, Mulla Ali al-Qori hazratlarining “Anvarul Qur’on va asrorul Furqon”
nomli tafsir asarini tadqiq etish, uning aqidaviy va tasavvufiy jihatlarini yoritish
masalalari tahlil gilinadi. Mulla Ali al-Qorining Alloh taoloning sifatlari, “istivo”,
“nur”, “yad” kabi oyatlarga bergan ta’vili, moturidiya aqidasiga muvofigligi va
hanafiylik mezonlariga tayangan holda keltirgan dalillarini ilmiy asosda sharhlanadi.
Alloma qarashlarining bugungi globallashuv zamonida diniy ekstremizm,
aqidaparastlik va mutaassiblik muammolarini hal etishdagi ahamiyati ko‘rsatilib,
ularning yoshlar tarbiyasida ma’naviy-ma’rifiy manba sifatida qo‘llanish
imkoniyatlari yoritiladi. Shuningdek, Mulla Ali al-Qorining asari naqliy tafsirlar
orasida aqida va tasavvufni uyg‘unlashtirgan yirik manba sifatida baholanadi.
Magola natijasida ilmiy merosni chuqur o‘rganish, qo‘lyozmalarni saqlash va
ularni bugungi ijtimoiy-ma’naviy hayotga tatbiq etish zarurligini asoslanadi.
Tadqiqot natijalari diniy tafakkur tarixini o‘rganishda, aqidaviy yondashuvlarni
tahlil qilishda hamda yoshlar ongida sog‘lom e’tigod va diniy bag‘rikenglikni
shakllantirishda amaliy ahamiyat kasb etadi.
Kalit so‘zlar. [Imiy meros, Mulla Ali al-Qori, “Anvarul Qur’on va asrorul Furqon”
asari, aqida, tasavvuf, hanafiylik, moturidiya, qo‘lyozma, e’tiqod, ma’naviyat.

Yurtimiz boy ma’naviy-ma’rifiy merosga ega ekani va bu yurtning buyuk
farzandlari yozib qoldirgan asarlar naqadar qiymatli ekani hech bir ilm ahliga sir
emas.

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev ta’kidlaganidek:
“Hozirgi kunda Oc‘zbekistonimizning kitob fondlarida 100 mingdan ziyod
qo‘lyozma asarlar saqlanmoqda. Afsuski, bu nodir kitoblar hali to‘liq
o‘rganilmagan, ular olimlar va o‘z o‘quvchilarini kutib turibdi. Ushbu noyob
asarlarda bugungi davr o‘rtaga qo‘yayotgan juda ko‘p dolzarb muammolarga javob
topish mumkin. Xususan, islom dinining asl insonparvarlik mohiyatini chuqur ochib
beradigan, barcha odamlarni ezgulik, mehr-oqibat va hamjihatlik yo‘lida

213



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

birlashishga da’vat etadigan teran ma’noli fikr va g‘oyalar bugun ham o‘z qimmati
va ahamiyatini yo‘qotgan emas”%.

Yurtimiz allomalarining qoldirgan boy ilmiy meroslarini o‘rganish va ularning
mazmun mohiyatini keng ommaga tushuntirish va ular asosida saodatmand hayot
kechirishga targ‘ibot va tashviqot qilish bugungi globallashuv zamonida yanada
muhim ahamiyat kasb etgan.

Olimlarning ilmiy meroslari bo‘yicha olib borilgan izlanishlar natijasi shuni
ko‘rsatadiki, Mulla Ali al-Qori hazratlarining hayoti va ilmiy faoliyati borasida qator
ishlar gilingan bo‘lsada, allomaning bir gancha asarlari borasida qilingan ishlar hali
etarli emas. Alloma muhaddis, tasavvufiy olim bo‘lishi bilan bir qatorda tafsir ilmida
ko‘zga ko‘ringan shaxs bo‘lgani hammaga ham ma’lum emas. Shu nuqtai nazardan,
muallif hazratlarining “Anvarul Qur’on va asrorul furqon” nomi bilan tanilgan
tafsirining bugungi kundagi mavjud diniy aqidaparastlik va mutaassiblik
muammolarini hal etishdagi ahamiyatini ochib berish, undagi mutashobeh oyatlar
va fighiy hukmlar moturudiyya aqidasi va Hanafiyya mazhabiga muvofiqligini
dalillar bilan quvvatlash, asar tasavvuf ilmi jihatidan yuqori saviyada yozilganligini
ifodalab berish lozimdir.

Movarounnahrda omma musulmonlar asosan fighda hanafiy va aqidada
moturidiya ta’limotiga e’tiqod qilgan bo‘lsalar ham, bu o‘lkada oz bo‘lsada,
ash’ariylar ham mavjud bo‘lgan. Ushbu ikki aqidaviy ta’limot o‘rtasidagi farglar
e’tigoddagi asliy masalalarda emas, balki far’1y masalalarda bo‘lgani ushbu asarda
o°‘z aksini topgan. Shu ma’noda ushbu asar turli adashgan firqalarning da’volariga
raddiyalardan tashqari mazkur ikki aqidaviy ta’limot o‘rtasidagi farqli masalalarni
yanada yaqindan o‘rganishga ma’rifiy asos bo‘la oladi. Shuningdek ushbu tafsir
butun Islom olamidagi Qur’on to‘liq sharhlangan ilk asarlardan hisoblanadi.

Qur’oni Karimda Alloh taoloning «Arshga istivo» qilgani bayon qilingan.
Ushbu «istivo» haqida qanday e’tiqod qilish to‘g‘risida ahli sunnadagilar va boshqa
toifalar orasida bir qancha bahslar qilingan. Ularning ba’zilarini alloma Mulla Ali
al-Qori o‘zining asaridagi “Istivo” oyatlarida keltirib o‘tgan.

S el B k)

Ar-Rohman arshga «istivo» qildi®®

Alloma bu haqida shunday degan:

Alloh taoloning mutlaq ehtiyojsiz Zot ekani muhkam oyatlar bilan sobit
bo‘lgan. Shunga ko‘ra, mutashobih oyatlarda kelgan «istivo» lafzining
«tenglashish», «joylashish» kabi ehtiyojmandlikka dalolat qiladigan zohiriy

% O“zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoevning Oliy Majlisga Murojaatnomasi // Xalq so‘zi gazetasi, 2017 yil 23
dekabr.

% Toha surasi 5-oyat

214



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ma’nolaridan Alloh taolo pokdir, deb e’tiqod gilamiz. «Istivondan nima iroda
qilinganini esa Alloh taoloning O‘ziga havola qilamiz va Qur’onda bayon
qilinganidek arshga «istivo» qilganiga iymon keltiramiz. Bu haqida Molik ibn Anas
rohmatullohi alayh shunday deganlar: “Istavo kayfiyati noma’lum, unga iymon
keltirish farz va u hagida so‘rashlik bid’atdir®’.

Alloh taolo makon va tarafdan xoli deb e’tiqod qilinadi. Bu masalada
“mushabbiha”, “karromiya” firqalari ahli sunnaga zid qarashni aytishgan. Chunki
agar U zot biror makonda bo‘ladigan bo‘lsa unda o‘sha makon azalda bo‘Igan bo‘lib
goladi. Agar keyinchalik makon olgan deyilsa, unda yo‘qdan bor bo‘lgan narsalarga
mahal bo‘lib qolgan bo‘ladi.

Mulla Ali al-Qori ushbu o‘rinda Ahli sunna val jamoaning barcha aqoid
kitoblarida bahs gilingan muhim masalani bayon qilgan. Bu haqida moturidiya
mazhabi olimlaridan bo‘lgan Shayx Jamoliddin G‘aznaviy “Usulud din” kitobida
quyidagilarni yozgan: “Olamning yaratuvchisi biror tarafda emas. Uni olti taraf ihota
qila olmaydi. Chunki olti taraf hodis bo‘lib, ularni U zot yaratgan. Agar U zot ularni
yaratganidan so‘ng birortasiga xoslangan bo‘lsa, biror xoslovchi bilan xoslangan
bo‘lib qoladi. Bunday deyish esa botil bo‘ladi”®%.

Mulla Ali al-Qori Alloh taolo nurni yaratuvchisi ekanligini Nur surasining 35-
oyatida bayon gilgan. Ya'ni Alloh taolo nur emas, balki nurning yaratuvchisidir®®.
Bu masalada mushabbiha firqasi ahli sunnaga zid qarashda bo‘lganlar.

“Mushabbiha firqasi eng buzuq aqidadagi firqalardan bo‘lgan. Chunki ularning
aqidasiga ko‘ra Yaratuvchiga jism nisbatini berish va Uni basharga o‘xshatish
ma’nolari bo‘lgan” 1%,

Mushabbihalar “Alloh osmonlar va erning nuridir” ma’nosidagi oyatning
zohirini olib, U zotni nur deb atashgan. Ammo bu oyatni Ibn Abbos (r.a) osmonlarni
va erni munavvar qiluvchisi deb tafsir qilgan. Ba’zi ulamolar esa: U zot osmonlar va
erning hidoyat giluvchisi degan ma’noda tafsir qilishgan.

Mulla Ali al-Qori keltirgan ushbu masalani Abu Mansur Moturidiyning
“Ta’viylotu ahli sunna” tafsirida quyidagicha bayon qilingan: “Kalom ahli Alloh
osmon va erni nurafshon qilguvchisidir” deyishgan. Bu tafsirning to‘g‘ri ekaniga
oyat davomida “masaluhu” (Uning misoli) demasdan, ‘“Masalu nurihi” (nurining
misoli) degani dalildir. Chunki agar oyatda aytilgan nurdan Alloh iroda qilingan

% Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahqigi. 4-jild. Dorul kutubil
ilmiyya. —B. 560.

9 Shayx Jamoliddin Ahmad G*aznaviy hanafiy. Usulud din. Bayrut Lubnon: 1998. — B. 69.

9 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. 3-jild. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahgigi. Dorul kutubil ilmiyya. —B.
467.

100 Abu Hafs Sirojiddin G‘aznaviy. Sharhu aqidati imom Tahoviy. Misr. Qohira. Doratul Karaz. 2009. . — B. 164.

215



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

bo‘lganida “masalu nurihi” demasdan, “masaluhu” degan bo‘lar edi”. Shunga ko‘ra
U zot nurdan nafsini iroda gilmagan”*.

Mulla Ali al-Qori Alloh taologa nisbatan “yad” sifatini ta’vildan saglangan
holda Fath surasi 11-oyatinining tafsiri mobaynida shunday deydi: “Alloh taoloning
O‘zining muqaddas zoti va sifatlariga xos “yad”i bor deydi. Xususan “yad” sifatidan
murod Allohning qudrati va quvvati deya ba’zi ulamolar ta’vilini zikr giladi'®?. Bu
haqida A’lo Buxoriy shunday deydi: “Alloh taologa nisbatan “yad”, “vajh” va “‘ayn”
kabi sifatlarni arab tilida nisbat berish joiz, boshqa tilda nisbat berish joiz emas”%,

Xulosa shuki mazkur qarashlarning barchasida asosiy magsad ikkita:

1. Alloh taoloni yaratilgan narsalarga o‘xshatib qo‘yishdan saqlanish;

2. Alloh taoloning sifatlaridan birortasini inkor gilib qo‘yishdan saqlanish%,

Alloh taoloning azaliy sifatlari bor deb e’tiqod qilinadi. Karromiylar Alloh
taoloning sifatlari bor ammo u sifatlari hodis deb e’tiqod qilganlar.

“Mo‘taziliylar sifatlarni inkor qilganlar. Chunki ularni isbot qilish bandalarga
o‘xshatish bo‘lib qoladi, deganlar1%.

Mulla Ali al-Qori Alloh taoloning kalom sifatini tafsir qilishda oyati
karimaning aqidaviy jihatiga emas, balki Muso alayhissalomga berilgan ne’matning
ulug‘ligi haqida zikr qilgan. Ya’ni Niso surasining 164-oyati tafsirida shunday deydi:
“Muso alayhissalom vahiyning eng yuqori martabasi ila xoslanganlar. Xuddiki,
Ibrohim alayhissalom Allohning xolili-do‘sti bo‘lib xoslanganlari kabi. Lekin,
Nabiyyimiz alayhissalomga esa barcha payg‘ambarlarga berilgan xislatlar mish
berilgan edi”,

Kalom Alloh taoloning zotida bor bo‘lgan azaliy sifat hisoblanadi. “Chunki
ishtigoq qilingan ma’noni biror zotga nisbatan ishlatishda unda o‘sha ma’noning
masdari bo‘lmasdan turib ishlatish to‘g‘ri bo‘lmaydi™’.

Alloh taoloning kalomi harflar va ovozlar jinsidan emas. Chunki harflar va
ovozlar araz narsalar hisoblanadi. “Ba’zi olimlar: Alloh taoloning kalomi azalda
xabar bo‘lgan, amr, nahiylarning barchasi xabarga taalluqlidir deganlar. Bu qarash

101 Imom Abu Mansur Moturidiy. Ta’viylotu ahli sunna. Bayrut Lubnon. Dorul kutubil ilmiya. Birinchi nashr. Majdiy Boslum
tahqiqi. “Nur” surasi, 35 oyat tafsiri.

102 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahqigi. 4-jild. Dorul kutubil ilmiyya. —B.
515.

108 A’lo Buxoriy. Risola fil e’tiqod. Sa’id Abdullatif Fuda ta’ligi. — Quvayt: Dor uz-Ziyo. -B. 131.

104 Abdulqodir Abdur Rahim. E’tiqod durdonlari. Toshkent. “Sharq” nashriyot-matbaa aksiyadorlik kompaniyasi bosh tahririyati.
2016 — B. 156.

105 Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 — B.
62.

106 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahgigi. 1-jild. Dorul kutubil ilmiyya. —B.
485

107 Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 — B.
69.

216



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

quyidagicha rad qilingan: kalom ma’nolarining xilma-xilligi aniqdir, kalomning
ba’zisi qolgan ba’zisini lozim tutishi ularning bir ekanini taqozo qilmaydi”°.

Haq gap shuki, kalom bitta sifat bo‘lib, taalluq topishi e’tiboriga ko‘ra amr,
nahiy va xabarga dalolat giladi. Bu haqida Abu Shakur Muhammad ibn Solimiy
Keshiy “At-Tamhid fi bayoni tavhid” asarida quyidagilarni aytgan: “Ahli sunna val
jamoa aytadi: Alloh taoloning sifatlari takrorlanmaydi va sanalmaydi. Ya’ni Alloh
taolo bitta fe’l bilan foil, bitta hayot bilan tirik, bitta eshitish bilan eshituvchidir.
Eshitiladigan barcha narsalarni bitta eshitish bilan eshitadi, bitta kalom bilan
mutakallim va boshqa sifatlari ham shularga o*‘xshaydi”%.

Mulla Ali al-Qori yashagan davr Movarounnahrda Amir Temur, Misrda
mamluklar sultonligi paytiga to‘g‘ri kelgan. Ikki tarafda ham ilmga katta yo°‘l
ochilib, homiylik gilingani sababli mazkur davrda ilm-fan gullab yashnagan. Mulla
Ali al-Qori noto‘g‘ri e’tiqodiy qarashlarga qarshi qattiq kurashgan. Og‘zaki
tushuntirishdan tashqari alohida asarlar yozib, ahli sunna val jamoaga zid e’tiqodiy
qarashlarni ochib bergan. Hanafiy mazhabining haqiqiy himoyachisi bo‘lgan. Ushbu
fikrlar asarda aqidaviy va fighiy oyatlarni yoritishdagi muallif uslublarida ham
namoyon bo‘ladi.

Shuningdek, ilk Islom davridan tortib, muallif yashagan asrlar hamda bugungi
kunda ham aqidaviy adashish sabablarining o‘zaro o‘xshash ekanligi ushbu asarda
zohir bo‘ldi. Barcha davrlarda ham jaholat, oyat va hadislarni noto‘g‘ri talqin qilish
hamda dinda chuqur ketish (g‘uluv) adashishlarning asosiy omillari bo‘lganligi oz
tasdig‘ini topdi.

Yuqoridagilar shuni tasdiglaydiki, Mulla Ali al-Qori o‘z asarida keltirgan
fikrlar va qarashlar, turli muammolarga bergan echim va tavsiyalari har bir zamon
va makon uchun muhim ahamiyat kasb etishi shubhasiz. Shu bois mazkur asarda
ilgari surilgan ilg‘or g‘oyalar va olijanob fazilatlar, nafaqat o‘sha davrdagi balki,
ayni kundagi g‘arazli maqsaddagi turli oqimlarga berilgan raddiyalar bilan xalgni
yaqgindan tanishtirish bugungi globallashuv zamonida dolzarb vazifalaridan biri
bo‘lib golmoqda.

Xulosa qilib shuni aytish mumkinki, Mulla Ali al-Qorining “Anvarul Qur’on
va asrorul furqon” asari garchi tor doirada o‘rganilgan bo‘lsada uni yanada kengroq
o‘rganish, lozim bo‘lsa o‘zbek tiliga tarjima qilish va ommaning e’tiboriga havola
qilish foydadan holi bo‘lmaydi. Chunki bu asar avvalgi tafsirlardan farqli o‘laroq,
ham aqidaviy ham tasavvufiy asar bo‘lgani bois unda aqida va tasavvufga doir
muhim masalalar o‘ziga xos uslub bilan yoritib berilgan bo‘lib bu ayni kunimizda

108 O‘sha asar. — B. 71.
109 Abu Shakur Muhammad ibn Solimiy Keshiy. At-Tamhid fi bayoni tavhid. Tarjimon va izohlar muallifi Soatmurod Primov.
Toshkent. Movarounnahr nashriyoti. 2014. — B. 100.

217



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

0‘z echimini kutib turgan ba’zi muammolarni hal qilishda muhim o‘rin tutadi.
Qolaversa, bu asar naqliy tafsirlardan bo‘lishi bilan bir qatorda qadimiy tafsirlardagi
eng muhim ma’lumotlarni o‘zida jam etgan.
FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoevning Oliy
Majlisga Murojaatnomasi // Xalq so‘zi gazetasi, 2017 yil 23 dekabr.

2. Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon.
Naji Suvayd tahqiqi. 4-jild. Dorul kutubil ilmiyya. —B. 560.

3. Shayx Jamoliddin Ahmad G‘aznaviy hanafiy. Usulud din. Bayrut
Lubnon: 1998. — B. 69.

4. Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. 3-jild. Bayrut
Lubnon. Naji Suvayd tahqiqi. Dorul kutubil ilmiyya. — B. 467.

5. Abu Hafs Sirojiddin G‘aznaviy. Sharhu aqidati imom Tahoviy. Misr.
Qohira. Doratul Karaz. 2009. — B. 164.

6. Imom Abu Mansur Moturidiy. Ta’viylotu ahli sunna. Bayrut Lubnon.
Dorul kutubil ilmiya. Birinchi nashr. Majdiy Boslum tahqigqi.

7.  A’lo Buxoriy. Risola fil e’tigod. Sa’id Abdullatif Fuda ta’liqi. —
Quvayt: Dor uz-Ziyo. — B. 131.

8. Abdulgodir Abdur Rahim. E’tiqod durdonlari. Toshkent. “Sharq”
nashriyot-matbaa aksiyadorlik kompaniyasi bosh tahririyati. 2016 — B. 156.

9. Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn
Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 — B. 62.

10. Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon.
Naji Suvayd tahqiqi. 1-jild. Dorul kutubil ilmiyya. — B. 485

11. Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Y osir ibn
Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 — B. 69.

12. Abu Shakur Muhammad ibn Solimiy Keshiy. At-Tamhid fi bayoni
tavhid. Tarjimon va izohlar muallifi Soatmurod Primov. Toshkent. Movarounnahr
nashriyoti. 2014. — B. 100.

218



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TACABBY® BA YHUHI' UCJIOM MABHABUSITUJIATH YPHU
Llapanos Mamyp

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti,
Mir Arab oliy madrasasi “Ilmiy tadgiqot
faoliyatini tashkil etish sektori” mudiri

AHHOTanusA. Ma3kyp Makojajga UCIOM AyHEKapalld Ba MabHaBHUI TapaKKUETHIIA
TacaBBY( TAbIMMOTHUHUHI TYTraH YpHU, TapUXUW IIAKIJIAHUII Ba PUBOKIAHUII
Kapa€HH, MIYHIAN-0K, YHUHT aCOCUM MakKCaJJIapyu — MHCOHHU PYXHUM Ba axXJIOKUU
KUXATIaH KOMWJUIMK capu Mymmam mMacaiaidapu éputwirad. Makonaga HOH
Xannayn, Mabspyd Kapxwii, Kynaitn barmoauii, 3ynHyH Mucpuii kabu mamxyp
cypuitnapuuHr TacaBBy(ra noup Tabpuduapu Taxauwn stwiagu. LyHuHTOEK,
MakoJiaJia TacaBBy() TapUKATIIAPUHUHT UCIIOM MabHABHUATUIA KYIITaH XHUCCACH Ba
MYCTAKWUTHK JaBpHaa Y30eKkucToHma Oy Mepocra OyiraH bTHOOp Macaiac
Kampal OJIMHaIH.

Kaaut cy3nap: TacaBByd, cypuitnuk, 3yxJ1, TaKBO, KOMHJI MHCOH, [IIapHaT, TAPUKAT,
XaKUKaT, MypIIWI, MYpHUJ, BaJIWi, HAKIIOAHIMs, siCCaBUsi, KyOpOBHUS, HCJIOM
MabHABUATH.

TacaBBy(, cy(puiinuk — HCIOMIa UHCOHHU PYXUM Ba axJIOKMM JKHUXaTIaH
KOMWIJIMK Capu MWYIJIOBUM TabIUMOT. TacaBBYy(] CY3MHMHI ¥y3ard Ba Ma3MyHHU
XaKuga oaumiap Typau (UKp Ba TaxMuHIap Owigupuiirad. Yinap uuuga MOH
XanayHHUHT (PUKpU Xakukarra skuH aed >brupod stmnran. Y "Mykamauma"
acapuaa tacaBBy(} "cyBd" - "kyH", "mycTUH" CYy3UaH OJIMHTAH OYIUIITN KepakK, 3€pO
KaJIUMJaH TapKUJAYHE KWITaH 30XUJIap KYHJAH TYKWITaH KUHWAM €KW ITYCTUH
KUIUO IOpUILHU OaT KWiraniap, Oy Ouian ynap Oamianr KUHMHUO IOPYBYU axJIu
nyHEénapaan Gapkiau XaéT Tap3uHU Y31apujaa HaMoEH dTranjap, neau. TacaBByd
Ba "cyuit" cyzmapu 9-acpHuHr Oomnuiapuaa smarad A0y Xommm Cydwuiinan
Oomwiad >xopuil >TWIraH. YHAAH OJJWHTH JOaBpiapaa Oy arama ypHuaa "3yxa"
("3oxummuk", "tapkunyHéummmk"), "TakBomopauk", "mapxe3xkopiuk" kabu cy3map
unuiarunarad. Mou XanagyHauHar Gukpura kypa, caxobdanap, ToOSHMHIap Ba yiaapaaH
KeWHWHTY acp KUIIUJIApHUIa XUI0ST, HOOAAT, TAKBO Ba 30XUJIUK KaOW XUC TyUFysap
My>kaccam Oynras. JIekuH XM KpaTHUHT 2 acpu Ba yHAAH KEHUHTH J1aBpra Keiauo,
OJIaMJIAPHUHT KYMUWJINTHAa Ma3Kyp XyCycustTiap YpHUIA TyHENMApacTiIuK, TUH
uuuiapura 0enapBoJivK, KHOp Ba pUEKOPIIMK Kabu caiOuil Xycycusriap naiao 0yna
Oomuiaranjiad KeMMH OOMIJIMK Ba 30XUIMKHU UXTUEP KWITAH OUp TYPYyX KHUIIHIap
TtacaBBy( Ba cyduiinuk HOMU OwiaH axpanmu0d yukkaHmap. TacaBByd Typimda
TanKuH KuinHrad. Macanan, Mabspyd Kapxwuit (815 #.8.3.) duxpuua, "tacaBByd —
XaKAKaT Ccapu WHTWIWIN, ofamyiapfaH TaMarupjiuK KUJIMAcCIWK Ba (aKUPIUKHU

219


https://uz.wikipedia.org/wiki/Islom_dini
https://uz.wikipedia.org/wiki/Ta%CA%BClimot

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

uxtuép >tumaup”. 3ynnyH Mucpwuit (859 #.B.3.), "Cyduit Ooinuk ucrad y3uHU
yapuaTMac Ba WYKoTraH Ooiiaurura aunHuoO, Oe3oBTra Oyiamac", neca, JKyHaiin
barnonwmii (909 #.B.3.) "TacaBByd - KaaOHU cod TYTMOK, TyFMa 3au(IMK Ba HOXYIII
axJiokyiapaan Qgopur 0ynub, XaiiBoHUN Ba HaCOHMI TyWFylnap ycTulaH rayiaba
KIMOK'', ne6 Tabpud Oepran. SIHa y "tacaBByd Omp yii Oyica, mapuar yHra
kupaaurat >mukaup”, nerad. Cyou Onnoép Oy TabpudHU KyBBaTiao:

[[Taprarcu3 KUIIM y4uca XaBoOFa,

KyHrun 6epmMa aHUHTIEK XyIHaMoFa, ned é3amm.

Mucpauk onum Mopoxum bacronuii "Mciaomma TacaBBypHUHT nai 1o 6y umm"
KUTOOMIa XMKpHi 3 Ba 4-acpiapia siad YTraH oOJMMIIAPHUHT TacaBBY( XaKuIaru
40 Ta TabpuduHU KeaTupagu. Xylnoca KUIMO alTHII MyMKUHKH, TaCaBBY( HCIOM
napuaTH TajgabllapuHy XaM UXJI0C OuiaH Oakaprad rosijia 3yXJ, TaKBO, KAMTapJIUK
KaOu onmxkaHoO daszwnariapHu y3uja Mmyx)accam 3THO, HadCHM MOKJIAIl yiu
OMJIaH KOMHJI MHCOH Jlapakacura SpHILUILITra XapakaT KWIHMIIJAaH noopa TacaBBy(]
TacaBBy(HHHT Y3Hra XO0C MCTHJIOXH MaBXya. MacanaH, TacaBBy(p miamuman cabok
OepyBUM IIaXC - MaiX, MypIIKI, AP, JI0H, X0XKa, MaBJIO, MAaBJIOHO, MaxXJlyM KaOu
yHBOHJIap OuiiaH TaHuirad. TacaBBydaH caboK OJTyBYH IIaXC - MYPH/I, COTHK, aXJIU
JIWJT, aXJIU X0J1, MyTacaBBU(] kaOu Homutap OuiaH aranrad. TacaBByd Oyiinua onuii
MaKoMJIapra 3pUIlNTaH cOXUOKapoMaT MUpJap - Bajlui, aBiIué€, KyTO, akTo0, aBTO,
YUJITOH, abm0i, abpop, axpop, Hykab0, HyKa0o, CUJIUK, FaBC Ba X.K. JEHUJITaH.
TacaBBy(d axyu 0ab3aH omUK, (Hakup, XaKup, AapBell, KajlaHaap, 30Xui, opud,
JIEBOHA, axJIM MyXa00aT, axJi1 CyJqyK, pUKOJYJ Faild, caBioiiu, rajgo kabu aramasiap
ounal xaMm udona sturas. !

TacaBBy uHCTHUIOXM acocuaa WXKOA OTraH WIOUPJIAP Mako3 YCIyOWHU
tannarannap. lllyHuHr ydyH Xakukar, Maxo3, Tamoex, ucTuopa kabu MaHTUKHUN
Koujanapjaan Ooxabap Oynmaran kutoOxoH HaBowit, ®y3ynmii, Atoiu, Ymap
Xaitiém kaOu MyMTO3 aJa0uéT HaMOSHIAJAPUHUHT MIEhPJIApUHU TYJa aHIJIAIIN
KUiiuH keyaau. TacaBBy( Tapuxuja KYNruHa oiumiiap TacaBBydra Joup cysiap
u3oxura OaFWINJIaHTaH JIyFaT Ba KOMYCIapHH &3u0 Koigupranmap. YiapaaH
alpuMIIapH V36exucron DA [TapKuryHOCIMK UHCTUTYTUTH Kyié3Manap hoHauaa
cakJiaHMOKJa.  TacaBByd  TapUKATIAPUHUHT  WHCOHUSAT  MabHAaBUSTHUHU
IOKCANITUPHUILTA KYIINO KenaéTran 6eHa3up xuccacu OyTyH AyHE XaJlKU TOMOHUAAH
»THpOd dTUICana, Oab3aH WCIOM oOlaMHuaa TacaBBydra canbuii Hazap OwWIaH
Kapalll, yHUHT TapuKaTJIapy, MalloOWMXJapy Ba KapoMaTIapUHU MHKOP ATHUII Ky3Ta
tanaHaad. bypxonugauH bukownit (1406-1480)nunr "TacaBByd wuHKHpO3HU",

110 Caboryn oxuzun. Cydu Omnoép.
1 Hammupnun Komunos. Tacasey¢ (1-kuto6), Tomkent, 1999.

220


https://uz.wikipedia.org/wiki/Misr
https://uz.wikipedia.org/wiki/Navoiy

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Ab6nypaxmon JIumamkusauar "Hakmbanmus Ttaxmwm'" kuToOM Ba OOIIKa
KuToONapaa TacaBBy(GHHHI Oapua TapuKaTiapu Ba yjnapra JOMp acapiap Xamja
MalloWuxjap KaTTUK TaHKUJ KWIMHTaH. A3M3 aBIuEIapHUHT Mak0apa Ba
MO30pJapyHU 3UEpaT KWIMII IMHUpK Je0 caHairaH. BaxonaHku, ylapHUHT Oy
NabBOJIApH IIAPBAH acoccusaup. ?

HcnoM XyKyKITyHOCIHTHIA, SBHU IMIApbU KypcaTMalapHU amaira TaTOuK
etuniaa 4 Ta Gukxuit Ma3xad O6ynranunek, TacaBBydaa xam Oup Heya TapuKatiap

HIaKylaHrad. Mamxypnapu - Taidypusi, >KyHalaus, XakuMusi, KOIUPHS,
ACCaBUMIIMK, MajoMaruinap, pudous, KyOpOBUMINK, CyXpaBapAUWIUK, YUILTHUS,
akOapus, LI03WJIHS, OeKromus, MaBJlaBUs, HAKIIOAHANS, CaHyCHs
Tapukaraapuaup.

MycTakuIMK HHJUIapyu MamilakaTUMH3/a TacaBByd TapuKaATIapUHU YPTraHUIII,
YHTa JIOUp acapyiapHU Tap>KUMa KUJIHII, aTOKIU MaIIOMUXJIApHUHT MaKOapalapuHu
KaliTa KypuIll Ba TabMHpJalra axaMusT OepwiMokia. Xakum TepMmusuid,
Haxmuaaun Kyopo, Aonyxonuk FroknyBonuid, Xoxka Axman SAccasuit, baxoymiun
Hakmb6ann, Xoxa Axpop Banuii, Illaiix 3alinunnun, 3anru ota, Illaitx XoBanau
Toxyp Ba Oomika kymiad TacaBBy( TapuKaTiapura MaHcyO MUpHU KOMUJIJIAPHUHT
Xa€T Ba WKOMJAPUHU YYKyp YpraHulll, KOJAUPraH acapiliapuiaH XaJlKUMHU3HH
OaxpamMaH/] THIIl Oopacua MyalsiH UIILIap KUIHH]IH.

®OUJTATAHUIITAH ATABUETJIAP PYHUXATH

1. Aonynkapum ca-Cabmonuii. Hacabnoma. (An-Anco6). Byxopo, 1999 .

2. Aonynxonuk Fruxaysonuii. Makomotu FOcyd Xamanonuii.

3. AOnypaxmon Komuii. Hadaxoryn yHC MUH XazapoTui Kyiac. Maxmyn
O6uawnit mampu, Texpon, 1375.

4. A0y Hyaiim an-Mcdaxonnit. Xunsat yn-aBmué. (Amnox ayctiaapu). MctanOyi,
1996.

5. Abyn Myxcun Myxamman bokup ubH Myxamman Amnu. baxoymnux
banorapnon. M. Xacanuii Tap;kumacu. TomikeHt, 1993.

112 TacasBy® Ba uncon. A.XKy3xouuii. Tomkent, 2001.
113 TacaeBy (@ caboxnapu. U6poxum Xakkynos. Byxopo, 2000.

221


https://uz.wikipedia.org/wiki/Kubroviylik
https://uz.wikipedia.org/wiki/Naqshbandiya

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

IMOM FAXRIDDIN AR-ROZIYNING TAFSIR KITOBIDIA DIN VA
ILMINING UYG‘UNLIGI

Saidov Shaxboz

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti,
Mir Arab oliy madrasasi o qituvchisi
shaxbozsdv@email.com

Annotatsiya: Mazkur maqolada buyuk mutafakkir va mufassir Imom Faxriddin ar-
Roziyning Qur’on tafsiriga bo‘lgan yondashuvi tahlil gilinadi. Unda tafsir ilmini
faqat diniy ilmlar bilan chegaralab qo‘ymasdan, koinot, tabiat va aql ilmlarini ham
Qur’on asosida sharhlashga intilgan usulning o‘ziga xos jihatlari yoritiladi. Maqola
ilm va e’tiqod uyg‘unligining ar-Roziy tafakkuridagi o‘rni va ahamiyatini ochib
beradi.

Kalit so‘zlar: Imom Faxriddin ar-Roziy, at- Tafsir al-Kabir, Qur’on tafsiri, ilm va
din uyg‘unligi, aql va vahiy, islom falsafasi, ilohiy tafakkur, tafsir metodologiyasi,
ilmiy tafsir, e’tigod va ilm, koinot va Qur’on, musulmon tafakkuri, diniy-falsafiy
meros

Insoniyat tarixida din va ilm o‘rtasidagi munosabat doimo falsafiy va
jjtimoily tafakkurning markaziy masalalaridan biri bo‘lib kelgan. Islom
sivilizatsiyasida bu munosabat aynigsa muhim o‘rin tutadi, chunki Qur’on insonni
tafakkur qilishga, ilm izlashga va borliq ustida fikr yuritishga da’vat etadi. Shu bois
musulmon olimlari diniy matnlarni sharhlash jarayonida aqliy, mantiqiy va tabiiy
fanlarga tayanib, ilohiy matnning mazmunini yanada chuqurroq anglashga harakat
qilganlar. Ana shunday buyuk allomalardan biri — Imom Faxriddin ar-Roziy (544—
606 h.) bo‘lib, u tafsir, kalom, falsafa va tabiiy fanlar sohasida chuqur bilimga ega
olim sifatida tanilgan.

Faxriddin ar-Roziy o‘zining mashhur “at-Tafsir al-Kabir” (“Buyuk tafsir”)
asarida Qur’onni faqat diniy yo‘nalishda emas, balki ilmiy-falsafiy nuqtai nazardan
ham tahlil qilgan. U Qur’onni barcha ilmlar manbai deb bilgan va har bir oyatda
inson tafakkurini rag‘batlantiruvchi, ilmga undovchi ma’nolar mavjudligini
ta’kidlagan. Ar-Roziy tafsir uslubida mantiqiy dalillar, falsafiy tahlil, tabiat
hodisalariga oid kuzatuvlar va ilmiy tushunchalar keng o‘rin olgan.

Mazkur tadqiqotning dolzarbligi shundaki, bugungi globallashuv va ilmiy
tafakkur davrida din va fan o‘rtasidagi uyg‘unlik masalasi yanada muhim ahamiyat
kasb etmoqda. Faxriddin ar-Roziyning tafsir merosi bu borada ibratli manba bo‘lib,
u islom tafakkurining ilmiy va aqliy asoslarini mustahkamlashga xizmat qiladi.
Ushbu maqgolada Imom ar-Roziyning tafsirida ilm va din uyg‘unligi masalasi, uning

222


mailto:shaxbozsdv@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ilmiy-metodologik yondashuvi hamda Qur’onni tafsir qilishdagi o‘ziga xos uslubi
tahlil etiladi.

Imom Faxriddin ar-Roziy islom tafsirchilik tarixining eng buyuk
namoyandalaridan biridir. U o‘z davrida nafagat mufassir, balki faylasuf, mutakallim
va tabiatshunos sifatida ham tanilgan. Ar-Roziyning mashhur asari — xSl sl
(“Buyuk tafsir”) nafaqat diniy tafsir, balki turli fanlar bilan bog‘langan ensiklopedik
asar hisoblanadi. Ar-Roziyning fikricha, Qur’on barcha ilmlar manbai bo‘lib, u
Qur’onni inson bilimining har bir yo‘nalishiga — shariatdan tortib fizika va
falakiyotgacha — ilhom beruvchi manba sifatida talqin gilgan.

Imom ar-Roziy tafsirida ilmiy tafakkur alohida o‘rin tutadi. U tabiat
hodisalarini Qur’on oyatlari bilan uyg‘un holda tahlil qilib, koinotdagi tartib va
gonuniyatlarni Allohning qudratiga dalil sifatida keltiradi. Roziy:“Kim Qur’onni
tafakkur bilan o‘qisa, osmon va yerda Xoligning hikmatini ko‘radi”. Ar-Roziy ilmiy
masalalarni keltirishni e’tiqodning mustahkamlanishi deb bilgan. Chunki tabiatdagi
uyg‘unlik va qonuniyatlar insonni Yaratuvchi mavjudligiga olib boradi. Ar-
Roziyning tafsiri, shuningdek, munaqasha va ilmiy bahs madaniyati bilan ajralib
turadi. U mu’tazila, karromiya, shi’a va faylasuflar kabi turli firqalar bilan ilmiy
mulogot olib borgan. Tafsirlarida xosmlarning dalillarini aniq, xolis va ilmiy tarzda
keltirib, so‘ng ularni ilmiy raddiyalar bilan boyitgan. Bu uslub Qur’onni tahlil
qilishda dialektik tafakkur namunasi bo‘lib xizmat qilgan. Misol uchun, “Allohni
ko‘rish” masalasiga doir oyatlarni sharhlar ekan, ar-Roziy bir necha nazariy
yo‘nalishlarni tahlil giladi, ularning mantiqiy asosliligini solishtiradi va nihoyat
Qur’on ruhiga mos ilmiy xulosa chiqaradi.

Ar-Roziyning bu yondashuvi Qur’onni nafagat diniy, balki ilmiy tafakkur
asosida tahlil qilish imkonini bergan. U “ilmiy tafsir” maktabining shakllanishiga
asos solgan olimlardan biri hisoblanadi. Aynigsa, “at-Tafsir al-Kabir” asarida u
Qur’on oyatlaridagi “ilm”, “tafakkur”, “tadabbur” kabi tushunchalarni chuqur
sharhlab, insonni o‘ylash, kuzatish va kashf etishga da’vat qiluvchi ilohiy buyruglar
sifatida talqin qiladi. Uning fikricha, haqiqiy e’tiqod aql bilan tasdiglangan
iymondir, chunki aql insonni xato e’tiqoddan saqlaydi va uni haqiqatga yo‘naltiradi.

Faxriddin ar-Roziy tafsirida ilmiy dalillanish va diniy e’tiqod o‘rtasidagi
uyg‘unlik zamonaviy musulmon tafakkurida ham dolzarb ahamiyat kasb etadi. U
yaratgan tafsir metodologiyasi bugungi kunda ham din va ilm o‘rtasidagi
munosabatlarni anglashda, shuningdek, diniy bilimlarni ilmiy gqarashlar bilan
uyg‘unlashtirishda o‘rnak bo‘la oladi. Ar-Roziy o‘z tafsirida ilmiy xulosalarni
Qur’on oyatlari bilan dalillab, Allohning yaratuvchilik qudratini ilmiy kashfiyotlar
orqali tasdiqlaydi. Shu jihatdan, u islom tafakkurida “ilm va iymon uyg‘unligi”

223



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

g‘oyasini shakllantirgan eng yirik mutafakkirlardan biri sifatida tarixda o‘chmas iz
qoldirgan.

Faxriddin ar-Roziyning tafsirida aql va vahiy, ilm va iymon o‘zaro
uyg‘unlashgan. U Qur’onni nafaqat e’tiqodiy, balki ilmiy haqigatlarning manbai
sifatida talqin qilib, musulmon tafakkuriga yangi ufqlar ochgan. Uning tafsiri — bu
nafaqgat oyatlarning izohi, balki inson tafakkurining ilohiy nurni izlashdagi safaridir.
Bugungi kunda ar-Roziy merosi ilm-fan va din o‘rtasidagi uyg‘unlikni anglash
uchun bebaho manba bo‘lib qolmoqda.

Foydalanilgan manbalar

1. Faxriddin ar-Roziy. “At-Tafsir al-Kabir” Qohira, 2004.

2. Rashid aS-Solihi. Dirasat {1 Tafsir ar-Razi, Bayrut. Dor kutub alilmiyya. jild 3,
sah. 167.

3. As-Suyuti, Jalal ad-Din. Tabagat al-Mufassirin. Bayrut. Dorul kutub ilmiyya.
170 bet

4. Al-Biga, Burhan ad-Din. Nazm ad-Durar fi Tanasub al-Ayat va as-Suvar.

IMOM TERMIZIYNING ILM QADRI HAQIDA KELTIRGAN HADISLAR
SHARHI

Temirov Ibrohimjon Qobiljonovich

Mir Arab oliy madrasa o ‘qituvchisi,

Buxoro Davlat unversiteti mustaqil tadgiqotchisi
Tel: +998973716091

E-mail: ibrohim9107@gmail.com

Annotatsiya. Magolada ilmning fazli haqidagi oyat va uning tafsiri, Imom Abu Iso
at-Termiziy “Sunan at-Termiziy” asarida keltirgan ilmni talab qilish sharafi, uni
yashirsa gunoh bo‘lishi, ilm yo‘lida safar qilish, ilm o‘rganayotgan kishini gunohlari
kechirilishi xususida so‘z yuritilgan.
Kalit so‘zlar: . [lm, Fazilat, savob, gunoh, safar, niyyat, Abu Iso, yashirish

Ma’mulmki har qanday narsaga yetishish uchun albatta ilm kerak bo‘ladi.
[lmsiz hech narsaga erishib bo‘lmaydi. Shuning uchun ham Qur’oni karim
oyatlarida ham hadis shariflarda ham ilm maqtalgan Zumar Surasmmg 9-oyatida

A1l 83 W 53 ¥ (il 5 ¢l il 5 5 O

Ayting: “Biladiganlar bilan bilmaydiganlar teng bo‘lurmi?!” Darhagqiqat,
fagat aql egalarigina eslatma olurlar.

Biladiganlar deganda amal qiladiganlar nazarda tutiladi. Bilib amal
qilmaydiganlar johil kabidir. Albatta hamma ilmlar ham sharafli va niyyatiga qarab

224


mailto:ibrohim9107@gmail.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

savob olaveradi. Lekin ularning ichida eng darajasi yuqorisi shar’iy ilmlar
hisoblanadi. Imom Abu Iso Termiziy ‘“Sunan at-Termiziy” kitobida ilmga
bag‘ishlangan alohida bob ajratganlar. Ulardan ba’zilari bilan tanishib chiqamiz.

O A3 1A 4 3 i B 108 alas e Lm0 0505 O eilie ) o,

Ibn Abbos roziyallohu anhudan rivoyat gilinadi: “Rosululloh sollallohu alayhi
va sallam aytdilar: “Agar Alloh kimni yaxshi ko‘rsa, uni dinda faqih qgilib go‘yadi
[1, 87 b].”

Dinda faqgih giladi degani Alloh taoloni buyrug va qaytariglaridagi sirlarini
biladigan qilib go‘yadi. Bu esa, Hasan Basriy rohimahulloh aytganlariday bilganiga
amal gilganlarga nasib giladi.

A Ui e 48 Gl G Hla Sl Ba sl g adle ) ea ) Ik 38083555 i (e
Bad & )k

Abu Hurayra roziyallohu anhudan rivoyat gilinadi: “Rosululloh sollallohu
alayhi va sallam aytdilar: “Kim ilm talabida bir yo‘lda yuradigan bo‘lsa, Alloh taolo
u uchun jannatga bo‘lgan yo‘Ini oson qilib go‘yadi [2, 109 b].”

Bu hadisdan huddi Muso alayhissalom Hizrning yoniga ilm talabida safar
gilgani va Jobir ibn Abdulloh roziyallohu anhu bitta hadis eshitish uchun bir oylik
masofa bosib Abdulloh ibn Qoys roziyallohu anhuning oldilariga borgan kabi ilm
talabida yaxshi niyat bilan yaqin yo uzog safar mustahab ekanligini tushunamiz.

A Jas 8 388 abell e 87258 Ba ralu s adde 1 e ) 5l 0206 Gl o Gl e

Anas ibn Molik roziyallohu anhudan rivoyat gilinadi: “Rosululloh
sollallohu alayhi va sallam aytdilar: “Kim ilm talabida yo‘lga chigsa, to uyga
gaytib kelgunga gadar Allohning yo‘lidadir.”

IIm deganda farzi ayn yoki farzi kifoya ilmlarni talabida chigadigan bo‘lsa
Allohning yo‘lidagi odam hisoblanadi.

o W G el lla (i 108 oy e i (Lo 0 G b (o
Saxbaro roziyallohu anhudan rivoyat qilinadi: “Rosululloh sollallohu
alayhi va sallam aytdilar: “Kim ilm talabida bo‘lsa, o‘tgan gunohlariga kafforot
bo‘ladi [3, 101 b].”
Aliy al-Qori rohimahulloh “Mirqot al-mafotih kitoblarida “kafforot —
gunohlarni o‘chiruvchi degani tavba qilish, zulmlarni joyiga gaytarish kabi gunohlarni
o‘chirishga sabab bo‘ladigan ishlarga vosita bo‘ladi deb, sharhlagan.

225



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

o3 pall € e e e O (o ol e ) oo i (1505 06 082556 ol G2
2 O iy ALl

Abu Hurayra roziyallohu anhudan rivoyat gilinadi: “Rosululloh sollallohu
alayhi va sallam aytdilar: “kim o‘rgangan ilmidan so‘ralsa va uni yashirsa
giyomat kuni olovdan bo‘lgan yugan bilan yuganlanadi [4, 122 b].”

Hadisning ma’nosini ulamolar shunday sharhlaydi: so‘ragan odam dinida
muhtoj bo‘lgan narsani so‘rasa olim, esa unga javob bermasa imni ifoda qgilish o‘rni
bo‘lgan og‘ziga qiyomat kunida olovli yugan solinadi. Chunki ilmni olishdan
magsad uni yoyish, insonlarga manfa’t berish bo‘lish kerak. Yashirsa o‘sha
magsadni yo‘qoladi.

4 e alall Gl (o 10580 el e ) Lea dll Iy St - 08 el (5 58 e
S 2 ATRN 3] ) 6 A 5 4y oyt 31 ealgild) 4 oyl 3T calalad)

Ka'b ibn Molik roziyallohu anhuning otalaridan rivoyat qilinadi: “Men
Rosululloh sollallohu alayhi va sallamdan eshitdim, u kishi dedilar: “Kim ilmni
ulamolar bilan tortishish magsadida o‘rgansa yoki ahmoglar bilan bahslashish
magsadida o‘rganadigan bo‘lsa va bu bilan insonlarni o‘ziga garatishni magsad
gilsa, Alloh uni jahannamga kirgizadi [5, 231 b].”

Bu hadisdan murod, kim ilmni Alloh uchun emas buzuq niyyatda o‘rgansa
masalan, kimnidir yengish uchun yoki insonlarni ichida mashur bo‘lish u do‘zaxga
kirishga hagli bo‘lib qoladi. Demak tolibi ilm xolis niyyatda shar’iy ilmlarni
o‘rgansa va uni golganlarga yetkazadigan bo‘lsa ulkan savoblarni oladi. Aksincha
niyyati dunyo bo‘lsa, golganlardan yashirsa ogibati ayanchli bo‘ladi. Ilm o‘zi
Payg‘abarning merosi olimlar esa, ularning davomchisi hisoblanadi. Shuning o°zi
ham ilmning fazliga kifoya giladi.

Foydalanilgan adabiyotlar

1. Abdulaziz Mansur. Qur’oni Karim ma’nolarining tarjima va tafsiri. —
Toshkent: Toshkent islom universiteti nashriyot-matbaa birlashmasi. 2004, Zumar
surasi 9-oyat

2. Abul Barokat Nasafiy. Madorik at-tanzil va hagoiq at-ta’vil.

3. Muhammad ibn Iso at-Termiziy. Sunan at-Termiziy.— Bayrut:
Muassasa ar-risala an-nashirun. 2020. B. 937.

4.  Muhammad ibn Iso at-Termiziy. Sunan at-Termiziy.— Bayrut:
Muassasa ar-risala an-nashirun. 2020. B. 937.

5. Muhammad ibn Iso at-Termiziy. Sunan at-Termiziy.— Bayrut:
Muassasa ar-risala an-nashirun. 2020. B. 938.

226



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

YOSHLAR TARBIYASIDA AJDODLAR ILMIY MEROSINING O‘RNI
Tohirov Akobir To lginovich

Mir Arab oliy madrasasi xodimi

Annotatsiya. Ushbu maqolada o‘zlikni anglash va milliy g‘ururning yoshlar
tarbiyasidagi o‘rni hamda ajdodlarimizning ilmiy-ma’naviy merosi orqali ularni
ma’naviy-axloqiy, intellektual va vatanparvarlik ruhida tarbiyalash masalalari tahlil
qilinadi. Al-Xorazmiy, Al-Farg‘oniy, Ibn Sino, Al-Beruniy, Imom Buxoriy, Amir
Temur, Mirzo Ulug‘bek, Alisher Navoiy kabi allomalarimizning asarlari yosh avlod
uchun ibrat maktabi sifatida baholanadi. Maqolada ajdodlar merosini zamonaviy
ta’lim tizimiga integratsiya qilish yo‘llari, interaktiv vositalar orqali yoshlar ongiga
singdirish mexanizmlari va bu jarayonning ma’naviy-ma’rifty ahamiyati yoritilgan.
Shuningdek, Bedil, Navoiy, Amir Temur kabi siymolarning insonparvarlik, adolat
va vatanparvarlik haqidagi qarashlari asosida yoshlarni komil inson sifatida
tarbiyalash g‘oyalari asoslab berilgan

Kalit so‘zlar: O‘zlikni anglash, milliy g‘urur, ajdodlar merosi, ma’naviyat, yoshlar
tarbiyasi, ilmiy-ma’rifiy meros, allomalar, ma’naviy qadriyatlar, ta’lim tizimi,
Uchinchi Renessans.

O‘zlikni anglash va milliy g‘urur har bir xalgning kelajagini belgilaydigan
asosiy omillardan hisoblanadi. O‘zbek xalqi boy tarix va buyuk ilmiy merosga ega
bo‘lib, bu meros asrlar davomida jamiyat taraqqiyotiga, aynigsa, yosh avlodning
ma’naviy-axloqiy kamolotiga xizmat qilib kelgan. Ushbu maqola yoshlar
tarbiyasida ajdodlarimizdan qolgan bebaho ilmiy merosning o‘rni va ahamiyatini
tahlil qilishga bag‘ishlangan [1,43 b ].

Markaziy Osiyodan yetishib chiqqan ulug‘ allomalar — Al-Xorazmiy, Al-
Farg‘oniy, Ibn Sino, Al-Beruniy, Imom Buxoriy, Amir Temur, Mirzo Ulug‘bek,
Alisher Navoiy va boshqalarning ilmiy asarlari nafagat dunyo ilm-fani rivojiga
ulkan hissa qo‘shgan, balki ularda chuqur tarbiyaviy g‘oyalar ham mujassamdir. Bu
meros yoshlar tarbiyasida quyidagi muhim funksiyalarni bajaradi [2, 51 b ].
Allomalarimizning yoshlikdan ilm olishga bo‘lgan intilishi, chekkan zahmatlari va
erishgan natijalari yoshlarga namuna maktabi bo‘lib xizmat qiladi. Ularning
gomusiy bilim doirasi zamonaviy yoshlarni faqatgina tor sohada emas, balki keng
gamrovli bilim olishga undaydi [3, 123 b ]. Vatanga muhabbat va g‘urur tuyg‘usini
oshirishda ajdolar merosi benihoya kattadir. Ajdodlarimizning dunyo
sivilizatsiyasiga qo‘shgan hissasi haqidagi bilimlar yosh avlodda milliy o‘ziga
xoslik, g‘urur va Vataniga bo‘lgan sadoqat tuyg‘ularini kuchaytiradi [4, b ].
Ma’naviy-axloqiy fazilatlarni rivojlantirishda ham ajdodlar merosio’'rni mavjud.
Imom Buxoriyning "Al-Jome' as-sahih" asaridagi hadislar, Alisher Navoiyning

227



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

"Xamsa'sida ilgari surilgan adolat, insonparvarlik, halollik, odob kabi axloqiy
qadriyatlar yoshlar uchun hayotiy dastur vazifasini o‘taydi. Ayniqsa, tasavvuf
namoyandalari asarlaridagi kamolot, poklik va ezgulikka chorlov yoshlarni salbiy
illatlardan himoyalaydi. Tanqidiy Fikrlash va Tahlil Qobiliyatin. Allomalarimizning
ilmiy metodologiyasi, har bir masalaga chuqur ilmiy asos bilan yondashishi va
yangilikka intilishi yoshlarning mantiqiy va tanqidiy fikrlash qobiliyatini
rivojlantirish uchun muhim andozadir [4, 322. b].

Ajdodlar merosini yoshlar tarbiyasiga joriylash mexanizmlari quyidagicha
talgin qilinadi [5, 45. b]. Merosning ta’sirchanligini oshirish uchun uni zamonaviy
ta’lim tizimiga integratsiya qilish lozim. Maktab va oliy ta’lim darsliklarida ajdodlar
asarlaridan olingan iqtiboslar, hikmatlar va tarbiyaviy lavhalarni ko‘proq kiritish.
"Jaholatga qarshi ma’rifat" g‘oyasi ostida allomalarning ilmiy-ma’naviy merosini
o‘rganishga bag‘ishlangan maxsus fan va to‘garaklarni tashkil etish. Ajdodlarimiz
merosini targ‘ib qiluvchi mobil ilovalar, qizigarli videolar va interaktiv o‘quv
materiallarini yaratish. Allomalarning tavallud kunlarini keng nishonlash, ilmiy-
amaliy anjumanlar, yosh olimlarning an’anaviy musobagqalarini o‘tkazish.

O‘z bilimlarini ulashib biz yoshlarga ibrat bo‘lib qolgan ko‘plab
jjodkorlarimiz Bedil, Muqimiy, Furqat, Avaz o‘tar, Zavqiy, Alisher Navoiy va
boshga ko*plab ijodkorlarni aytishimiz mumkin. Shulardan Boburiylar davrida ijod
qilgan taniqli o‘zbek shoiri, mutaffakiri Bedil o‘z asarlarida avvalo inson haqida
mirishkor dehqon haqida alohida mehr, hurmat va extirom bilan gapiradi. U insonni
irqty, milliy, va diniy e'tiqodlaridan gati nazar hurmat va ehtiromga sazovor oliy zot
deb biladi. "Bu haqida shunday deydi: “Har kimki, hazrati insonni sajdaga sazovor
demasa, u malundir” Qanday ajoyib fikr. Ushbu fikr har ganday davr uchun ham
adolatli va oliyjanobdir. Inson borligning, olamning toji. Inson o‘z baxtini 0‘zi
yaratadigan zot deb garaydi. Buyuk shaxs Amir Temur zamonida yozilgan asarlarni
qunt bilan o‘qisak, o‘rgansak, uning ko*p yaxshi xislatlari: to‘g‘rilik, muruvvatlilik,
el-yurtga mehr-muhabbat va boshqalarni bilib olishimiz mumkin. Amir Temurda
vatanni sevish, xalgni ulug‘lash, faxrlanish va g‘ururlanish singari oliy ma'naviy
fazilatlar barq urib turgan. Amir Temurning “Temur tuzuklari”, Ali Yazdiyning
“Zafarnomalari” va boshqa asarlarda keltirilgan sohibqironning ibratli ishlari, pand-
nasihatlari va o‘gitlaridan jamiyatimiz o‘zi uchun ibrat olsa bo‘ladi. Ma'naviy meros
qoldirgan Navoiy o‘z asarlarida zolim, mustabid, nodon, maishatparast shoh va
hukumdorlarni qoralab, ularga qarshi insonparvar, xalgparvar, odil, adolatli
hukumdor obrazini qo‘yadi. Odami ersang demagil odami, Onikim yo‘q xalq
g‘amidin g‘ami [6, 136.b].

Xulosa qilib shuni aytish kerakki, ajdodlarimizning ilmiy merosi yosh avlod
tarbiyasida qadriyat, bilim va kamolot manbai sifatida beqiyos o‘rin tutadi. Bu

228



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

merosdan to‘g‘ri va samarali foydalanish yoshlarni nafaqat bilimli, balki

ma’naviyatli, vatanparvar va insonparvar shaxs sifatida shakllantirishning eng

muhim shartidir. Merosni faqat tarixiy obida sifatida gabul gilmay, balki uni faol
harakatdagi hayotiy dasturga aylantirish orqali O‘zbekistonda Uchinchi Renessans
poydevorini mustahkamlashga erishish mumkin.

Adabiyotlar ro‘yxati

1. Sh.Mirziyoyev, "Milliy taraqqiyot yo‘limizni gat'iyat bilan davom ettirib,yangi
bosqichga ko‘taramiz ,1-jild ,-Toshkent: "O‘zbekiston"NMIU- 2018..

2. Karimov I. A. Yuksak ma’naviyat — yengilmas kuch. Toshkent: Ma’naviyat,
2008.

3. Alisher Navoiy. “Xamsa”. Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi Adabiyot va
San’at nashriyoti, 2019. (Yoki boshqga oxirgi nashrlardan biri).

4. Imom Buxoriy. “Al-Jome’ as-sahih”. Arabchadan tarjima. Toshkent:
Movarounnahr, 2016.

5. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining Farmoni. (2020-yil 24-yanvar).
"O‘zbekiston Respublikasida ma’naviy-ma’rifly ishlarni tubdan
takomillashtirish to‘g‘risida". Toshkent: Adolat, 2020. (Qonun hujjatlarining
rasmiy nashri).

6. Botirova Lobar Xamid qizi. Ajdodlar merosining yosh avlod tarbiyasidagi
ahamiyati // “Zamonaviy dunyoda ijtimoiy fanlar: nazariy, amaliy izlanishlar”
nomli masofaviy, online konferensiya materiallari. Toshkent, 2025 yil.

BUYUK MUTASAVVUFLAR ASARLARIDA YOSHLAR TARBIYASIGA
OID G‘OYALAR: MA’NAVIY MEROS VA ZAMONAVIY AHMIYAT

Xayrilloyev Xo jamir A’zamxo ‘jayevich
Mir Arab oliy madrasasi
“Qur’oni Karim va tajvid” o quv kurslari o qituvchisi

Annotatsiya: Ushbu maqgolada O°rta Osiyo va Yaqin Shargning buyuk
mutasavvuflari — Xoja Ahmad Yassaviy, Najmiddin Kubro, Bahouddin Nagshband
kabi zotlar asarlarida ilgari surilgan yoshlar ma’naviy-axloqiy tarbiyasiga oid
g‘oyalar tizimli tahlil gilinadi. Tadqiqotda tasavvufiy ta’limotdagi nafs tarbiyasi,
ilmga intilish, halol mehnat va sabr kabi tamoyillarning zamonaviy yoshlar
kamolotida tutgan o‘rni ko‘rsatib beriladi.
Kalit so‘zlar: Tasavvuf, yoshlar tarbiyasi, ma’naviy meros, axloq, Nagshbandiya,
Yassaviya, komil inson, nafs.

Globallashuv sharoitida yoshlar ma’naviy dunyoqarashini shakllantirish,
ularni milliy va umuminsoniy qadriyatlar ruhida tarbiyalash har qanday jamiyat

229



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

oldida turgan eng dolzarb vazifalardan biridir. O‘zbekiston va Shargning boy
ma’naviy merosida bu masalaga doir juda gqimmatli manbalar mavjud bo‘lib,
ayniqsa, buyuk mutasavvuflar asarlari yoshlarning komil inson bo‘lib yetishishiga
xizmat giluvchi noyob ta’limot manbaidir.

Tasavvuf — inson kamolotining ma’naviy asosi hisoblanadi. Tasavvuf —
islomdagi ruhiy va axloqiy kamolotga erishish yo‘li bo‘lib, uning markazida
insonning o°z nafsini tarbiyalashi, qalbini poklashi va Haqqga yaqinlashishi yotadi.
Mutasavvuflar yoshlarni dunyoviy hirs va hoyu-havaslardan uzoqlashishga,
qanoatga, ilmga va halollikka chaqgirganlar. Bunga Xoja Ahmad Yassaviyning
“Devoni hikmat” asari yorqin misol bo‘la oladi. U yosh toliblarga murabbiy sifatida
murojaat qilib, ularni ilm va amal birligiga chaqiradi. Yassaviy hikmatlarida:
“Yoshlikda yig‘lamadim, yer ostiga kirdim”, deya zikr etib, yoshlikni g‘aflat bilan
o‘tkazmaslik, aksincha, ma’naviy izlanish va riyozat bilan o‘tkazishga undaydi. Bu
zamonavly Yyoshlarda vaqt qadri va mas’uliyat tuyg‘ularini shakllantirishda
muhimdir.

Mutasavvuflar asarlarida axloqiy tarbiyaning asosiy tamoyillari mavjuddir.
Buyuk mutasavvuflar ta’limotida yoshlar tarbiyasining bir necha fundamental
tamoyillari ilgari surilgan.

Nafs Tarbiyasi (Riyozat) bo'yicha Najmiddin Kubroning “Adab ul-muridin”
asarida murid (yosh tolib) uchun zarur bo‘lgan odob-axloq qoidalari bayon etilgan.
Bu odoblar nafsni yomon illatlardan tozalash, sabr va shukr bilan yashashga
undaydi. Nafsni jilovlash — yoshlarni bugungi kunning turli salbiy oqimlariga qarshi
immunitetini shakllantirish demakdir.

Halol mehnat va faoliyat bo'yicha Bahouddin Nagshbandning Nagshbandiya
tarigatining asosiy shiorlaridan biri bo‘lgan “Dil ba yoru dast ba kor” (Qalb do‘stda-
Allohda, qo‘l ishda) tamoyili yoshlar uchun eng muhim tarbiyaviy g‘oyadir. Bu
g‘oya yoshlarni jamiyatga foydali inson bo‘lishga, halol kasb egallashga va birovga
qaram bo‘lmaslikka o‘rgatadi. Bu esa yoshlarda islohotlar davrida tadbirkorlik va
mehnatsevarlik fazilatlarini rivojlantirish uchun poydevor hisoblanadi.

Ustozga ehtirom va ilmga intilish bo'yicha, tasavvufda pir yoki murshidga
bo‘lgan cheksiz hurmat asosiy shartlardan sanaladi. Bu an’ana yoshlarda ustoz-
murabbiylarga bo‘lgan hurmatni, ilmu hikmatga tashnalikni shakllantiradi.
Mutasavvuflar nazarida ilm dunyoviy va diniy bilimlarning uyg‘unligidan iborat
bo‘lib, u insonni jaholat botqog‘idan olib chiquvchi nurdir.

Ma’naviy merosning zamonaviy ahmiyati juda muhimdir. Mutasavvuflarning
yoshlar tarbiyasiga oid g‘oyalari bugungi kunda ham o‘z qimmatini yo‘qotmagan.
Ular yosh avlodning mafkuraviy immunitetini mustahkamlash, ularda milliy g‘urur
va umuminsoniy qadriyatlarga sadoqat tuyg‘usini rivojlantirishga xizmat qiladi.

230



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Masalan, mutasavvuflar targ‘ib qilgan adolatlilik, rostgo‘ylik va insof tamoyillari
yoshlarni korrupsiya, befarqlik va loqaydlik kabi illatlardan asraydi. Tasavvufiy
axloq nafaqat individual kamolot, balki jamiyat farovonligi uchun ham asos
yaratadi.

Bahouddin Nagshband Musohibiyning o°z-o0°zini nafsini nazorat etish , vaqtni
qadrlash g‘oyalarini , Junayd Bog‘dodiy asoslagan xushyorlik yo‘lini Xakim
Termiziyning valiylik ta’limotini rivojlantirgan. Bahouddin Nagshband ta’limoti
bunyodkorlik ruhi bilan sug‘orilgan ta’limotdir:”Dil-ba-yor-u, dast-ba-kor”
ma’nosi, “ko‘ngling xudoda bo‘lsin-u, qo‘ling ish bilan bo‘lsin”- degani.
Mustaqilligimizning yuksalishida hagshbandlikda ilgari surilgan xalollik,
mexnatsevarlik, tog‘rilik, sofdillik, muxtojlarga yordam berish, saxiylik, iymonli va
e’tigodli bo‘lish, mexrshavqat kabi xulg-odob qoidalari katta ahamiyatga ega.

O‘zbekiston mustaqillikka erishgach, erkin demokratik jamiyat qurish
imkoniyatiga ega bo‘ldi. Yangi jamiyatni xalqimizning mentalitetiga,
milliyma’naviy xususiyatlariga mos, ming yillar davomida shakllantirilgan
qadriyatlarimizga asoslanibgina qurishimiz mumkin edi. Demak, o‘tmish merosni
tiklash, milliy-ma’naviy boyliklarimizni o‘rganish asosida xalqimiz ma’naviyatini
Yangilash zarur edi. Dinga, diniy qadriyatlarga xolisona munosabat ham tagazo
qilinardi. Yangi jamiyat qurish, o‘tmish merosimizdan samarali foydalana olish ko‘p
jihatdan dinga munosabatimizdan kelib chiqar edi. Negaki diniy qadriyatlar yuzlab
yillar davomida milliy gadriyatlar bilan Shunday chirmashib ketgan va xalqimiz
ma’naviyatining tarkibiy qismiga aylangan ediki, ularni aniq, keskin bir- biridan
ajratib bo‘lmaydi. Bundan tashqari jamiyat va xalq rivojlanishining hozirgi darajasi,
imkoniyatlarni ham hisobga olish kerak edi. Dinga munosabatning xarakteri
qurayotgan jamiyatimizning qiyofasini ko‘p jihatdan belgilaydi. Shu tufayli
O‘zbekiston Respublikasi birinchi Prezidenti Islom Karimov o‘z asarlari va
nutqtlarida bu masalaga jiddiy e’tibor berdi, hozirgi davrda dinga
munosabatimizning mohiyatini chuqur, har tomonlama asoslab berdi.

Tarbiya ham ota-onalarning burchi va farzandlarning haqqidir. “Tarbiya” so‘zi
arabcha “robba” fe’lidan olingan bo‘lib, o‘stirdi, ziyoda qildi, rioyasiga oldi,
rahbarlik qildi va isloh qildi ma’nolarini bildiradi. Musulmon ulamolar “tarbiya’ni
bir necha xil ta’rif gilganlar. Jumladan, imom Bayzoviy quyidagicha ta’riflaydi:
“Tarbiya bir narsani asta-sekin kamoliga etkazishdir”. Rog‘ib Asfihoniy tarbiyani
quyidagicha ta’rif qiladi: “Tarbiya bir narsani bir holdan ikkinchi holga o‘tkaza
borib, batamomlik nuqtasiga etkazishdir. Tarbiyaning ma’nolaridan biri, insonning
diniy, fikriy va axloqiy quvvatlarini uyg‘unlik hamda muvozanat ila o‘stirishdir”.
Islomda bolalar tarbiyasi ota-onaning eng mas’uliyatli va uzoq davom etadigan
burchlaridir. Boshga burchlar ba’zi ishlarni qilish yoki mulkni sarflash bilan oxiriga

231



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

etadi. Ammo tarbiya mas’uliyati bardavom bo‘ladi. Zotan, ota-onaning farzand
ne’matiga haqiqiy shukrlari ham aynan tarbiya mas’uliyatini sharaf bilan ado etish
orgali yuzaga chiqadi.

Xulosa qilib aytganda, buyuk mutasavvuflar 0‘z asarlarida yoshlar tarbiyasiga
oid chuqur falsafiy va amaliy g‘oyalarni bayon etganlar. Ularning ta’limotlari
yoshlarni nafsning balosidan saqlanishga, halol mehnat bilan kun kechirishga, ilm
va ma’rifatga intilishga hamda ustoz-murabbiylarga hurmat bilan qarashga
o‘rgatadi. Mutasavvuflar merosi bugungi kunda yoshlar tarbiyasi strategiyasining
ajralmas qismi bo‘lib xizmat qilishi lozim. Bu ta’limotlarni zamonaviy pedagogik
metodlar bilan uyg‘unlashtirgan holda o‘rganish orqali jamiyatimiz barkamol,
ma’naviyatli va faol yoshlarni yetishtirishga muvaffaq bo‘ladi.

Adabiyotlar ro‘yxati
1. Xoja Ahmad Yassaviy. Devoni hikmat. Toshkent. "Movarounnahr" nashriyoti. B
83,2004
2. Naymiddin Kubro. Adab ul-muridin. Toshkent. "Movarounnahr" nashriyoti. B
152, 2005
3. Isroilov Maxamadjon Ismoilovich. Nagshbandiya ta’limotining tarbiyaviy
ahamiyati // Central asian research journal for interdisciplinary studies 88 (carjis)
ilmiy jurnali bilan hamkorlikda. “yangi o‘zbekistonning umidli yoshlari” 1(2)-SON
2022-yil 28-mart 88 bet.
4. Gazzoliy A. Thyo ulumid-din. Toshkent. "Movarounnahr" nashriyoti. B 122,
2007
5. Bayaliev Djaxongir Kaynarbekovich. Roshlar dunyoqarashini shakllantirishda
diniy va dunyoviy mafkuralarning o‘rni va roli. Oriental Renaissance: Innovative,
educational, natural and social sciences (E)ISSN:2181-1784 www.oriens.uz SJIF
2023 =6.131 / ASI Factor = 1.7 3(3), March, 2023
6. Nabi Pardaboyevich Jumaboyev. Sharq mutafakkirlarining ta’lim-tarbiyaga oid
ma’navily va axloqiy qarashlari. "Oriental Art and Culture" Scientific-Methodical
Journal - Volume 2 Issue 4 / December 2021 ISSN 2181-063X

232



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

TACABBY® UMOMMU ABY BAKP F}’JIOBOI[I/Iﬁ BYXOPUMHUHI
XAETH BA IJIMUH PAOJIUATHU

Y30K06 ADOyn60cU0 A6AYBOXUO Yaru

Camapkano daenram uem muiiapu UHCMumymu
Llapx munnapu xageopacu 2-60cKuy macucmpanmu,
Xaouc unmu makmaobu yKumysuucu

Tenegpon paxamu 992873037

AnHoTaums. Makonana Oyrok Myxaaauc Ba myTacaBBU(] axgomumus A0y bakp
I'ymo6omuii ByxopuMHHMHT XaéTu, sIIaraH JaBpH Xamja KOJJIUpraH MaHOaapu
XaKuaa cy3 KeTaau. Xaauc Ba TacaBByd WIMIIapura KyIIraH Xuccacu, Oy
WIMJIAPHUHT PUBOXJIAHUINNMAA TYTTaH YPHU, acapiapUHUHT yilamMoJap Ha3aujaru
Japakacu ajioXuJa TaAKUK KWinHaau. Makosna gaBomMuja YKyBUM Oy 30THUHT
Hcnom unmnapu TapakKUETUIATH TAhCUPUHU YPTraHUIIIN MYMKHH.

Tasnu cy3aap: T'yno6omuiti, AOy bakp, baxpyn dasoun, Ar-taappyd, Hlapx,
Taxkuk, Xaauc, TacaBByd, MakTa0.

Kupum. Jlapxakukar, Mciom Ttapuxuga MoBapoyHHaxp OUEPU Xaauc
WJIMUTA XHUCCa KYIITaH YJIKaH MyXaJJuCIapHu €TUIITHUPUIL OWJIaH JOHT KO30HTaH.
Camapkann Ba byxoponan MuHIIa0 Xaauc OUIMMIOHIApU €TUINO YUKKAH. Yiap
XaAuC WIMHUTA OWJ MycCTajaxyl XaJuc, *XOMEb KHUTOOJap Ba Xaauc IapxJjapu
KUTOOMapuHU €310 yMMaTra TaKJauM KUJIUIITaH JIU.

MoBapoyHHaxp Xaauc Ba TacaBBY( MaKTaOMHUHT EpPKUH IOJy3JapHUaaH
oupu AOy bakp ['ynobGonuii byxopuiinup. Apabnap 6y ucmuau “Kamobosuit” neod
tanadpdys Kwmmaad. Y 30T TacaBBy(p WIMHIA KUTOO €3raH WK MyTacaBBHU(
OJIMMJIApAAH PKaHH X€4 KUMTIa CHp 3Mac.

Mybrabap wucinomMuii MaHOanapHUW TYIIYHUINJA OJMMHHUHT Xyjocalapu
OyI'YHTH WXTHUMOUN MYXUTHU COFJIOMJIAIITUPUIN, >KAMUSTIATH KUHOSTIAPHUHT
OJITMHU onuill, €nuiapHu Micimom onoOnapu OuiaH XynKJIaHUIITa YaKUPHUIIAA Kyaa
3apypaup. byrynru kynra kagap Mmom ['ynoOomuitHMHT uiMuii Mepocu y30ek
KUTOOXOHJIApH Oopacujia Tapkamarad. MyTaxaccuciiap y KUIU XaKua MabIyMOTra
ara HKaHWHU XHMCOOTa oOJiMacak, y 30Tra OaFvIlIaHTaH TAAKUKOTIAp amajira
omupuiMarat. byara ukkuta cabad 6op. bupuHuucH OMMMHUHT KUTOOIApH Kyda
UiIMul Ba Mypakka0. UkkuHungan 6ab3u KuToOmapu Ousrada eTud Keamaras.

Yy TagkuKOTHUHT Makcaaun — Mmom ['ynoOGoauiHUHT UIMUNA MEpPOCHUHU
qyKyp YpraHuIl XamJila YHUHT WIMUHN (HaoiusaTy Kyda CEpKUppa SKaHWHU OMMara
OO YHMKHUII, AXIOMJIAPUMU3 MEPOCHHHM CUHYHMKIA0 Ypranwm xamaa HMcmom
MabpudaTH TapaKKUETUTA XUCCA KYTITUIIIHP.

233



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tagkukor MeTogonorusicu: TaIKUKOT METOUIapU: MaHOAIIyHOCIHK,
TacaBBy(d

Mag3yra oua agaduéraap raxjuiam. mom AOy bakp I'ymoGomuiitHUHT
Xxa€TH Ba MWJIMUIA MEpOCH Xakuaa oup Heya MaHOanap Mabirymot Oepaau. JKymiaaH,
Xoxu Xamudanunr “Kamidy3 3yHyH abH acaMui KyTyOu Ban (yHYH™ acapuja
Myamud Kuackada Tyxtanran. OnuM  Xakuaard MabiymoTiap AOmynxai
JlaknaBuitHuHT “®@aounyn 6axusa”’, Kocum noH KyTiryOroHUHT “ToXyT Tapokum™
acapiapuja XaM yudpadau. Y 30THHHT Xa€Tiapu, KuToOnapu Ba WIMIATH
YpuHiapura SHr Kkyn TtyxtairaH onuMm Baxux Kamomupmun 3akuii 0YnuoO,
UMOMHUHT Xaaucra oun “baxpyn gaBoua” acapiapvHu TaXKUK KWIHII aCHOCH[A
XKyda Kym mManOanap CysHraH Ba MIIOHWIM MabIyMOTIapHU >kamiarad. Kaaumru
KUTOONMAapHUHT akcapuja AOy bakp ['yno0oauiiHUHT Tap)KUMaK XOJJIapH yTa KUCKa
Ooepuiran. Ym0y ManOaiap YHUHT WJIMUNA Ba MabHaBUH MEPOCHUHHU YpraHullja
MYXHUM axaMUusTra ora.

A0y bakp Myxamman non HNopoxum uOH AbKyO6 I'ynmobomuit Byxopwii.
Manb6anapzaa y 3otra “Toxynaun” (IMHHUHT TOXH), ““Toxyn uciaom” (UCIOM TOXH),
“MiMomya ycyauit” (yCya4u MMOM) Kabu yHBOHIAp Gepuiran’t,

VY 30THUHT KyHsacH “A0y bakp” 6ynu6, byxopoHuHr sina 6up onumu Maxmyn
nOH AOy bakp xam KyHscu miyHIai. by UKKW ymaMoHM axparuin yuyH (akuxjiap
Kyiugaru Oenru kb onumrad: arap A0y bakp Byxopuii, nelinnca, Myxamman
n6H Mopoxum, AGy bakp I'ynmobomguit dapaszuit peitmiica Maxmyn ubn Aoy bakp
TynryHuIagu .

VMOMHUHT TaBayuTy/l TONTaH MM aHUK sMac. Badot atran iinnu sca akcap
MaHOamapra kypa xwkpuid 380 i, munoguit 990 Hunra tyrpu kenaaud. “Toxy
TapoKUM KUTOOHMJIa UMOMHUHT byxoposga >kyma KyHH VH TYKKM3UHYM Kymomyn
aBBaJIIa OJIaMJIaH YTrad Kaiin stunrantie,

VY 30THUHT Ma3zxaOmapu XaHaduil sKaHWra TapKMMau XoJl €3raH Oapua
Tapuxuniap UTTUPOK Kuauirad. Guxk, ycyayn ukx, xaauc, TacaBBy( Ba OoIIka
WIMJIAPHU OJIMIIZA TYKCOHTa SIKMH YCTO3JIapH, Iaixyapu OYJIraHu aHWKJIaHTaH.
Kymnanan, Adbyn ®@azn Myxamman nbn bammp byxopuii, Myxamman non ®asn
Kymopuii, Myxamman noa Axman Adyn Xycaita @opucuiiiap SHT KaTTa manxjiapu

caHamamutl’.

14 Xoxn Xamuda. Kamdys synyn. BaiipyT: Myaccacary Tapuxun apabuii. 1941. — 140 6.
115 A6mynxait Jlakuasuii. ®aBaunyn 6axuiis. Jopyc caonar. 1906. — 234 6.

116 1161 KyTny6ro. ToxkyT Tapoxum. Jlamamk: Jopyn kamam. 1992, —333 6.

117 Baknx, Kamonuanun 3axuii. Baxpyn dasoua. Jlopyc canom. 2008. — 18 6.

234



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

VY KUIIWMHUHL, IIyHUHTIEK, XoTaM uOH Ykaiti, Hacp ubn ®darx, A0ayninox
noH Myxamman, Aoyna3us non Axman, Xanad non Mopoxum Ba 00IIIKa yCTO3JIapy
OynraH.

MyamnmuHuUHT 3HT Mamxyp xaauc acapu Oyiamum “baxpyn daBoum”
KUTOOMa KyHuJard manxiapiaH Xaauc puBosAT Kuiaranmap: Axman nOH Caxn
(yHmas ontuta Xanuc), Axmana noH Aoaymnox My3anuii (urupma Oemira Xaauc),
Axman nbH Anmit uOH Amp (TypTTa Xaauc), bakp non Myxamman u6xn Xamaox (YH
outra xanuc), bakp nos Macwyn (Y OutTa Xaauc), Xoram HOH YKaiii (103 yH OuTTa
xanauc), Xamap noH Myxamman (Yrru3 Oemra xamauc), Xamad uoH Myxamman
Xaiiiom (Y1TH3 6emta xaauc), Caxa udu Capuit, Adoaynazuz ubn Myxammaa noH
Mapsy6an, Anuit u6n Myxrox, Myxamman ubn Mcxok Pamonnii, Myxamman nOH
Xomun Kapopupuit, Myxamman u6n Xu0O6on bycrtuii, Myxamman ubu Xacan
A3zpakonuit, Myxamman ubn Aoaymiox dakux, Myxamman nbH AOMymIoX HUOH
Ocyd Ammonuii, Myxammang uOH VYmap Myaamnun, Myxammaag Maxmynui,
Maxmyn ubn Ucxok Xysowuii, AOymtaiic Hacp uon ®darx Ba OGomkanap.

VMOMHUHT WIMHMHM MEpPOC KWIMO OJITaH HIOTHUPIJIApU XaM KYIMUWIMKHU
tamkua Kuiaan. XKymnanan, [aiix A6y Hacp Axman n6n Anu Moiimapruit, Anu
n6H Axman XonoOax, Aoy bakp Axman non Anu Acbaxonuit. ['ymoboauii Mapuk
xo¢u3u Xatud barqoquiiHUHT XaM Malxu XUcoOIaHaIu.

Nmom T'ynoboauii acocaH WMKKM KUTOOM OwiaH Mamixyp. Yjiap TacaBBy(Q
uaMuga MybTabap MaHOa XxucobOnanraH “At-taappyd aumasxabu axjau at-
tacaBByd” Ba “baxpyn daBoun’ kutobmapu xucobnmananu. Tapuxuunap oJiMMra
TETUIIA €TTUTa KUTOOHM caHamrad. ['ynoOonuit “baxpyn ¢aBoun” KUTOOMHUHT
nunga “Ilapadyn pakpu Ba axaux’ KUTOOM XaM MaBXyJl dKaHWHU 3UKDP KHJITaH.
Avipum Tapuxumiap “At-taappyd”’ kuToOura MyasnmMGHUHT Y3M IMIApX XaM
outranuau 3ukp Kwirad. [y mabiymornapau kymicak ['ynoOomuiHUHT Ou3ra
MabJIyM OyJiraH KuToOnapu TYKKU3Tara eTaiu.

['yno6oauitHUHT KUTOOIApH KyHuIaruiap:

1. “At-taappyd numazxabu axju ar-tacaBByd”. Xoxu Xanmuda aitragu: “By
Malxyp Myxracap KUToO O0ynu0, mamonuxiap Oy KuToOra ajoxuja axaMusiT
kKaparumrad. “Taappyd Oynmarannma TacaBByd TaHWUIMaran Oymapau’” HaeraH
MakToBHH aituiirad. KutoOra Oup Kanua mapxyap outmirad. XXymiamgas:

- Mycannupuunr kxajmamura mancy0 “XycHyT Tacappyd” mapxu. YHAa
myamud TacaBByd iynu, cyduiiHUHr cuilpatuHn OaéH Kunrad. TaBxua Ba
AJNTOXHUHT cudariapura y30K TYXTajraH.

- Iaiixyn ucnom Abaynnox non Myxamman AHcopuit XupaBuil mapxu

235



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

- Kosu Anoynnun u6n Anm n6n Uemonn Tabpusuit Kynasnii. '8

. “baxpyn daBoua anmamxyp OumMaoHuI ax00p” KUTOOHU.
. “Apbayna gun xaauc”. by kuto6 61u3raua etu6 keamaran®®,
. “An-amdas Ban aprap”i?,
. “Amonmii gt xaauc”.
. “@Dacyn xuTo0”.
. “Kuto0 ¢ut Tadcup”.
. “Iapadyn dakpu Ba ax;mx’.
. “XycHyT Tacappyd” 2.
I'ynoGoanitHuHr HaMuii gapaxacu. ['ynoboauit xaauc xobusu, ycynui, ¥3
ACPUHHMHT UMOMHM OYynraH. Xaauc UMJIOCH MaKiIuciaapu oynrad. Mampuk xohusu

O 0 3 O L & W N

Xarub barmonuii y 30THUHT XaJuC Japciapy OpKaJid €TUO KeJlraH CaHajlapuHu
KENTUpraH. Y KUIIUHUHT (ukpiapuaad Axmajg MOH AOaynxaiuMm “MHHXO0XKYC
CyHHa HabOaBus® kutoouaa, MOH Xaxap AcKaloHMH >Xyda Kyn KWATOOJapuia
doinananran. Xoccarat, “baxpyn ¢aBoua’ kuToOuaru Xaauc mapxjaapuaaH oup
KaH4a MablyMoOTIapJaH MKTHOOC onraH. 3aitH ubOH MOpoxum ubH Hyxaiim
Xanadpuit Mamxyp “baxpyp pouwk mapxy KaH3uJ JaKOWK~ KHUTOOMJa OMp KaHua
Vpunnapaa Mmom I'ymoGomuiinman Hakiap onraH. MOpoxum ubH Myxamman
Xycaiinuii y3uHuHr “An-6aén  Bar Tabpud”’ kurobmma, Myxamman uOH
Abayn6okuit 3apkonuit Umom MonukHuHr “MyBaTTo” acapunu mapxjamga Mimom
['ynobomuiitnuar  “baxpyn  ¢aBoun”’ KATOOMAAH WKTUOOCTAP KEJITUPHUILAIH.
Kymnanan, Axmang nOn Mopoxum nOH Mco “TaB3uxyn makocua’ KuAToOWIA,
Abnyppaxmon noH Aomyppoxum Mybopakdypuii, A6ayppoyd MyHoBHit Ba OoriKa
oup Karop onumiap AOy bakp ByxopuitHuHr Qukprapuaad UKTHOOC OJraH.

A6y bakp TI'ynoGommii byxopuiHuUHT TacaBBypra oun “AT-Taappyd
JMMa3xabu axJUT TacaBBy(’’ acapu *Kyja Malixyp Ba Mybradap canaizaau. Maskyp
MaHOara kyrmial TabauKiap, mapxJjaap Outwiran, oup Heda 00cMaaa 4om ATUITaH.

Nmomuunr “baxpyn ¢aBoun anmamxyp MUHAOHWI axO0op” KUTOOM XKyna
MybTabap MaHOa OynuinMra KapamaciaH Xajuraya MyKamMmasl YpraHujiMaras.
Ky#uaa nry kurobra tyxranui ¢oiiaanas Xoau OyiaManan.

Ma3kyp KUTOOHMHT XaKWKHUH HOMH HUMa dKaHWJA Typiu Kapamuiap Oop.
bynra kyné3sma Hycxanapaa kenran Typda Homuap cabab Oynran. KutoOHUHT
HyCXaJapuHHU >KamJlacak, KyHuJaru HOMJIAp HWIUIATWITAHW Xyloca KUJIWHAIW:
“baxpyn ¢aBoug aiMamxyp MHHAOHWI ax0op”, “MaboHun ax6op”, “MaoHun

118 X osxn Xamuda. Kamdys synyn. BaiipyT: Myaccacary Tapuxui apabuii. 1941. — 348 B.

119 Baxux Kamonuanun 3akuii. baxpyn gasous. Jlopyc canom. 2008. — 23 b.

120 ymap Puso Kaxona. Mywxamyn myamnudun. Baiipyn: Makrabaryn Mycanno. 2003. — 8 XK. — 213 b.
121 JOxkopugaru Manoa.

236



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ocop”, mudpTaxyn axdop” , “MabonHun axbopun wmycradasuiis’, “An-uxOop
0amMaoHuUI ax00p” Ba X0Kas30.

“baxpyn ¢aBoua”’ acapuHuHT AOyn Xacan Ammit u6n Myxamman Cabauiira
TETUIUIM KYJI€3Ma HycXacuja MycCaHHU(ra TEruIUId MYKaJJuMa MaBXyll 3Mac.
Kupumr cy3u sca Ma3kyp Hocuxra terunuii. bupok y xumm TacaBBydra oup “Art-
Taappy}” HOMIM KUTOOWra XKyda 4yKyp MyKaaauma OuTraH. YHaa Oaynorar Ba
WIMUMIMKHUHT I0KCAK HAMYHACUHU KYpPaCH3.

Xynoca ypHuAa aituil MyMKUHKH, AOy bakp ByXopuiHUHT WIMUIA MEPOCH
Kylda 4dyKyp OynMinura kKapamail Xaid Y30€K3aMOH MYCYJIMOHJIApUTa TaKIUM
KWJIMHMAarad. ¥ 30THUHT IOKOPHa 3UKP KWJIMHTaH MaHOajgapu UcioM Mabpudary,
XyCycaH TacaBBy(} Ba XaJauC WIMJIApUIA MyXUM YpUH TyTaau. AWHHUKCA, TacaBBY(
Oopacuyma €3raH acapiapu xakujga onumiapaaH Oupu: “Taappyd Oymmaranna
TacaBBy() HOMabiayM OYnMO KoiraH OYymapAau” JeraH Tand TaxXCHHra JIOMHK.
ONMMHUHT acapiiapuHy TAJKUK STHII Ba XaJKUMHU3ra TOPTUK KWIMII Oapya
MCJIOMIIYHOC TaIKUKOTYHJIAPHUHT Ba3zudacuaup.

DoiigasaHNJITraH MaHOagap

1. Xoxku Xamuda. Kamdys 3ynyn. baiipyt: Myaccacary Tapuxuin apaOui.
1941.

2. Abnynxaii JlaknaBuii. ®asanayn 6axmiis. Jlopyc caomat. 1906.

3. Uon Kytny6ro. ToxxyT Tapoxkum. [lamamk: Jopyn kanam. 1992,

4. Baxxux Kamonmunnuu 3akuit. baxpyn ¢asoun. Jlopyc camom. 2008.

5. ¥Ymap Puzo Kaxona. Mybpxamyn myamnudun. baiipyn: Makradaryn
Mycanno. 2003.

MULLA ALI QORINING XAYOTI VA ILMIY FAOLIYATI

Mutallimov Islomjon Odiljon o’g’li
BDU Islomshunoslik yo ‘nalishi magistranti.

Annotatsiya: Mazkur maqolada Mulla Ali Qorining ilmiy faoliyati, uning hadis,
tafsir, figh va tasavvuf sohalaridagi merosi keng qamrovli tarzda tahlil qilinadi.
Ustozlari, ilmiy maktabi va asarlari chuqur o‘rganilib, musulmon dunyosida tutgan
o‘rni yoritiladi. Olimning ilmiy qarashlari, yondashuvlari va keyingi avlodlarga
ko‘rsatgan ta’siri bugungi kunda ham dolzarbligini yo‘qotmaganini ko‘rsatish
magsad qilingan.

Kalit so‘zlar: Mulla Ali Qori, hadis, tafsir, figh, tasavvuf, ilmiy meros, ilmiy
maktab.

Islom ilmi taraqqiyotida buyuk allomalar o‘z davrida diniy, ma’naviy va ijtimoiy
sohalarda katta hissa qo‘shib kelgan. Ular o‘z asarlari orqali musulmon dunyosining

237



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

ilmiy-ma’rifiy rivojlanishida muhim o‘rin egallagan. Shunday ulug® siymolardan
biri — Mulla Ali Qori bo‘lib, u hadis, tafsir, figh va tasavvuf sohalarida chuqur bilim
egasi sifatida tanilgan. Uning asarlari nafaqat diniy bilim manbasi, balki musulmon
jamiyatining ma’naviy hayotini shakllantirishda ham asosiy manbalardan
hisoblanadi. Mulla Ali Qorining ilmiy faoliyatini o‘rganish bugungi kunda ham
dolzarb vazifa bo‘lib, u orgali musulmon ilmiy merosining chuqur gatlamlariga
nazar tashlash imkoniyati yuzaga keladi. Mazkur maqolada olimning ilmiy
shakllanishi, asarlari, qarashlari va ta’siri keng qamrovda yoritiladi. Ismi va nasabi.
To‘liq ismi — Nuriddin Abu al-Hasan Ali ibn Sulton ibn Muhammad al-Qori al-
Haraviy al-Makkiy al-Hanafiy bo‘lib, “Mullo Ali al-Qori” nomi bilan mashhurdir
122 Mullo Ali al-Qorining Hirotda tug‘ilganligi to‘g‘risida hech ganday xilof
bo‘lmasada, tug‘ilgan sanasini haqida ma'lumot qoldirilmagan. Chunki o‘sha
davrlarda chagaloq tug‘ilganda uning tug‘ilgan sanasiga e'tibor bo‘lmagani sababli
insonlar buni tayin qilishga ahamiyat bermas edilar . Ammo hijriy 1014 (milodiy
1636 yil) sanada Makka shahrida vafot etganligi to‘g‘risida esa barcha tarixchilar
bir xil fikr bildirganlar..

Ta'limi. Mullo Ali al-Qori tug‘ilib o‘sgan yurt — Hirotda dastlab Qur'oni karim
ilmini o‘rgandi. So‘ng uni yod oldi, tajvid ilmini o‘rgandi va ustozi — 0z davrining
etuk olimlaridan bo‘lgan Muiynuddin ibn al-Hofiz Zayniddin al-Haraviydan dars
oldi. U asosiy ilmini Hirotdagi o‘sha davrning eng mashhur shayxlaridan o‘rgandi.
Ilm o‘rganishining ilk davridayoq ko‘pgina katta kitoblarni o‘qib o‘rganib puxta
o‘zlashtirib oldi . Hirot shahri Temuriylar hukmronligi davri (ularning hukmronligi
hijriy 817 sanadan hijriy 912 sanagacha davom etgan)da davlat poytaxti, ma'naviyat
va madaniyat o‘chog‘i hisoblanar edi.

Mullo Ali al-Qori tug‘ilgan vaqtlar esa, Hirotda ilm-fan gullab-yashnashining
orgaga ketayotgan va ma'naviy muhit inqirozga yuz tutib borayotgan bir davr edi.
“Posho Ismoil” nomi bilan tanilgan Safaviylarning birinchi podshohi Ismoil ibn
Haydar as-Safaviy Hirotga kelganda musulmonlarni zulm bilan qatl qila boshladi.
Shu sababli Hirotdan ko‘plab ulamolar o‘z yurtlarini tashlab chiqib keta boshladi.
Shular qatori Safaviylar zulm-istibdodi kuchaygan bir davrda Mullo Ali al-Qori ham
o‘z yurtini tark qilib, Makkai Mukarramaga hijrat qildi. U safar davomida ko‘plab
shaharlarda bo‘lib, u erlardagi ilmiy davralarda qatnashadi, ulamolar bilan suhbat
qurib, ularning ilmidan bahramand bo‘ldi. Tarixchilar uning Makkaga rihlat qilgan
sanasini zikr qilmaganlar. Ammo, hijriy 952 yilda Makkaga kirib borganini

aytganlar.'?® Mullo Ali al-Qori Balad al-amin — Makkai mukarrama shahriga kirib

122 “Mirgot al-mafotih sharh mishkotul masobih”. Bayrut, Dor al-kutub al-ilmiyya, hij. 1422y, mil. 2001y, 1 jild, 16
bet.
123 «Xulosatul asar”, 3 jild 185 bet; “Samt an-nujum”, 4 jild, 393 bet. Bayrut, Dor al-kutub al-ilmiyya. 1999

238



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

istigomat qila boshladi. Shu kundan boshlab uning o°z ilmiy faoliyatini olib borishi
uchun tinch va osuda hayot boshlandi. Mashoyix va ulamolarning dars halgalarida
ishtirok etdi. Shu asrning ko‘pgina ulamolarining ilmlaridan bahramand bo‘ldi va
ilm olish yo‘lida yuksalib bordi. Bu davrda Makka shahri va xususan, arab
diyorlarida ko‘proq Shofe'iy, Molikiy va Hanbaliy mazhablari tarqalgan edi. Mazkur
mazhablarga ergashgan ba'zi kishilar etuk alloma Imom A'zam mazhabini kamsitib,
uni “faqat ra'yga asoslangan™ degan gaplarni tarqatishardi. Ba'zilar esa, hatto Abu
Hanifaning o‘ziga malomat toshini otib, u zotni hadis ilmida no‘noqligi borasida
nojo‘ya so‘zlar bilan ayblashardi. Mullo Ali al-Qori Hanafiy mazhabiga mansub
bo‘lgani uchun ham, mazhab himoyasi yo‘lida ularga qarshi keskin kurashib
raddiyalar yozdi, Abu Hanifa sha'nini himoya qilishga va hatto inkor etilish
darajasiga etgan hanafiya mazhabini himoya qilishga urindi, buning uddasidan
chiqdi ham. Chunonchi, u “an-Niqoya muxtasar al-viqoya” nomli fighga oid hanafiy
mazhabidagi “Muxtasar al-viqoya” kitobiga yozgan sharhida barcha ahkomlarni
oyat va hadis bilan isbotlab bergan.

Alloh taolo uning galbiga ilmlarni joylash uchun keng qildi va Rasululloh

sollallohu alayhi vasallamning: “Alloh kimga yaxshilikni iroda qilsa, uni dinda
faqih qilib qo‘yadi”'?*, degan hadislarining isboti o‘laroq u kishiga barcha
yaxshiliklarni berdi.
Uni qidirgan kishi yo biror kitob oldida o‘tirib mutolaa qilayotganida yoki biror
olimning huzurida dars tinglayotganida topishi mumkin edi. U o‘z yurti Hirotda
bo‘lganida ham, ilm yo‘lini tutib boshqa yurtlarda bo‘lganida ham o‘z davrining
mashhur ulamolaridan ta'lim oldi, hamma joyda olim va fuzalolar davrasida mutassil
ravishda o‘z ilmini oshirishga harakat qildi. Mullo Ali al-Qori bir necha yillar
Baytulloh al-Harom ulamolaridan dars olishni o‘ziga lozim tutgani, ilm va ta'limga
kuchli rag‘bat qo‘ygani bois tez fursatda barmoq bilan sanalgudek bo‘lgan
zamonasining etuk olimlaridan bo‘lib etishdi va ular gatorida joy oldi. Ilm talab
qilishda tinmadi, diniy ilmlar majmuasi — hadis, tafsir, figh va giroat ilmi bo‘yicha
katta shuhratga ega bo‘ldi, ilmiy darajasi yuksalib, yozgan asarlari va sharhlari tezda
har tomonlarga yoyildi. Ilmiy faoliyatini yuksaltirish, davom ettirish va tarqatish
magqsadida har yili bitta mushaf — Qur'oni karim ko‘chirib yozib uni sotardi va shu
orttirgan daromadi kelgusi yilgacha etardi. Shu erda Mullo Ali al-Qorining mohir
xattot ekanligi, undan bir necha Qur'oni karim nusxalari qolgani va haligacha
mashhur mezeylarda saqlanayotganini zikr qilib o‘tish magsadga muvofigq.

124 Imom al-Buxoriy, “Sahih al-Buxoriy”, Ilm kitobi, 13-bob, 71 hadis.

239



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Al-Qori” deb nomlanishiga uning qiroat ilmida mohir va peshqadam, bu ilmda etuk
bilimdon, mustahkam va puxta egallagani sabab bo‘lib, Islom olamida ham Mullo
al-Qori nomi bilan shuhrat topgan.!?® Bu borada o‘zining yozgan asarlari va
sharhlarida bayon qilib berilgan. Ali al-Qoriy egallagan ilmi va asarlarinng mohiyati
va undan keyingi davrlarda ham insonlarga foyda keltirdi, ayni davrda u qoldirgan
ilmiy meros ilmi toliblar uchun ajoyib tadgqiqot manbai bo‘lib xizmat
qilmokda.Shayx Muhammad Abd al-Halim an-Nu'moniy alloma haqida shunday
degan:

“Ali al-Qori kutoblarini sotib topgan mablag‘ga qanoat qilib yashardi. Shu
qanoati tufayli u zuhd, iffat va taqdirga rizolik, topganiga kifoya qilish darajasiga
etdi. Odamlarga kam aralashardi. Taqvosi va ibodati kuchli edi...”.1? Imom Mullo
Ali al-Qori Makkai Mukarramada hijriy bir ming o‘n to‘rtinchi yil (1014) Shavvol
oyida (milodiy hisobda 1636 yilda) vafot etdi.!?’ Makkai Mukarramaning mashhur
al-Mu'allo gabristoniga dafn qilindi. Uning vafoti haqidagi xabar Misrga etib
borganida, Misr ulamolari al-Azhar jome'sida u kishining ilm va dinda peshvoligini
tagdirlab, ko‘pchilik bo‘lib g‘oyibdan janoza namozini o‘qidilar. Namozda
qatnashganlar soni esa to‘rt mingdan ortiq kishidan iborat edi.'”® Bu esa, Islom
olamida allomaning shuhrati balandligidan yana bir darak edi.

Xulosa. Mulla Ali Qori 0‘z davrining yirik olimlaridan biri sifatida islom ilmlari
taraqqiyotiga ulkan hissa qo‘shgan. Uning hadis, tafsir, figh va tasavvuf sohalarida
yozgan asarlart musulmon dunyosida keng tarqalgan va hozirgi kunda ham o°z ilmiy
ahamiyatini yo‘qotmagan. Ali Qorining qarashlari diniy va ma’naviy hayotda
muvozanat, ilmiy asoslanganlik va islomiy an’analarni asrash tamoyillari bilan
uyg‘unlashadi. Bugungi kunda uning merosini o‘rganish islomiy bilimlarning
yanada chuqurlashishi va musulmon jamiyatining ma’naviy hayotida mustahkam
o‘rin egallashiga xizmat qiladi.

Foydalanilgan adabiyotlar
1.Imom al-Buxoriy, “Sahih al-Buxoriy”, Ilm kitobi, 13-bob, 71 hadis.Toshkent,
Hilol-nashr 2022.
2. Muhammad al-Muhibbiy. “Xulosa al-asar fiy a'yon al-qorn al-hadiy 'ashar”. 3 jild,
185 bet;, Bayrut, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2000.

125 Muhammad al-Muhibbiy. “Xulosa al-asar fiy a'yon al-qorn al-hadiy 'ashar”. 3 jild, 185 bet; “Samt an-nujum” 4
jild, 393 bet.

126 «Al-lmam Ali al-Qori va asaruhu fiy ilm al-hadis”, 57 bet.

127 «“Ta'liyqot as-sunna” 8 bet; “Xulosa al-asar”, 3 jild, 186 bet; “Samt an-nujum”, 4 jild , 394 bet.

128 «An-niqoya” , 1 jild, 4 bet; Ash-Shavkoniy. “Al-badr at-tole". Bayrut “Dor al-
fikr”, 1989.

240



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3. Mirgot al-mafotih sharh mishkotul masobih”. Bayrut, Dor al-kutub al-ilmiyya,
hij. 1422y, mil. 2001.

4. Ali ibn Sulton Muhammad al-Qoriy .Mirkot al-mafotih sharh Mishkot al-masobih.
Qohira, “Dor al-kitob al islamiy” 1-tom 1997

5. Al-Imam Ali al-Qori va asaruhu fiy ilm al-hadis”, 57 bet. — Bayrut “Dor al-fikr”,
2000.

6. Shayx Ahmad Suad Ali. Sharh Mulla Ali ibn Sulton Muhammad al-Qoriy al-
Hanafiy ala al-figh al-akbar. — Misr, “Matbaa Mustafa al-Bobiy al-Halabiy” 1955

7 An-niqoya”, 1 jild, 4 bet; Ash-Shavkoniy. “Al-badr at-tole', Bayrut “Dor al-fikr”,
1989.

TASAVVUF ADABIYOTI RIVOJLANISHIDA KUBROVIYLIK
MAKTABINING TA’SIRI

Nurmuhammad Matkarimov

Oriental universiteti magistranti, Imom

Buxoriy xalqaro ilmiy tadqiqot markazi

xodimi, Hadis ilmi maktabi o ’qituvchisi.
+99897-199-96-07

Annotatsiya: Mazkur maqolada XIII-XIV asrlarda tasavvuf adabiyotining
rivojlanishida Kubroviylik maktabining tutgan o‘rni tahlil etiladi. Najmiddin
Kubroning tasavvufiy ta’limoti, uning amaliy va nazariy jihatlarni uyg‘unlashtirgan
falsafiy qarashlari hamda bu maktabning adabiy, ma’naviy va madaniy hayotdagi
o‘ziga xos ta’siri yoritilgan. Shuningdek, Kubroviylik tarigatining turli tarmoqlari,
ularning shakllanish jarayoni va so‘fiylik adabiyotida ramziy-badiiy ifoda
uslubining kengayishiga qo‘shgan hissasi haqida so‘z yuritiladi. Najmiddin
Kubroning “rangli nurlar iyerarxiyasi” haqidagi g‘oyalari orqali inson ruhiy
kamolotining bosqichlari hamda tasavvuf falsafasining chuqur mazmuni ilmiy
asosda izohlanadi.

Kalit so‘zlar: Tasavvuf adabiyoti, kubroviylik maktabi, Najmiddin Kubro,
ruhiy kamolot, tariqat tarmogqlari, rangli nurlar iyerarxiyasi

XIII — X1V asrlar tasavvuf tarixida alohida bir mahsuldor davrdir. Bu davrga
kelib tasavvuf ham nazariy-ilmiy nuqtai nazardan, ham amaliy jihatdan o‘zining
yuksak cho‘qqisiga ko‘tarilgan edi. Tasavvuf adabiyotining ravnaqi ham shu davrga
to‘g‘ri keladi. Aynigsa Muhiddin ibnu-l-Arabiy, Yahyo Suhravardiy, Najmiddin
Kubro singari shayxlar, Farididdin Attor, Ahmad Yassaviy, Jaloliddin Rumiy kabi
ulug® so‘fiy shoirlar tasavvuf ilmining doirasini kengaytirdilar, uni hikmat bilan
boyitdilar. Natijada tasavvuf Sharq kishisining tafakkur tarzi va axloq me’yorlarini

241



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

belgilaydigan hodisaga aylanib qoldi. Xuddi shu davrda tasavvufning Sharqda keng
tarqalgan yo‘nalishlari — tariqatlari rivoj topdi. Jumladan, yassaviylik, kubraviylik,
mavlaviya, naqshbandiylik, suhravardiya va shu kabilar.

Tasavvuf tarixi ikki davrga ajratilganidek, uning ta’limini ham ikki qismga:
amalily va nazariy tasavvuf tomonlariga ajratiladi. Amaliy tasavvufni axloqiy
me’yorlar va xulg-atvor qoidalarining muayyan tizimi tashkil etadi. So‘fiylikning
axloqiy qoidasini Abu Homid G‘azzoliy shunday ko‘rsatadi: “kambag‘allik uning
bezagi, sabr-toqat uning nagshi, qanoat qilish uning oti, ishonch uning gadr-
qimmatidir”. Nazariy tasavvuf esa ilohiy qarashlar, orifiy g‘oya va ta’limotlardir.
Tasavvuf ta’limotiga xos inson ruhiy-manaviy kamolotining asosiy bosqichlarini
ham ana shu ikki qismga ajratish mumkin. Shariat va tarigatni tasavvufning amaliy
qismi deb, marifat va haqiqatni uning nazariy bosqichlari deb tariflaydilar. [7. B.
212-219].

Tasavvufning amaliy va nazariy tomonlari haqida gap borganda, Kubroviylik
maktabining bu boradagi hissasi alohida ahamiyatga ega. Najmiddin Kubro
boshchiligida XII asrda Movarounnahr va Xorazmda shakllangan Kubroviylik
maktabi tasavvufiy tafakkur rivojiga katta hissa qo‘shgan. Bu maktab tasavvufning
amaliy jihatlarini (shariat va tariqat bosqichlarini) nazariy asoslar (ma’rifat va
haqiqat) bilan uyg‘unlashtirgan holda rivojlantirdi.

Bu maktabning asoschisi Shayx Najmiddin Kubro “Shayx al-Vali at-Tarosh”
(Avliyolar tarbiyalovchi shayx) nomi bilan mashhur bo‘lgan Najmiddin Kubro
(1145-1221) nafaqat 0‘z davrining, balki butun islom tasavvufi tarixining eng buyuk
namoyandalaridan biridir. U o‘z davrining eng yetuk so‘fiylari qatoriga kirib,
o‘zining ta’limoti va ijodi bilan tasavvufiy yo‘nalishga yangi qirralar kiritdi.
Kubroviylik maktabi nafaqat tasavvuf falsafasi, balki uning adabiy, lingvistik va
ma’naviy jihatlarining rivojlanishida ham o‘ziga xos rol o‘ynadi.

Najmiddin Kubro, tasavvuf tarixida “Dinning yulduzi” va “Avliyolar
tarbiyachisi” deb atalgan, Xorazmda ilmiy va ma’naviy hayotning rivojiga ulkan
hissa qo‘shdi. U Xorazmning boy ilmiy muhitida voyaga yetib, ilmiy va tasavvufiy
ta’limni o‘zlashtirdi. Shayxning ta’limoti tasavvufning chuqur nazariy asoslarini
amaliy yo‘nalishlar bilan uyg‘unlashtirdi.

Kubroviylik tariqati XIII-XV asrlarda Markaziy Osiyo, Eron, Kashmir,
Hindiston va Yaman hududlarida keng tarqalib, o‘zining shariat va tasavvuf
uyg‘unligiga asoslangan talqini orqali mintaganing ma’naviy-madaniy hayotida
muhim rol o‘ynadi. Bu tariqat tasavvufiy g‘oyalarning nazariy va amaliy jihatlarini
shariat qoidalari bilan birlashtirib, inson ruhiy kamolotining yo‘nalishlarini
belgilashda qoidalar tashkil gilgan.

242



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Najmiddin Kubro ta’sis etgan kubraviya tariqati vaqt o‘tishi bilan turli
tarmoqlarga bo‘linib, o‘ziga xos shakllarga ega bo‘ldi. Najmiddin Kubroning
shogirdlari kubraviya tariqatining birinchi avlodini tashkil etgan bo‘lsa, keyingi
avlodlar Fors va boshga hududlarda bu tariqatni yangi usullar bilan rivojlantirdilar.
Har bir tarmoq o‘z shayxi va muridlari orqali Najmiddin Kubroning ta’limotiga
bog‘langan holda tasavvuf falsafasi va shariatni talqin qilishda turli yo*‘nalishlarni
ishlab chiqdi, bu esa tarigatning mintagadagi ma’naviy ta’sirini yanada kengaytirdi.
Manbalar quyidagi tarmoqlarni qayd etgan:

- Kubraviya-Hamadoniya: Uni Sayid Ali Hamadoniy (vafoti 781/1380yil) asos
solgan. Bu Kashmir o‘lkasidagi kubraviya tarigatining asosidir.

- Kubraviya-Nuriya: Shayx Nuriddin Isfaroyiniy tomonidan asos solingan.

- Kubraviya-Rukniya: Rukniddin Aloudavla Simnoniy (vafoti 745/1345)ga
nisbat beriladi.

- Kubraviya-Jardusiya: Bu kubraviya tariqatining sakkizinchi hijriy asrdagi
to‘rt asosiy tarmog‘ining so‘nggisi.

- Zahabiya-Ig‘tishoshiya: Bu kubraviya tariqatining bir tarmog‘i bo‘lib, uni
Shayx Is’hoq Xatloniy to‘qqizinchi hijriy asrda asos solgan. U Sayyid Abdulloh
Mashhadiyga bog‘lanadi.

- Nurbaxshiya: Xurosonlik tarmoq bo‘lib, uni Shayx Muhammad Nurbaxsh
(vafoti 869/1465) asos solgan.

- Aydrusiya: kubraviyaning Yamandagi tarmog*i.

- Firdavsiya: kubraviyaning Hindistondagi tarmog‘i. [4. B. 84].

Bu tarmoqlarning barchasi o‘zlarining birinchi shayxi Najmiddin Kubroning
tasavvufiy xususiyatlarini o‘zida mujassam etgan. Ularning barchasi tasavvufning
shariatga muvofiqligini ko‘rsatishga, tasavvufiy haqiqatlarning shar’iy asoslarini
ta’kidlashga e’tibor berganlar.

Kubroviylik maktabining tamoyillar tasavvufiy adabiyotga yangi mazmun va
uslub kiritgan. Xususan: Ruhiy poklanish va qalb tarbiyasi: Kubroviylik maktabida
inson qalbini ma’naviy poklash, uning ilohiy haqiqatni anglashdagi roli va
ahamiyatiga katta e’tibor qaratilgan.

Kubroviylik maktabining tasavvufiy adabiyotga qo‘shgan hissasi ramziy va
badiiy ifoda vositalarini keng qo‘llashidir. Bu uslub orqali murakkab tasavvufiy
tushunchalar sodda, ammo chuqur ma’no bilan ifodalangan.

Mavjud ma’lumotlarga ko‘ra, Najmiddin Kubro islom tasavvuf tarixida
o‘zining so‘fiyona fikrlarini va tasavvuf yo‘liga kirgan solikning ma’naviy yuksalish
bosqichlarini rangli nurlar iyerarxiyasi asosida tushuntirgan birinchi so‘fiy sifatida
tanilgan. U qat’1y riyozat mashqlaridan so‘ng erishgan ushbu rangli nurlar tizimiga
asoslangan g‘oyalarini keyinchalik mashhur shogirdi Najmiddin Doya (Roziy)

243



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

hamda uning tarigat yo‘lini davom ettirgan Alauddavla Simnoniy (v. 736/1336)
qabul qilib, yanada rivojlantirganlar. [2. B. 95; 1. B. 234; 6. B. 327-335; 8. B. 6-10].

Albatta, Najmiddin Kubrodan avval ham mavjudotni nur orqali izohlagan
Ishroq hikmatining asoschisi Suhravardiy tomonidan nurlar iyerarxiyasi yoki
mistitsizm shakllangan edi. U modda olamini qorong‘ulik va qora rang bilan,
Jabroilni qizillik bilan, Jabroilning qanotlarini esa oq va qora ranglar bilan
tasvirlagan. [3. B. 111; 9. B. 228; 207-223]. Biroq, tasavvufiy va irfoniy nuqtai
nazarni, ya’ni solikning ruhiy martabalarini nurdan-nurga, rangdan-rangga o°‘sish
shaklida tushuntirgan va shu jihatdan tasavvufda ranglar nurlar piramidasining
asoschisi hisoblangan birinchi so‘fiy — Najmiddin Kubro deb tan olinadi. [2. B. 272-
275]

Najmiddin Kubroning rangli nurlar iyerarxiyasining eng quyi nuqtasi — qora
nur bo‘lib, bu moddiy dunyoning jismoniy zulmatini anglatadi. Bu yerda “nur
ranglarini mushohada qilish” deganda moddiy dunyodagi aniq ranglarni ko‘rish
nazarda tutilmaydi. Chunki moddiy dunyo va unga oid barcha sezgilar aslida
qorong‘u va qora nurdan iboratdir. Shu sababdan, ko‘zlar yopilmasdan Najmiddin
Kubroning so‘zlagan rangli nurlarini ko‘rish mumkin emas. [5. B. 122]

Ya’ni, moddiy dunyoning jozibasidan xoli bo‘lmasdan, jismoniy narsalardan
uzilmasdan, moddiy ranglarga nisbatan “ko‘r” bo‘lmasdan va shu yo‘l bilan moddiy
ko‘zlar moddiy borliglarga yopilmasdan, boshqa so‘z bilan aytganda, moddiy
olamdan wuzilib, ruhiy sayohatga kirishmasdan, sezgidan tashqari nur va ranglar
orasida martabadan martabaga ko‘tarilish mumkin emas. Shunday ekan, faqat qalb
ko‘zi bilan idrok etilishi mumkin bo‘lgan bu rangli nurlarni ko‘rishning birinchi
sharti, moddiy ko‘zlarni yopishdir.

Xulosa qilib shuni aytish mumkin-ki, kubroviylik maktabi tasavvufning amaliy
vanazariy jihatlarini uyg‘unlashtirgan holda, tasavvufiy adabiyot rivojiga katta hissa
qo‘shgan. Ushbu maktab XIII-XV asrlarda Markaziy Osiyo, Hindiston, Eron, va
Yaman kabi hududlarda keng tarqalib, shariat va tarigatni nazariy asoslar bilan
birlashtirish orqali o‘ziga xos falsafiy tizim yaratdi. Shayx Najmiddin Kubroning
“Favoihu-l-jamol va favotihu-l-jalol” asari nafaqat tasavvuf falsafasi, balki uning
adabiy-uslubiy boyligini ham namoyon etgan muhim manbalardan biridir.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Baltaci, Hasan. Necmeddin Daye Razi. — Istanbul: Insan Yayinlar,
2011. —s. 234,

2. Corbin, Henry. Insan-i Nurani der Tasavvuf-i Irani. (Cev. Feramerz
Cevahiri Neya). — Tahran: Intisarat-i Gulban, 2013. —s. 95.

3. Corbin, Henry. Zaman-i Edvari der Mazdayesna ve irfan-i Ismailiye.
(Cev. 1. Rahmeti). — Tahran: Intisarat-i Sofya, 1394. —s. 111.

244



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

4. Doktor Yusuf Zaydon. “Favoihu-l-jamol va favotihu-l-jalol” asarini
tahqiqi. Qohira: Dar Su‘ad as-Sabboh, 1994-yil. — B. 84.

5. Najmiddin Kubro. Favoihu-l-jamol va favotihu-l-jalol. Qohira: Dar
Su‘ad as-Sabboh, 1994-yil. — B. 122.

6. Orhan, Kamil Zeki. Alatiddevle Simnani ve Tasavvufl Gorisleri.
[Doktora tezi]. — Istanbul: Marmara Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, 2016. —
s. 327-335.

7. Raxmanov Abdimalik Ergashevich. Tasavvuf falsafasi tarixida
naqshbandiylik ta’limotining o‘rni. European Journal of Interdisciplinary Research
and Development. 2023 y. May. 212-219- betlar.

8. Simnani, Alaiiddevle. Risale-1 Niriyye. — Maarif Dergisi, c. 13, say1 1,
1375. —s. 6-10.

9. Siihreverdi. (1375a). Akl-1 Surh. I¢inde Mecmua-yi Musannefat (2. bs,
C. 3). Intisarat-i Muessese-i Mutalaat ve Tahkikat-i Ferhengi. s. 228. Siihreverdj,
Sihabiiddin Yahya. Akl-1 Surh. I¢inde Mecmua-yi Musannefat (2. bs., C. 3). —
Tahran: Intisarat-i Muessese-i Mutalaat ve Tahkikat-i Ferhengi, 1375a. —s. 228.

GLOBAL HUQUQIY MADANIYATNING RIVOJIDA TASAVVUF AXLOQI
VA ADOLAT KONSEPSIYASI

Shodiyeva Dilshoda G ‘ulomjonovna

Buxoro davlat pedagogika instituti,
Ijtimoiy-gumanitar fanlarni o ‘qitish
metodikasi (huquq ta'limi) yo ‘nalishi,
2-kurs magistri, +998941223075.

Annotatsiya. Mazkur maqolada global huquqiy madaniyat rivojida tasavvuf axloqi
va adolat konsepsiyasining o‘rni tahlil gilinadi. Tasavvuf falsafasi insonning ichki
poklanishi, adolat, rahm-shafqat va halollik tamoyillariga asoslanadi. Ushbu
gadriyatlar zamonaviy huquqiy tizimlarda inson huquqlari, tenglik va ijtimoiy
mas’uliyat tushunchalarining shakllanishiga bevosita ta’sir ko‘rsatgan. Aynigsa,
Yaqin Sharq va Markaziy Osiyo mutasavviflarining asarlarida adolat — jamiyat
barqarorligining asosiy mezoni sifatida talqin etiladi. Maqolada tasavvuf axloqi va
global huquqiy madaniyat o‘rtasidagi falsafiy hamda etik bog‘ligliklar ochib
berilgan. Shu bilan birga, Forobiy, G‘azzoliy, Bahouddin Nagshband, va Jaloliddin
Rumiy kabi mutafakkirlarning g‘oyalari global adolat va insonparvarlik
tamoyillarini  shakllantirishdagi o‘rni yoritilgan. Tadqiqot natijalari shuni
ko‘rsatadiki, tasavvuf axloqi nafaqat diniy-falsafiy, balki ijtimoiy-huquqiy sohada
ham universal qadriyatlar tizimini yaratgan.

245



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Kalit so‘zlar: tasavvuf, axloq, adolat, huquqiy madaniyat, inson huquqlari, Forobiy,
G‘azzoliy, Rumiy, Nagshband, ijtimoiy adolat.

Global huquqiy madaniyatning shakllanishi insoniyat tarixida chuqur falsafiy,
diniy va axloqiy ildizlarga ega jarayondir. Har bir jamiyatning huquqiy qadriyatlari,
adolat haqidagi tasavvurlari va axloqiy mezonlari o‘ziga xos tarixiy rivoj yo‘lini
bosib o‘tgan. Shu jarayonda tasavvuf ta’limoti — inson kamoloti, adolat,
bag‘rikenglik va rahm-shafqat g‘oyalariga asoslangan ruhiy-falsafiy maktab sifatida
muhim o‘rin tutadi. Tasavvuf axloqi nafaqat diniy hayotning bir bo‘lagi, balki inson
va jamiyat o‘rtasidagi muvozanatni ta’minlovchi, adolatni hayot mezoniga
aylantiruvchi universal gadriyatlar tizimidir.

Tasavvuf tafakkurining asosiy maqgsadi insonni ichki poklik, halollik,
haqiqatparvarlik va boshqalar manfaatini o‘zidan ustun qo‘yish g‘oyalari orqali
kamolga yetkazishdir. Bu jihatlar global huquqiy madaniyat tamoyillari bilan
uyg‘unlashadi, chunki har qganday huquqiy tizimning asosi — adolat va
insonparvarlikdir. Tasavvuf allomalari, xususan, Abu Nasr Forobiy, Imom
G‘azzoliy, Bahouddin Nagshband, va Jaloliddin Rumiy asarlarida inson huquqlari,
tenglik va ijtimoiy mas’uliyat masalalari chuqur falsafiy tahlil gilingan. Ularning
fikricha, adolat — bu insonni 0‘z nafsidan ustun qo‘ygan holda boshqalarga foyda
yetkazish, jamiyatda tinchlik va muvozanatni saqlashdir.

Zamonaviy huquqiy tizimlarda, xususan, BMT inson huquqlari deklaratsiyasi
va xalqaro adolat tamoyillarida tasavvuf falsafasiga xos axloqiy g‘oyalar bevosita
yoki bilvosita aks etgan. Masalan, inson sha’ni va qadr-qimmatini oliy gadriyat
sifatida e’tirof etish, bag‘rikenglik, diniy va madaniy xilma-xillikka hurmat bilan
qarash — tasavvuf axloqining asosiy ustunlaridir. Shu nuqtayi nazardan, tasavvuf
falsafasi global huquqiy madaniyatni shakllantirishda ruhiy va axloqiy manba
vazifasini o‘taydi.

Bugungi kunda adolat konsepsiyasini tasavvuf asosida o‘rganish nafaqat
falsafiy, balki ijtimoiy-huquqiy ahamiyat kasb etadi. Jahon miqyosida huquqiy ongni
yuksaltirish, inson huquqlarini ta’minlash, tinchlik va barqarorlikni saglash uchun
tasavvufning axloqiy mezonlari o‘z dolzarbligini yo‘qotmagan. Tasavvuf g‘oyalari
asosidagi adolat konsepsiyasi zamonaviy global muhitda ham universal qadriyatlar
tizimini yaratish, millatlararo totuvlikni mustahkamlash va insoniyat manfaatlarini
birlashtirishda muhim nazariy poydevor bo‘lib xizmat qilmoqda. Shu bois, tasavvuf
axloqi global huquqiy madaniyat rivojida faqat tarixiy meros emas, balki amaliy
yo‘nalishda ham ahamiyatli metodologik asosdir.

Tasavvuf — islom falsafasining chuqur ma’naviy-axloqiy yo‘nalishlaridan
biri bo‘lib, insonning ichki dunyosi, ma’naviy poklanishi va jamiyatdagi o‘rni

246



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

haqida mukammal ta’limotdir. U shaxsni nafsdan yuksak qo‘yadi, insonni Haqqga
yaqinlashtirish va boshqalarga adolatli munosabatda bo‘lishga o‘rgatadi. Tasavvufda
axloq tushunchasi “ihson” — ya’ni yaxshilik qilish, “adl” — ya’ni adolat, va
“rahma” — ya’ni rahm-shafqat bilan chambarchas bog‘liq.[2]

Tasavvuf axloqining asosiy maqsadi insonni komillikka yetkazish, ya’ni
“insoni komil” darajasiga ko‘tarishdir. Bu daraja shaxsning nafaqat diniy e’tiqodda,
balki ijtimoiy va huquqiy faoliyatida ham adolatli, halol, mas’uliyatli bo‘lishini
tagozo etadi. Shuning uchun ham tasavvuf axloqi insonparvarlik tamoyillarini
chuqur ifoda etgan falsafiy tizim sifatida global huquqiy qadriyatlarga ta’sir

ko‘rsatgan.
Forobiy, G*‘azzoliy, Ibn Sino, Jaloliddin Rumiy, va Bahouddin Nagshband
kabi mutafakkirlarning asarlarida tasavvuf axloqi — nafaqat diniy-ruhiy, balki

styosly va huquqiy tizimlarning axloqiy poydevori sifatida talqin qilingan. Forobiy
“Fozil shahar” konsepsiyasida adolatni jamiyatning bosh mezoni sifatida ko‘rsatadi.
Uningcha, har bir inson 0‘z vazifasini adolat asosida bajarsa, jamiyat muvozanat va
barqarorlikka erishadi.

Imom G‘azzoliy esa “lhyo ulum ad-din” asarida insonning halol yashashi,
huquq va burchlarini anglab yetishi, nafsni tiyish — adolatga eltuvchi yo‘l ekanini
ta’kidlaydi. Unga ko‘ra, adolat — bu insonning o°z nafsini jilovlab, boshqalarning
huquqini tan olishidir. Shu tariga tasavvuf axloqi global huquqiy madaniyatda
mavjud bo‘lgan “inson huquqlari”, “tenglik” va “burch” tushunchalari bilan
uyg‘unlashadi.[1, 180-b]

Adolat tushunchasi insoniyat tarixida barcha falsafiy maktablarda markaziy
o‘rin tutgan. Biroq tasavvuf falsafasida adolat nafaqat ijtimoiy me’yor, balki ruhiy-
axlogly muvozanatni ta’minlovchi kuch sifatida talqin etiladi. Tasavvufda
adolatning uch darajasi ajratiladi:

[Imiy adolat — insonning haqiqatni bilishi va uni to‘g‘ri anglash qobiliyati;

Amaliy adolat — insonning boshqalar bilan munosabatlarida halollik va
xolislikni saqlashi;

[lohiy adolat — Hagning barcha mavjudotga nisbatan teng va rahmli bo‘lishi.

Zamonaviy global huquqiy madaniyatda adolat konsepsiyasi inson huquqlari,
erkinlik va ijtimoiy tenglik prinsiplarida ifodalanadi. Bu esa tasavvufning asosiy
g‘oyalari bilan uyg‘unlashadi. Masalan, Rumiy o‘z asarlarida “insonlar orasidagi
fargni na rang, na millat, balki yurakdagi niyat belgilaydi”, deya adolatning
universalligini ta’kidlaydi.

Global huquqiy madaniyat — insoniyatning umumiy qadriyatlari, axloqiy
me’yorlari va huquqiy tizimlari uyg‘unlashgan murakkab hodisadir. Unda inson

247



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

sha’ni, qadr-qimmati va huquqlari eng oliy qadriyat sifatida tan olinadi. Tasavvuf
axloqi esa ana shu gadriyatlarning ma’naviy poydevorini shakllantiradi.

Tasavvufda inson — “olamning markazi”, “ilohiy sirni o‘zida mujassam etgan
mavjudot” sifatida qaraladi. Shu sababli unga nisbatan adolatli, rahmli va
mas’uliyatli munosabatda bo‘lish zarur. Bu g‘oya zamonaviy xalgaro huquqda inson
huquglarini himoya qilish, ijtimoiy adolatni ta’minlash, irqiy va diniy kamsitishlarga
qarshi kurashish kabi tamoyillarning ma’naviy ildizini tashkil etadi.[2, 195-b]

Forobiy va G‘azzoliy ta’limotlari G‘arb huqugshunosligiga ham bilvosita
ta’sir ko‘rsatgan. Aynigsa, Renessans davrida musulmon Sharqining axloqiy-falsafiy
qarashlari Yevropa huquqiy tafakkuriga kirib kelgan. Masalan, Tomas Akvinskiy,
Jon Lokk va Monteske g‘oyalarida “tabiiy huquq” konsepsiyasi tasavvufdagi “ilohiy
adolat” tushunchasiga yaqin turadi.

Shuningdek, Rumiy va Nagshbandning “sokinlikda adolat” va “dil pokligi
bilan boshqalarga xizmat qilish” g‘oyalari bugungi global etik kodekslar, xalgaro
tashkilotlarning axloqiy prinsiplarida o‘z ifodasini topgan. BMT, YUNESKO va
Yevropa Kengashi tomonidan ilgari surilgan “madaniyatlararo muloqot”,
“bag‘rikenglik” va “inson gadr-qimmatiga hurmat” g‘oyalari tasavvuf axloqining
zamonaviy talqinidir.[3, 160-b] Tasavvufda axloq tushunchasi “nafsni jilovlash” va
“adolatli yashash” g‘oyalari bilan chambarchas bog‘liq. Bu jihatdan u huquqiy
madaniyatda fuqarolik mas’uliyati, burch va ijtimoiy adolatni anglash kabi
kategoriyalar bilan uyg‘unlashadi.

Nagshbandiylik tarigatida “dil ba yoru, dast ba kor” (ko‘ngil Ollohda, qo‘l
mehnatda) shiori nafaqat diniy, balki ijtimoiy-huquqiy mas’uliyatni ham bildiradi.
Bu prinsip global fuqarolik madaniyati va halollik etikasi bilan mos keladi. Har bir
inson o‘z vazifasini mas’uliyat bilan bajarib, boshqalarning huquqglariga hurmat
bilan yondashsa, jamiyatda huquqiy barqarorlik ta’minlanadi.

Bugungi kunda korrupsiya, inson huquqlarining buzilishi, tengsizlik kabi
global muammolar tasavvuf axloqidagi “adolat” konsepsiyasini qayta o‘rganish
zaruratini kuchaytirmoqda. Chunki tasavvuf adolatni faqat tashqi qonun bilan emas,
ichki vijdon bilan o‘lchaydi. G*azzoliy ta’biri bilan aytganda, “adolatli jamiyat —
bu avvalo adolatli qalblar jamiyatidir.” Shu bois, huquqiy tizimni
mukammallashtirish faqat qonunlar bilan emas, balki axloqiy tarbiya bilan ham
bog‘liq.

Global etik tizimlar — insoniyat tomonidan gabul gilingan umumiy axloqiy
me’yorlar majmui bo‘lib, ular xalgaro huquqiy institutlar faoliyatida asosiy
yo‘nalish sifatida qaraladi. Tasavvuf axloqi bu tizimlarga chuqur falsafiy mazmun
qo‘shadi. Unga ko‘ra, inson faqat o‘z manfaatini emas, balki butun jamiyat va tabiat
manfaati uchun yashashi kerak.

248



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Bu g‘oya hozirgi kunda ekologik huquq, insonparvarlik huquqi, migratsiya
siyosati va tinchlikni saqlash sohalarida o‘z ifodasini topgan. Rumiy ta’biri bilan
aytganda: “Yer — barchamizniki, adolat — barchamizning yuragimizda bo‘lishi
kerak.”[4, 174-b] BMT tomonidan ishlab chiqilgan ‘“Bargaror rivojlanish
magqsadlari” (SDGs) tasavvuf axloqgiga yaqin bo‘lgan qadriyatlarga asoslanadi.
Aynigsa, “Adolatli jamiyatlar”, “Tinchlik va hamkorlik™ kabi yo‘nalishlar Rumiy va
Nagshband g‘oyalarini eslatadi.

Tasavvuf ta’limotlari huquqiy ongni tarbiyalashda ham muhim rol o‘ynaydi.
Insonni axlogan pok, vijdonan halol bo‘lishga chaqirish — huquqiy madaniyatning
eng samarali yo‘lidir. Tasavvufda insonning yurak pokligi uning ijtimoiy burchini
anglash darajasini belgilaydi. Shu bois, tasavvuf fagat diniy yo‘nalish emas, balki
tarbiyaviy maktab hamdir.

O‘zbekiston, Turkiya, Eron, Hindiston va boshqa mamlakatlarda tasavvuf
g‘oyalariga asoslangan ta’lim dasturlari huquqiy va axloqiy tarbiya tizimiga
kiritilmogda. Bu tajribalar shuni ko‘rsatadiki, axloqiy qadriyatlar asosida
tarbiyalangan yoshlar qonunlarga nisbatan ongli, adolatli va bag‘rikeng
munosabatda bo‘ladilar.

Bugungi global huquqiy tizimda inson huquqlari, ijtimoiy tenglik, diniy
erkinlik, ekologik mas’uliyat va bag‘rikenglik kabi qadriyatlar tasavvufning falsafiy
asoslari bilan mushtarakdir. Xalgaro konvensiyalar, inson huquqlari deklaratsiyasi
va madaniyatlararo muloqot tashabbuslari — tasavvufning ruhiy ta’sirini aks
ettiradi.

Masalan, YUNESKO tomonidan nishonlanayotgan “Jaloliddin Rumiy yili”,
“Bahouddin Nagshband merosi” kabi xalqaro tadbirlar global miqyosda tasavvuf
qadriyatlarining huquqiy va madaniy ahamiyatini ko‘rsatmoqda.[5, 132-b] Tasavvuf
axloqi global huquqiy madaniyat rivojida falsafiy, axloqiy va ruhiy manba sifatida
xizmat qiladi. U insonni nafaqat qonunlarga bo‘ysunuvchi fuqaro, balki adolatni
yuragida his etuvchi axloqiy mavjudot sifatida tarbiyalaydi. Forobiy, G‘azzoliy,
Rumiy va Nagshband g‘oyalaridagi adolat konsepsiyasi bugungi global dunyo
uchun ham dolzarbdir — chunki adolat fagat qonun bilan emas, balki vijdon bilan
amalga oshadi.

Shunday qilib, tasavvuf axloqi va adolat konsepsiyasi global huquqiy
madaniyatni shakllantirishda insoniyatning ma’naviy merosi, axloqiy o‘zlikni
anglash va umumiy qadriyatlarni birlashtirishda beqiyos o‘rin tutadi.

Xulosa o‘rnida ta’kidlash joizki, tasavvufning axloqiy va falsafiy merosi
zamonaviy global huquqiy madaniyatni yanada insonparvar, adolatli va ma’naviy
jihatdan yuksak darajaga ko‘tarishda beqiyos o‘rin tutadi. Shu bois, huqugshunoslik,
falsafa va dinshunoslik sohalarida tasavvuf ta’limotini chuqur o‘rganish, uning

249



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

adolat konsepsiyasini zamonaviy huquqiy nazariya bilan uyg‘unlashtirish insoniyat
kelajagi uchun muhim ilmiy-amaliy vazifa bo‘lib qolmoqda.
Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati

1. Komilov, N. Tasavvuf va inson kamoloti. Toshkent: Ma’naviyat, 2001. —
180 b.

2. Xayriddinov, A. Global huquqiy madaniyat va ma’naviy qadriyatlar.
Toshkent: TDYuU nashriyoti, 2019. — 195 b.

3. Rahmonov, B. Adolat va inson huqugqlari falsafasi. Samarqgand: Zarafshon,
2021.-160 b.

4. Yunusov, I. Islom falsafasi va axloqiy tafakkur tarixidan lavhalar. Toshkent:
Yangi asr avlodi, 2015. — 174 b.

5. Sodiqov, Sh. Tasavvuf va adolat konsepsiyasi global kontekstdagi o‘rni.
Termiz: TIESU nashriyoti, 2023. — 132 b.

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI

Usmonov Adiz Mansurxo'jayevich
Buxoro Davlat Universiteti

islomshunoslik yo ‘nalishi magistranti
1lmiy rahbar: (PhD) L.Xaitov

Annotatsiya. Ushbu maqolada tasavvuf ta’limotining ijtimoiy barqarorlikka
ko‘rsatadigan ta’siri chuqur tahlil etilgan. Tasavvuf — bu inson qalbini yomon
illatlardan tozalash, ruhiy komillikka erishish va Allohga muhabbat asosida
jamiyatda tinchlik va totuvlikni garor toptirishga xizmat giluvchi ma’naviy-axloqiy
ta’limotdir. Maqolada tasavvufning asosiy g‘oyalari — mehr-oqibat, sabr, halollik,
kechirimlilik, bag‘rikenglik kabi fazilatlarning jamiyat barqarorligidagi o‘rni
yoritilgan. Shuningdek, tasavvufning ijtimoiy birdamlikni mustahkamlash,
ziddiyatlarni yumshatish va insonlar o‘rtasida o‘zaro hurmatni kuchaytirishdagi
ahamiyati tahlil qilingan. Maqolada Bahouddin Nagshband, Ahmad Yassaviy,
Najmiddin Kubro kabi buyuk mutasavviflarning ijtimoiy hayotga oid g‘oyalari
misolida tasavvufning amaliy ahamiyati ko‘rsatib o‘tilgan. Shuningdek, bugungi
globallashuv va ma’naviy inqiroz davrida tasavvuf qadriyatlarining yoshlar
tarbiyasidagi, millatlararo va dinlararo totuvlikni mustahkamlashdagi o‘rni ochib
berilgan.

Tadqiqot natijalariga ko‘ra, tasavvuf faqgat diniy-falsafiy yo‘nalish emas, balki
jjtimoily hayotni barqarorlashtiruvchi, insonlarni birlashtiruvchi va ma’naviy
uyg‘onishga undovchi kuch sifatida talqin etiladi. Shu boisdan, tasavvuf

250



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

qadriyatlarini chuqur o‘rganish va ularni zamonaviy tarbiya hamda jamiyat hayotiga
tatbiq etish dolzarb ahamiyat kasb etadi.

Kalit so‘zlar. Tasavvuf, ijtimoiy barqarorlik, komil inson, mehr-oqibat,
bag‘rikenglik, sabr, kechirimlilik, nafs, totuvlik, ma’naviyat.

Insoniyat tarixida ma’naviyat va ruhiy poklik jamiyat taraqqiyotining eng
muhim omillaridan biri bo‘lib kelgan. Har bir davrda ijtimoiy barqarorlikni
ta’minlash, insonlar o‘rtasida mehr-oqibat va totuvlikni mustahkamlash uchun turli
g‘oyaviy yo‘nalishlar paydo bo‘lgan. Ana shunday muhim yo‘nalishlardan biri —
tasavvuf bo‘lib, u islom ta’limotining ichki, ma’naviy-axloqiy jihatini chuqur
tushuntiruvchi yo‘nalish sifatida shakllangan.

Tasavvuf insonni nafaqat Allohga yaqinlashtirish, balki jamiyatda tinchlik,
adolat va hamjihatlikni qaror toptirishga da’vat etadi. Unda inson galbini yovuz
niyatlardan poklash, boshqalarga mehr bilan gqarash, nafsni tiyish, sabr va
kechirimlilik kabi fazilatlar asosiy o‘rinni egallaydi. Shu sababli tasavvuf faqat diniy
yoki falsafiy yo‘nalish emas, balki ijtimoiy hayotni barqarorlashtiruvchi kuch
sifatida ham muhim ahamiyat kasb etadi.

Bugungi globallashuv  davrida insonlar o‘rtasidagi munosabatlar
murakkablashib borayotgan bir paytda, tasavvufning insonparvarlik g‘oyalari
yanada dolzarb bo‘lib bormoqda. U nafaqat shaxsiy hayotda, balki jamiyat
miqyosida ham tinchlik, totuvlik va bag‘rikenglikni ta’minlashda asosiy manba
bo‘lib xizmat qiladi. Shu boisdan, tasavvufning ijtimoiy barqarorlikka ko‘rsatadigan
ta’sirini o‘rganish bugungi kunda ilmiy va amaliy jihatdan katta ahamiyat kasb etadi.

Tasavvuf insonning ichki dunyosini poklash, Allohga muhabbat orqali komil
insonlik darajasiga erishishni magsad qilgan ta’limotdir. U Qur’on va Sunnatga
asoslangan holda, inson qalbini g‘azab, hasad, kibr, manmanlik kabi yomon his-
tuyg‘ulardan tozalashni va ularning o‘rniga mehr, sabr, shukr, kamtarlik va halollikni
joylashtirishni targ‘ib etadi.

Tasavvufning asosiy g‘oyalaridan biri — “ichki poklik — tashqi tinchlik
garovi”'?® degan tamoyildir. Ya’'ni, inson o‘z qalbida osoyishtalik va muhabbatni
topmasa, jamiyatda ham barqarorlik bo‘lmaydi. Shu ma’noda, tasavvuf inson
qalbida tinchlik va Allohga sadogatni shakllantirib, u orqali jamiyatda ham
tinchlikni garor toptirishga xizmat qiladi.

Tasavvufda “komil inson” tushunchasi alohida o‘rin tutadi. Komil inson — bu
o‘z nafsini yenggan, boshqgalarga foyda yetkazuvchi, adolatli, mehr-shafqatli
shaxsdir. Bunday insonlar jamiyatning barqgarorligini mustahkamlovchi tayanchdir.

129 Bahouddin Nagshband, Ahmad Yassaviy, Imom G‘azzoliy, Jaloliddin Rumiy kabi mutasavviflarning fikrlari
251



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tasavvuf ta’limotida har bir inson o‘zini doimo tarbiyalash, o‘z ustida ishlash va
jamiyatga foyda keltirishga da’vat etiladi.

Buyuk mutasavviflar — Ahmad Yassaviy, Bahouddin Naqshband,
Najmiddin Kubro kabi allomalar o‘z tarigatlarida insonning ruhiy komilligi bilan
bir qatorda, jamiyatdagi axloqiy muhitni sog‘lomlashtirish masalasiga ham katta
e’tibor berganlar. Masalan, “Dil ba yoru, dast ba kor” (“Ko‘ngil Allohda, qo‘l ishda
bo‘lsin”®%) degan hikmatli so‘zi orqali insonni faoliyatda, mehnatda, halollikda
sobit bo‘lishga undagan.

Demak, tasavvufning asosiy qadriyatlari — mehr-oqibat, sabr, kamtarlik,
halollik, bag‘rikenglik va adolat jamiyat hayotida ijtimoiy barqarorlikni
ta’minlovchi asosiy omillardandir.

Tasavvuf ta’limoti insonlar o‘rtasida mehr-oqibat, hamjihatlik va
bag‘rikenglikni mustahkamlashni o‘zining eng muhim magsadlaridan biri deb
biladi. Mutasavviflar fikricha, insonlar Allohning bandalari sifatida bir-biriga mehr
bilan, adolat va hurmat asosida munosabatda bo‘lishlari kerak. Shaxslar o‘rtasida
totuvlik bo‘lmagan joyda jamiyatda barqarorlik bo‘lishi mumkin emas. Shu bois
tasavvuf g‘oyalari ijtimoiy birdamlikni kuchaytiruvchi, dushmanlik va adovatni
kamaytiruvchi kuch sifatida namoyon bo‘ladi.

Tasavvufda “muhabbat yo‘li” markaziy o‘rinda turadi. Inson Allohni chin
dildan sevsa, Uning yaratgan bandalarini ham sevishga majbur bo‘ladi. Shunday
muhabbat asosida insonlar bir-biriga nisbatan mehribon, kechirimli va rahmdil
bo‘lib, jamiyatda tinchlik va totuvlik muhitini yaratadi. Bu holat, o‘z navbatida,
1jtimoiy birdamlikning mustahkamlanishiga olib keladi.

Tasavvuf tarixida ko‘plab tariqatlar va jamoalar xalq orasida axloqiy poklik,
saxovat, halollik va mehnatsevarlikni targ‘ib qilib kelganlar. Zikr majlislari,
suhbatlar va murshidlar o‘gitlari orqali insonlar o‘zaro mehr-oqibatga, yordam va
hamjihatlikka da’vat etilgan. Aynigsa, Naqshbandiya,'*! Yassaviya,'*? Qodiriya’
tariqatlarida “xalq ichida, xalq bilan birga yashash™ g‘oyasi ilgari surilib, ijtimoiy
hayotdagi birlikni mustahkamlashga katta hissa qo‘shilgan.

Tasavvufning bu jihati kambag‘allarga, yetimlarga, beva-bechoralarga
yordam ko‘rsatish, sadaga va ehson qilish, adolatni ustuvor bilish kabi amaliy ishlar
orgali ham namoyon bo‘lgan. Bu qadriyatlar tufayli jamiyatda insonlar bir-biriga
yelkadosh bo‘lib, o‘zaro ishonch va hamkorlik mubhitini yaratganlar.

130 Bahouddin Nagshband

131 Bahouddin Nagshband (1318-1389 vyillar)

132 Ahmad Yassaviy (taxminan 1103-1166 yillar)
133 Abdulgodir Jiloni (1077-1166 yillar)

252



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Shunday qilib, tasavvuf ijtimoiy birdamlikni ta’minlovchi, insonlar
o‘rtasidagi mehr, bag‘rikenglik va o‘zaro hurmatni kuchaytiruvchi muhim ma’naviy
omildir.

Jamiyatda ziddiyatlar, kelishmovchiliklar va nizo holatlari har ganday davrda
mavjud bo‘lgan. Bunday holatlar ijtimoiy bargarorlikni buzuvchi omillar sifatida
qaraladi. Tasavvuf ta’limoti esa bu muammolarga ruhiy-axloqiy nuqtayi nazardan
yondashib, mojarolarni tinchlik, sabr va kechirimlilik asosida hal etishni targ‘ib
etadi.

Tasavvufda insonning eng katta dushmani — bu uning nafsi hisoblanadi. Nafs
kishini g‘azab, hasad, kibr va adovatga undaydi. Mutasavviflar inson avvalo o‘z
nafsi bilan kurashsa, tashqi dushmanliklar ham yo‘qoladi, degan fikrni ilgari
surganlar. Shu bois tasavvuf ijtimoly murosaning boshlanish nugtasini inson
qalbidan izlaydi. Har kim o‘z nafsini yenga olsa, jamiyatda tinchlik 0‘z-o‘zidan
qaror topadi.

Shuningdek, tasavvuf kechirimlilik va bag‘rikenglikni muhim fazilat sifatida
ulug‘laydi. Ahmad Yassaviy “Hikmatlar’ida insonni kechirimli, sabrli va
boshqalarga mehr bilan qarashga undaydi. Bahouddin Nagshband esa “Har kim
bilan yaxshilikda musobaqalash, yomonlikda esa o°zingni tiy” degan hikmatli so‘zi
bilan ziddiyatlarni tinch yo‘l bilan hal etishga chagirgan.

Tasavvuf tariqatlarida “sabr”, “shukr”, “sukut” va “rahm” kabi fazilatlar
insonlar o‘rtasida murosani mustahkamlaydi. Bunday fazilatlar 1jtimoiy
ziddiyatlarning ildizini — g‘azab, manmanlik, adovatni yo‘qotishga xizmat qiladi.
Natijada jamiyatda bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat va tinchlik muhiti kuchayadi.

Shunday qilib, tasavvuf ijtimoiy ziddiyatlarni fagat tashqi chora-tadbirlar
bilan emas, balki inson qalbidagi ruhiy uyg‘onish orqali yumshatadi. U odamlarni
dushmanlik o‘rniga muhabbatni, adovat o‘rniga kechirimni tanlashga undaydi. Bu
esa jamiyatda bargarorlikni ta’minlovchi eng muhim omillardan biridir.

Zamonaviy davrda insoniyat ijtimoiy, siyosiy va ma’naviy jithatdan murakkab
sinovlarga duch kelmoqda. Globallashuv, texnologik taraqqiyot va ma’naviy
qadriyatlarning susayishi insonlar o‘rtasidagi munosabatlarga salbiy ta’sir
ko‘rsatmoqda. Ayniqgsa, individualizm va manfaatparastlikning kuchayishi
jamiyatdagi birdamlik, hamjihatlik va ishonchni zaiflashtirmoqda. Ana shunday
sharoitda tasavvuf qadriyatlari insonlar o‘rtasida ruhiy uyg‘onish, mehr-oqibat va
tinchlikni mustahkamlashda muhim ahamiyat kasb etadi.

Tasavvuf insonni Allohga muhabbat bilan bog‘laydi, lekin shu bilan birga uni
jamiyat hayotidan chetda qoldirmaydi. Aksincha, mutasavviflar insonni
mehnatsevarlik, halollik, saxovat va ijtimoiy mas’uliyatga da’vat etadilar.
Bunday fazilatlar har bir jamiyatda barqarorlik va ishonch muhitini yaratadi.

253



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Bugungi kunda yoshlar orasida ma’naviy bo‘shlig, ruhiy izlanish va hayot
ma’nosini topish istagi kuchaygan. Tasavvuf ta’limoti yoshlarni ruhiy jihatdan
mustahkamlash, ularni sabr, hayo, kamtarlik va poklik ruhida tarbiyalashda katta rol
o‘ynaydi. Chunki tasavvuf insonni faqat tashqi ko‘rinish yoki urf-odatlar bilan emas,
balki ichki dunyo tinchligi bilan tarbiyalaydi.

Bundan tashqari, tasavvufning bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat va diniy
totuvlikka asoslangan g‘oyalari millatlararo va dinlararo munosabatlarda ham
muhim o‘rin tutadi. Bu gadriyatlar har xil diniy yoki madaniy garashlarga ega
insonlar o‘rtasida tinchlik va hamkorlikni ta’minlashga yordam beradi.

Shunday qilib, tasavvuf qadriyatlari bugungi kunda ham insoniyatni
birlashtiruvchi, ijtimoiy totuvlikni kuchaytiruvchi va ma’naviy barqarorlikni
ta’minlovchi kuch sifatida o‘z ahamiyatini yo‘qotmagan, balki yanada orttirgan
desak, mubolag‘a bo‘lmaydi.

Tasavvuf insoniyat tarixida chuqur ma’naviy ildizlarga ega bo‘lgan, ruhiy
poklik va komillikka chorlovchi ta’limotdir. U insonni Allohga yaqinlashtirish bilan
bir gatorda, jamiyatda mehr-oqibat, bag‘rikenglik va tinchlikni garor toptirishga
xizmat qiladi. Tasavvufning asosiy maqsadi — inson galbini poklash, nafsni yengish
va shu orqali jamiyatda ijobiy o‘zgarishlarni yuzaga keltirishdir.

Mutasavviflar targ‘ib qilgan sabr, kechirimlilik, halollik, saxovat va kamtarlik
kabi fazilatlar ijtimoiy ziddiyatlarni yumshatadi, kishilar o‘rtasida o‘zaro ishonchni
mustahkamlaydi. Bunday ruhiy uyg‘onish natijasida jamiyatda barqarorlik, tinchlik
va totuvlik muhitini yaratish imkoniyati ortadi.

Bugungi kunda ham tasavvuf qadriyatlarini o‘rganish, ularni yoshlar
tarbiyasida va ijtimoiy hayotda keng targ‘ib etish katta ahamiyatga ega. Chunki
tasavvuf insoniyatni ajratishga emas, birlashtirishga; adovatga emas, muhabbatga
chorlaydi.

Shunday ekan, tasavvuf nafaqat diniy yo‘nalish, balki ijtimoiy barqarorlikni
ta’minlovchi ma’naviy tayanch sifatida har bir davrda o‘z ahamiyatini saqlab
goladi. Uning insonparvarlik g‘oyalari orqali jamiyatda tinchlik, totuvlik va
barqarorlikni mustahkamlash har birimizning ma’naviy burchimizdir.

Foydalanilgan adabiyotlar
1. Ahmad Yassaviy. Hikmatlar. — Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi

nashriyot, 1991.

2. Bahouddin Nagshband. Tasavvufiy hikmatlar va pand-nasihatlar to ‘plami. —

Buxoro: “Buxoro” nashriyoti, 2004.

3. Imom G‘azzoliy. Thyou ulumiddin. — Qohira, 1980.
4. Karimov L.A. Yuksak ma’naviyat — yengilmas kuch. — Toshkent:

Ma’naviyat, 2008.

254



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

5. Jo‘rayev A. Tasavvuf va ma’naviyat: tarix va bugun. — Toshkent:
O‘zbekiston Milliy ensiklopediyasi nashriyoti, 2017.

6. Islomova M. Tasavvuf falsafasi va ijtimoiy qadriyatlar. — “Ma’naviyat va
jamiyat” jurnali, Ne3, 2022.

XOJA AHROR VALIY - TINCHLIK VA SULHPARVARLIK VALIYSI

Abbosxonov Muhriddin Xayrullo o ‘g ‘li

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti 1-kurs magistranti
Tel: (94) 419 95 88

Annotatsiya. Mazkur maqolada XV asrning yirik mutasavvifi va ijtimoiy
islohotchisi Xoja Ahror Valiyning nagshbandiya tarigatini rivojlantirishdagi hissasi,
uning iqtisodiy, siyosiy va ma’naviy sohalardagi faoliyatini manbalar asosida
yoritldi. Shuningdek, Xoja Ahror Valiyning adolat, insonparvarlik, mehnasevarlik
va xalq farovonligi haqidagi g‘oyalari bugungi kun nuqtai nazaridan tahlil qilindi.
Magola natijasida Xoja Ahror Valiyning nafaqat diniy-ma’rifiy, balki ijtimoiy-
ma’naviy hayotdagi o‘rni va merosi yoritilib, uning g‘oyalari hozirgi davr uchun
ham dolzarb yekanligi asoslab berildi.

Kalit so‘zlar. Xoja Ahror Valiy, tasavvuf, nagshbandiya, ma’naviyat, ijtimoiy
islohot, tarixiy manbalar, ruhiy poklanish, adolat, insonparvarlik.

Necha asrlardan buyon noyob agl-zakovati, sobit e’tiqodi, beqiyos insoniy
fazilatlari, maslak, e’tiqodiva yezgu amallari, benazir fazilat-xislatlari yellar,
yurtlar uchun ibrat namunasi bo‘lib xizmat gilib kelayotgan “Shayxlar shayxi” —
Xoja Ahror Valiyning hayoti, ilmiy faoliyati va merosiga yangicha yondashuv,
xolis tadgiqot ham nazariy, ham amaliy ahamiyat kasb yetib kelmoqda.

Xoja Ahror Valiy hayoti, boy ma’naviy merosi, yuksak yezgulik g‘oyalarini
ilm ahliga, xalgimizga, aynigsa, yoshlarga asl xolicha yetkazish yana bir muhim
gadam bo‘lib, yoshlarimizni milliy-ma’naviy va diniy gadriyatlar bilan birga
dunyoviy bilimlar asosida tarbiyalashda o‘ziga xos ahamiyat kasb yetadi.

Tarixga nazar tashlaydigan bo‘lsak, Mo‘g‘ullarning qariyb ikki asrlik
istibdodi davrida tanazzulga yuz tutgan ilm-fan va madaniyatimiz Amir Temurning
buyuk islohotchilik siyosati tufayli Movarounnahr o‘zining ko‘hna shuhratini yana
tikladi. Birog, Sohibgiron vafotidan so‘ng temuriyzodalar o‘rtasida siyosiy nizolar,
toju taxt uchun kurashlar avj ola boshladi. Shunday bir paytda elu yurt taqdiri, xalq
manfaatlarini himoya gilish magsadida Xoja Ahror Valiy maydonga chigadi®3*,

134 Sirojiddinov Sh. Nagshbandiya tariqati: tarixiy jarayon va mohiyat // Toshkent islomuniversiteti ilmiy-tahliliy

axboroti. Ne 2, 2003. -B.13-14.
255



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

U xalq taqdiri uchun qayg‘urish, aynigsa sultonlarni adolatga chagirishni
nagshbandiya tarigati sufiylarining burchi ekanligini ugtirgan: “Bu zamonda
podshohlar huzuriga borib, mazlumlar va hojatmandlarning mushkulini oson
gilishdan yaxshi xislat bo‘Imas. Shunga yerishmoq lozimki, bir mazlumning arzini
sultonlarga yetkazib, unga madadkor bo‘lish, adolasizlik hamda zulmni bartaraf
gilish uchun barcha kuch va gayratni ayamaslik kerak™*°,

Zahiriddin Muhammad Bobur o‘zining “Boburnoma” asarida quyidagilarni
yozadi: “Hazrati Xoja Ubaydullohning mutaalliglarig‘akim, burun Xxarj va
tahmillarda ko‘p faqgir va miskin alarning himoyati bilan zulm va taaddidin xalos
bo‘lurlar yerdi”. Xoja Ubaydulloh o‘z ixtiyoridagi yer va mulkdan keladigan
daromadlarni xalgboshiga solingan ortigcha soliglarni to‘lashga, madrasa, masjid,
xonaqoh va boshqga qurilishlarga sarflardi. Xususan, Umar Shayx Mirzo Shosh
(Toshkent) aholisidan 250 ming dinor hajmida soliq talab gilganida, Xoja
Ubaydulloh bu soligning hammasini ozi to‘lab, yana go‘shimcha tarzda 70 ming
dinorni ham soliq to‘plovchilarga topshirgan®. Bularning barchasi mehnatkash
aholi nazarida Xoja Ubaydullohning sahovatli va pok galb yegasi sifatida namoyon
yetardi va uni Xojai Ahror deb ulug‘lashardi.

Shuningdek, Xoja Ahror Valiy galamiga mansub uch risola bizgacha yetib
kelgan. Ulardan biri “Fagarot ul-orifin” (“Oriflar so‘zlaridan parchalar’”) nomi bilan
mashhur bo‘lib, unda Xoja Ahror Valiyning va ba’zi boshga tasavvuf
namoyandalarining tarigatga oid fikrlaridan namunalar keltirilgan. Ikkinchi risola —
“Volidiyya”!¥" (“Otaga bag‘ishlov”) deb atalgan bo‘lib, unda tarigat yo‘liga kirgan
kishining odob-axloqi, fagr va fano tushunchalari hagida so‘z boradi. Ushbu risolani
Zahiriddin Muhammad Bobur fors tilidan o‘zbek tiliga she’riy tarjima gilgan.
Uchinchi risola — “Havroiya” deb atalib, mashhur mutasavvif shoir Abu Sa’id
Abulxayrning “Havro” (“Hurlar” yoki “Farishtalar”) so‘zi bilan boshlanuvchi bir
ruboiysini sharhlashga bag‘ishlangan.

Xoja Ahror Valiy nagshbandiya tarigatini rivojlantirish borasida fagat og‘zaki
targ‘ibotchigina bo‘lib qolmay, balki bu sohada bir necha muhim asarlarning
muallifi hamdir. O‘zR FA Shargshunoslik instituti gqo‘lyozmalar xazinasida Xoja
Ahror Valiyning quyidagi asarlari saglanmoqgda:

1. “Risolai havroiyya” (Hurlar risolasi). Ushbu asar “Qutbu-l-avliyo” lagabi

bilan tanilgan. U tasavvuf shayxlaridan Abu Sayd Abu-1-Xayr (vaf.440/1048 y.)

135 Valixo‘jaev B. Xoja Ahror Valiy. - Samargand, 1993. - B. 76.

136 Valixo‘jaev B. Xoja Ahror tarixi. -T.:Yozuvchi, 1994. -B. 70; Yana qarang: Xoja Ubaydulloh Ahror. Tabarruk
risolalar /Nashrga tayyorlovchilar: M.Hasaniy, B.Umrzoq, H.Amin. -T.:Adolat,2004. -B. 169.

137 Xoja Ubaydulloh Ahror. Risolai volidiya / Nashrga tayyorlovchi: H.Hasanov. —T.: Toshkent islomuniversiteti,
2004. -52 b; Mirzo Kenjabek. Dunyoning murshidi. -T.: Fan, 2004. -52 b.

256



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

qalamiga mansub mashhur bir ruboiyning sharhiga bag‘ishlangan.Shuning uchun
risolaning ba’zi qo‘lyozmalarida “Sharhi ruboiyi shayx Abu Sayd Abu-I-Xayr”
deb ham nomlangan®®®,

“Risolai havroiyya”ning O‘zbekiston Fanlar akademiyasi Shargshunoslik
institutining qo‘lyozmalar xazinasida beshta nusxasi saclanmogda®®®.

2. “Risolai volidiyya” (“Otaga atalgan risola”; “Muxtasar” deb ham
yuritiladi). Risola tariqgat ahliga qo‘llanma sifatida tayyorlangan bo‘lib, unda
naqshbandiya tarigatining asoslari o‘z bayonini topgan. Xoja Ahror Valiy bu
risolani 0‘z otasining iltimosi bilan yozgan. Bu hagda uning o‘zi mugaddimada
shunday deydi:

“Bu “Muxtasar’ni ta’lif yetishimning sababi - otamning menga garata aytgan
ushbu so‘zlari bo‘ldi: “Ahlulloh (tarigat mashoyixlari)ning so‘zlaridan bizga andak
yozib bering, toki biz xam oliy magomlarga yetishish va haqiqiy ilmlar hosil gilish
sharafiga muyassar bo‘laylik. Chunonchi, Rasululloh alayhissalom hadislarida
kelmishki, har kim bilgan ilmiga amal qilib borsa, Alloh taolo unga boshga
bilmagan ilmlarni ham bildiribboradi'*°. Bu asarni Zahiriddin Muhammad Bobur
o‘zbek tiliga she’riy tarjima gilgan.

Asarning to‘rtta go‘lyozma nusxasi O‘zR FA Shargshunoslik institutining
qo‘lyozmalar xazinasida saglanmokda'®*. Uning o‘zbekcha nasriy tarjimasi
Toshkentda uch marotaba nashr gilingan

3. “Fagqarot ul-orifiyn” (Ma’rifat ahli xayotidan lavhalar). Bu asar “Fagaroti
Ahroriyya” yoki “Voridot” ham deyiladi'*?. Asar hajm jihatidan Xoja Ahror
valiyning boshqa asarlariga nisbatan anchagina kattadir.

“Fagarot”da tasavvuf ahli, jumladan, Xoja Ahror Valiyning turli masalalarga
oid fikrlari, tarigat usullari berilgan. Har bir usul “fagra” (band) deb nomlangan.
Nasriy tarzda tojik tilida yozilgan. Undagi mulohazalardan Xoja Ahror Valiy
hagida magomat yozgan mualliflar foydalanganlar.

Uning 6 ta go‘lyozma nusxasi Shargshunoslik institutining go‘lyozmalar
xazinasida saglanmoqda'®®. Shuningdek, asar 1323-hijriy, 1910-milodiy yilda
Toshkent tipolitografiyasida nashr yetilgan#.

4.“Anfosi nafisa” (Durdona so‘zlar). Bu asarning qo‘lyozma nusxasi kam.

O°zR FA Shargshunoslik institutining qo‘lyozmalar xazinasida uning faqat

138 O‘zFA Shargshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. Inv. Ne 514/2. 6 varaq.

139 Nagshbandiya tarigatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B. 22-23.

140 Kenjabek, Mirzo. Dunyoning murshidi. T.: “Fan”, 2004. B. 13.

141 Nagshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. -T.: “Fan”, 1993. B. 23-24.
142 yalixo‘jaev B. Xoja Ahror tarixi. T.: “Yozuvchi”, 1994. B. 74.

143 Nagshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B. 24-25.

144 Xoja Ubaydulloh Ahror. Fagarotul-orifiyn. T., Orifjonov tipolitografiyasi, 1910.

257



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

195, Hindistonda nashr yetilgan toshbosma asarda

bitta nusxasigina saqlanmoqda
ko‘pgina mashoyixlarning asarlari qatorida keltirilgan.

Xoja Ahror Valiyning mazkur asarlaridan tashqari fors-tojik tilidabitgan yana
ikki risolasi mavjudligi hagida ham ma’lumot bor'#, Qo‘lyozma holdagi ushbu
risolalarning sarlavhasiga “Risolai Xoja Ahror Valiy” deb aniq yozib go‘yilgan va
ular mazmun-mohiyati jihatidan Xoja Ahror valiyning shu vaqgtga gadar ma’lum
bo‘lgan asarlaridan farq giladi.

Xoja Ahror Valiy o‘z zamonasining ijtimoiy-siyosiy, igtisodiy-mafkuraviy
hayotida katta iz qoldirgan arboblaridan biri sifatidagi qirralarini namoyon
yetuvchi maktublari muhim ahamiyatga yegadir. Aslida maktub - insho shaklida
yuritilib har bir davrning yozma nutgini, savodxonlikni, yozma muomala
madaniyatini namoyon yetuvchi xujjatdir. Maktubni mansha’ gilmoq — qog‘ozga
tushirmog yoki mabda’ gilmoq - yozishni boshlamoq xat yozuvchidan juda katta
salohiyat, zukkolikni talab yetadi. Aynigsa, yozilajak maktubdavlat ahamiyatiga
molik darajada biror hukmdorga garatilgan bo‘lsa, uning ta’sir kuchi amalda ijobat
natijasini berish darajasida bo‘lmog‘i lozim bo‘ladi. Mana shu o‘rinda Xoja Ahror
Valiyning mamlakatda hukm surayotgan notinchlikni bartaraf yetuvchi xonliklar
o‘rgasidagi kelishmovchiliklarni izga solish, yel yurtning osoyishini buzilishiga
sabab bo‘ladigan o‘zaro urushlarni to‘xtatishga bag‘ishlangan maktublari o‘z
samarasini berganligi tarixdan ma’lumdir.

Foydalanilgan manba va adabiyotlar ro‘yxati
Valixo‘jayev B. Xoja Ahrori Valiy. Samargand, “Zarafshon, 1993. — B. 86.
Kenjabek, Mirzo. Dunyoning murshidi. T: “Fan”, 2004. — B. 52.
Nagshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T: “Fan”, 1993.
Xoja Ubaydulloh Ahror. Fagarotul-orifiyn. T: Orifjonovtipolitografiyasi, 1910.
Hasaniy Mahmud. Xoja Ahror Valiy merosi. Imom al-Buxoriy saboglari,
2004
6. Sirojiddinov Sh. Nagshbandiya tariqgati: tarixiy jarayon va mohiyat // Toshkent

islomuniversiteti ilmiy-tahliliy axboroti. Ne 2, 2003

7. O°zFA Shargshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. Inv. Ne 514/2. 6 varaq.
8. Nagshbandiya tarigatiga oid go‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B.

ok wNPRE

145 Nagshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B. 25.
146 Hasaniy, Mahmud. Xoja Ahror Valiy merosi. Imom al-Buxoriy sabogqlari, 2004 yil, Ne2-son.

258



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

HCJIOM JUHUHUHT )KAMUSAT XAETHJIA TYTTAH YPHU

Kocumos Myszagppap Maxmamxrynosuy

Xoowca Byxopuii ypma maxcyc uciom mavium myaccacacu
Mavnasuti-mavpuguii uwirap o6ytiuva myoup ypunbocapu, Macucmp
Ten: +998(91)946-98-82

AHHOTanms. Makoiana ucjaoM TUHUHUHT HHCOH TapOMsICH, MAabHABUH Ba aXJIOKUN
FOKCAJIMIIJATY YPHU XaM/la YHUHT KaMUAT Xa€TU1ard MKTUMOUN-PYXUN aXxaMUATH
TaxJIWJI KWIMHTaH. Myamum@ WCIOMHUHT 33TYIWKKA, TUHWIMKKA, aaojiarT Ba
OarpUKEHIVIMKKA JabBaT »dTYBYM FOSJIApM OPKAIM MHJUIMH MabHAaBUSIT Ba
YMYMHUHCOHUN KaJpuATiIap YUFYHJIUTUHH acocnad 6epanu. [llynunrnek, Kypbonu
kapuMm osTiapu Ba [laitramOapumu3 (c.a.B.) Xaaucjaapyd acocujaa JUHHUHT
WHCOHITAPBAPIUK MOXHUATH, UHCOH XYKYKJIApUHHM XUMOS KWIHIL, MUJIIaTiIap Ba
JIUHIAp Ypracuaard TOTYBIMKHHM TabMUHJAUIAArd poju €putwirad. Makoiana
3aMOHABHUM KaMUATIIa KWCJIOM TAabJIMMOTUHM TYFPU aHDIANl Ba YHIAH pajuKall
FOANApAaH XMUMOSUIAHMIIHUHI AaXaMHATH, Y30CKHCTOHIAa MNMH Ba  JABJAT
MyHOCa0aTIapUHUHT KOHCTHUTYLUMSIBUM acocliapd Xamja JIyHEBUM Ba JIUHUHN
KaApusITiIap YWFYHJIMTHMHH TabMHUHJIAII Oopacwaard cuécar WIMUN >KUXaTJaH
TaXJIWJI STUITaH.

Kaaurt cy3nap: ucioM, MabHABUSAT, aXJIOK, OaFpUKEHIIIMK, a/10J1aT, TAHYINK, JTUHUN
KaJApusTiIap, MWIUIMK Y3IIUK, KyphOHU KapuM, HHCOHITAPBAPJIMK, PAAUKAIN3M, TUH
Ba JIaBJIaT MyHOCa6aTIapH, Y36eKHCTOH, QyKapOINK KaMHUSTH.

HNcnom nuHM OapkaMoi aBIIOAHM TapOuWsIall, MabHABUM Ba axJIOKUI
IOKCaKJIMKKa JabBaT dTUIN OwiaH Oup Karopaa, YHH €BY3, KaOMX amasiapiaH
Kalitapuill Xycycusmiapu OwinaH xam axpanu6 typamu. Iy caGabmu xam
KAMUSTUMU3ZHUHT MUJUIMM, TUHUH-Mabpu(Uil acOCIapyUHU TAIIKUI TraH UCIOM
X03UPIru MabHABUN-aXJIOKUH IOKCUTMIIIMMU3HUHT MaHOan OVI1u0 Xu3Mar KUJIMOK/Ia.

Munmuii Ba JUHWNA KaIpUSATIAPHUHT XAETUMH3AAa MYXUM YPUH TYTHUIIH,
TapUXUNA XOTUPAMU3HU THUKJIA0, V3JIMTMMHU3HM aHMJIANMMU3IATH POJIM, SIHTU
KAMUAT KypUIlga MyXUM Kyd-KyapaT MaHOaW dKaHU JaBIaTUMHU3 paxOapUHUHT
Kyhiugara puxprapuaa SKKoa y3 udogacuHu TONTaH:

(13

... OU3 ¥3 MUJUTATUMU3HU
MaHa LIy MyKaajac IWHAAH alpu XOJ[a acjo TacaBByp KwWia oJManMus. JuHuii
KaIpusTIap, UCIOMUN TylIyHUajmap Xa€TUMU3ra NIy Kajaap CHHTUO KETraHKH,
yaapcu3 Ou3 Y3IUrMMHU3HU HYKOTamMu3™ .

Hcnaom Oomika AWHra 3bTUKOA KWIYBUWIAp OWJIAH XAMKOPJIUK KUJIMIIHU
TaKUKJIAMACIUTH, YHUHT TabJIUMOTH JUHUN OarpuKEHINIUK TaMoONWUIapura
acocnmaHuiu Oapya ManOamapna ¥y3 akcuHu tomrad. JKymnaman, KypboHu
KapuMHUHT ‘“MymraxaHa” cypacu 8-ostuna: “JluH Tyrpucuaa cusjap OujIaH

259



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

yPYUIMaraH Ba CH3JIApHHU V3 IOPTHHIU3AAH (Xaliga0) ynKapMarad kuMmcaJjapra
HUCOATAaH SXINWIMK KWJIMIINHITHA3 Ba yJapra aaojamid OyJIMIIMHIU3IaH
AJJI0X CH3JIAPHHU KaiiTapmac. Aindarra, AJUI0X aJ0JaT/IM KHIIWJIAPHA ceBap”
[1, 550-0.], ne6 TabKUaJIAHTaH.

HUcnom — Muumii MabHABUATHMH3HUHT axpaiamac Oymarugup. Yoy
XAKMKAT XyKyMaTHMH3 TOMOHUAH JUH coxacuaa KalOyn KWIMHAETTaH Kapopiap Ba
dapmoiiniapaa Xam ¥3 akCHHA TOITMOK/IA.

Jua Mummmii XaéTHUHT Tabumii Hymnommaup. 3epo, y ATHUK OUpIHKIAp
ab30JIapu Xa€T Tap3WHU TAUIKUJ 3TYBYM, TAPTHOTa COMYBUM Xam/1a KUIIMJIAPHUHT
VOKTUMOMIIIAITYBUTA XU3MaT KWIYBYM MEbEPUN oMUILIapAaH Oupu OYiu0 kenras.
JluaHuHT OyHAal poJIM YHUHT TapUXaH MIAaKJJIaHTaH Y3ura X0 XyCyCHsITIapyu Ouian
oenrwiananu. YyHku auH, pecnyOnukamu3 [lpe3upeHTH TabKHUIJIAraHHUJEK,
OMpUHYUIAH, YMyMHHCOHUN aXJIOK MEbEPIAPUHM Y3UTra CUHIIUPUO 00, yaapHH
XaMMa yuyH MaxOypuil XyjiK-aTBOp KOWJajapura aulaHTHpraH; WUKKUHYHJIAH,
OJaMJIApHUHI OaxaMKuXar sIlallira Kymakjalirad; YYMHYUAaH, ojamjapia
WIIOHY XWCCMHU MyCTaxKamjlaraH Xamja Xa€T CHHOBIApu, MyaMMO Ba
KUMMHYWIIMKIIApDHU eHTu0  yTunuiapujaa Kyd Oarumuiarad; TYPTHUHYHJIAH,
YMYMHHCOHUN Ba MabHaBUM KaJapHUSATIApHU Cakjiad KOJMII Xamja aBJIOjJIaH-
aBJIojira eTKaszuira €pgaam OepraH Ba IIy Wy OWIaH MaJaHUSAT PUBOXKHUTA KaTTa
TabCUP KypcCaTraH.

TapuxgaH MabIyMKH, Ypra Ocué MHHTAKACH JKaxoHra (aH Ba
MaJaHUSATHUHT TYypiu coxajlapuaa OylOK HaMOEHJaJapHH ETUIITHUPUO Oepau.
NHCOHUAT TapakKuETH Tapuxuaa yumac M3 KOJJIUPTaH MybTadap 30TJIapHHUHT
acapJiiapy XO3UpPry KyHra Kajap y3 axaMUsiTHHU WYKOTMaras.

Ucnom auHm OupoH Oup AaBiaT, MIJUIAT €KUM MyaisiH rypyxJjapra MaHcy0
OynMaii, yHUHT Xa€TOaxIll TabJIMMOTH, aBBaJI0, MHCOHHU HT a3U3y MyKappam 30T
cudarua 3b303/1alIM. YHUHT MabHaBH KamMoOJIOTHIa Ba Xa€THil MaH(aTiapura
XU3MaT KWiaan MHCOHmapBapivK pyXH YCTYBOPJIMIM Ba aaoiaT FOsJIapy y3HIa
MyKaccamyurua OwinaH OyTyH xaxoH MCIoMHMHT Tabcup Joupacu ToOopa
KEHTalMOK/A.

Kypbonu xapumma aBBajo JuHTa 3ypiiad KUPUTHUII FOSICK pana dTuiaau. by
TUHYWIMK Ba MAJUIATIIApapo TOTYBIUKHUHT y3aruaup. {unra 3ypnad KUPUTHIITHHHT
paj STWINIIY UCIIOM JTUHUHUHT SPKUH Ba MabpudaTra aCoCIaHTaH JIUH dKaHIUTUHA
kypcaranu. “bakapa” cypacuHUHT 256-04TH IIyHIal HO3WII OYJIraH:

“Jlunaa 3ypJjaam MyK, 3epo, TYFPU M) SIHIJIMII WYJIaH aKpUM OyJau.
bac, kum manToH(éxya OyTIap)HH HHKOP 3THO, AJLIOXTa HMMOH KeJTHpPCA, Y
MYCTaXKaM XaJKaHU yHLIa0au. AJUIOX SIIMTIYBYM, OuJaryBumamp” [2, 256-
oat.]. lemak Oy ypunna myHaail pukpiaap uiarapu cypuiam:

260



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“JluHra 3ypiad KUpUTHUIL UYK’, SBHU UMMOH KEJITUPHIL EKH KEITUPMACITUK
KUIIAHUHT UXTUEPUI, UILIUIUD.

KyppoHu Kapumaa TalKWH KWJIWMHTaH TUHYIMK Ba MWJUIATIapapo
TOTYBJIMKHUHT HMKKHHYMA FOsiICM Oy - UCIOM JUHUHMHT THHWIMKIApBap,
ajionartmnapBap AuH cudatuaa TaKIUM KWIMHAIIUAAaH noopat. “Mounaa’ cypaCHHUHT
8-osTuaa myHgan aeimnany: “Ii Mmymuniaap, OJUIOXHUHT Y34 YUYYH XaK WY THH
TYTTYBYH, a10J1aT OMJIaH I'yBOXJIMK OepyBuM OyiauHru3! bupon kaBMHu éMOH
KYPUIIMHIU3 CH3JIapHU ajaojarT KwiMaciaukka toprmacun! Illy taksora
SAIKHHPOKAWP. AJuIoXJaH KypkuHruiz! AJgdarra A/UIoX KWIAE6TraH
aMaJUIapUHTU31aH xadapaopaup”.

JHemak Oy Ypunaa mryHaai ¢gukpiap 6aéH KUJIUHTaH:

Mycynmon ogam Ty¥pu WyJTHA TyTUIIN;

AnonatnapBap OyIuIIu;

Ty¥pu ryBoxJivk OepyBuH;

bupoH KaBMHHM MeBEPUIAH OPTUK EMOH KYpPMACIIUTH;

Tyrpunuk Ba AJ0J1aTHU TaKBO 70 OWITUIIIN;

AmnoxaaH KypkuO €MOH XaTTH-XapakaT KUJIMAaCIuTH;

D3ry ama KUIUIIH JO3UM.

by wucioM JUHUHMHT Ba MYCYJIMOH KUIIMHUHT MOXUATUIUAP. YyHKH
AJoXJlaH KYpKKaH KHUIIM TUHYWIMKIIApBap Ba ajgojatnapBap Oynmub, Xxed Kumra
EMOHJINKHM PaBo KypMmaiiau. MiMOH KenTupral €Ki MMMOH KEJITUPMAaraH KUIIMHU
XaM MEBEPHAAH OPTUK Hapaxaga €MOH KypMmaiau. by ucioM auHMaaru ITUHUN
OaFpUKEHIJIMKHUHT Ma3MyH-MOXUSATHAUD. Xabapnapaa kenumuyda, [llaitx Mabpyd
Kapxuit (BUNU acp) tupuk BakTuaa “yHUHT JyTQUAAH, XYCHY XYJKHIAard
KaMOJIUJaH KyxXyajaapy Hacoposap “Mabpyd Ouszmanmup” 1ed6 MyCyJIMOHIIAp
ounan tanamiap saunap” [3, 70-0].

Kypbhonu kapum upk, Hacab Ba BaTaHUJIaH KaThU Ha3ap MHCOH KAaBMUHUHT
Oup sKkaHWHU Oapasuia IBJI0H 3TaU: “XyXypoT cypacu 13-oa1” “Jil MHCOHJAP,
napxakukat, bus cusaapuu oup spkaxk (Ogam) Ba 6up aéua (XaBBo)aaH APATAUK
xamja  Oup-OupjaapuHru3  OwiaH  TaHMIIMIOMHIAAp  (aycr-Omponap
OYIMILMHIIIAP) YYYH CH3JApHHM (Typiu-TyMaH) XaJKjIap Ba Kal0uia-djatjaap
KWJIN0  Kyiauk. AJularra, CH3JIaDHMHT  AJUIOX — HA3AMJAard  3HT
XYPMATJIMPOFUHTH3 TAKBOAOPPOFUHTH3aUp” [4, 13-05T.].

Xaétma 6ab3u maxciaap Mapradacu KyTapuiau, oup toudanu 6ot Kumob, Oup
touda dakup O6ynau. bup omam Xokum OYnuO, xank yHra Oyiicynau. bab3u
KaBMJIApHUHT TaHacH OK OYyJica, O0IlKa MUJUIATIADHUHT PaHTH Kopa OYIIu.

“bac, KUM (Xa€Tu AyHENAIWK NMAWTHAA) 3appa MHUCOJIMYAIMK SXIIHIUK
Kuica, (Kuémar kynuaa) ymanu kypyp. Kum 3appa Mucoan4aauk éMOHIUK

261



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

KWiIca, yHH XaMm Kypyp!” [5, 7-8-osrtmap.]. Vmap xamMusaT ByXKyauaa Xam
O0apobapaupnap. Kyununapu 3auduapunu, ’kamMoa 5ca MIAXCHUHT XOJaTHHU
TylryHagu. “MYMUHIApHUHT y3apo MyXa00aT Ba MapxamaTiaru Mucouiapu Oup
’KacaJJHUHT MUCOJIMra yxiaiau. Arap yHAaH OUpop ab30 IIMKBa Kujca, OoIKa
ab30JIap UCUTMA Ba OCTOPJIMK OWIIaH yHTa Xamaap,1 Oymaaiap”.

OpamnapHuHr Oapyacura AUHJIApH, UPKJIApH, paHTJIApUJiaH KaThbUW Hazap
WHCOHUN MyKappaMJIMKHA HWCOOT JTraH TMaWTAa WCIOM JIWHH OyHIaH XaMm
FOKCAKJIMKKa KYTapuJIIu.

“Jlapxakukat, buz Omam OosamapuHu a3u3 Ba Mykappam Kuiauk” [6, 70-
oAT.]. OmamyIapHUHT Xa€TH, YbTHKOM, MJIM OJIMIIK Ba YMp KCUHMpHIIaru Oapua
XyKyKjiapura kadgui Oynran Oy XypmaT yJapHUHT Oapyacu yuyyH Oapobap »7u.
OpamilapHUHT XaMMacura HCTHCHOCH3 OMp XWJ Japaxaaa kKapuin Oyaui
JABIATHUHT MaxOypusatu 3au. MHconnapan MykodoTiam Ba ka3oJall acociiapu
yJIapHUHT 30XUp amajuiapura kKapad smac, OaJiku HusTiapura Kapad OYIuIImHu
9BJIOH KWJITAH TIAHTAa MCJIOM JMHW WHCOHWUN FOKCAKIMKHUHT OyHIaH XaMm IOKOpH
YYKKUCUTA KYTapUIIIH.

Ucnom omamumap ypracuma Oup oTa-oHajgaH OViraH ofa-WHUJIAPHUKH KaOu
WHCOHUI OMPJIMKHU BJIOH ATUIIAA XYAJIU Iy Tap3la Wyn TyTAu. Y KaMUATIArH
WOKTUMOMM OUPJIMKHU JlapaxTra YXIATAUKWA, arap IIaMoJ 3cca, TemaJaruMu,
nacThaqurugaH KaTbu Hazap, Oapua moxyiapu Kumupnapau. Iy Vypunna
KypBhOHHUHT HHCOHJIApTA aC)l MHCOHUM OUPJIUKIIAPUHU 3CIATUO TypaJura yuioy:

“Oit unconnap... Oit banu onam!” neran nad3nap OunaH Kyn Maporadba XUToO
KWITAaHUHU, [IyHUHTJEK, Oup auH (dap3aHajapuHd MWUIATH, Tou(acuHu
akpaTMmau, “Oi UMOH KeITUPraHiap... il MymuHiap!” nest yakupraHuHU MyJi0Xa3a
ATHO YTummmu3 horaagan xoum smac.

AnbGaTTta, OJaMJIApPHUHT JUHJIApPUAArd UXTUIo(uapu Oup-OuprIapuHH
Vnaupunuiapura €ku Oup-Oupiapura ajoBaT KWIMILIapura cabad OyiMaciuru
Kepak. banku 33ry unuiapHu KWIWIIa, EBY3IMKKA KapIllv Kypalijaa y3apo XaMKop
OyuIIIapy JIO3UM:

“SIXmmMJaMK Ba TAKBO MYJIHIa XaMKOPJMK KWJIMHIU3, TYHOX Ba XaJJ1aH
OIIMII WYJIWAA XaMKOPJMK KuiaMmaHrus!” [7, 2-osar.]. Ymap y3apo uxtuiaod
KWIaéTraH Hapcajgapura XyKM OTHINTa Kelicak, OyHM KuéMmar KyHU AJIIOX
TAOJIOHUHT Y3U Xal KWJIAIN:

“sixynuiisgap: “Hacponuiisiap xak smacaap”, neiunmau. Hacponuiinap:
“sIxynmitjiap xak smacJjaap”, neimman. XoJa0yKku, yJjaap (4bHU, SXyIuiliap xam,
HacpoHunnap xaMm) KUTO00 (spHHM, TaBpor, MmHxwi) THaoBaT KWjiaaujap,
IIYHUHT K, OMJIMAaiIUraH KUMCAJIAP YJIAPHUHT ranura yXmami ramn airauiaap
(apHM, Makkagarn Mympukiap: “‘Myxamman xak smac”, jgeinnym). bac,

262



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

YIAPHUHI V3apo MXTHJI0( KWJIMO yTraH Hapcajapu Xakuaa AJLIOX KHéMar
KyHHJIa XyKM Kuaan” [8, 113-ost.].

AnbGaTtTa,  OUHAApAAard  UXTWIO)  SAXIIWIHK, cuiau-paxm  Ba
MEXMOHJOPYMIIMKIAH Tyca OJIMaW/In:

“ByryH cusjap y4yH 0ap4ya moKu3a Hapcajaap xajaoua KujauHau. Kutod
OepwiIraH KMMCAJIAPHUHT TAOMJIAPHM CHU3JIAP YYYH XAJOJAUP BAa CHU3JIAPHUHT
TAOMJIAPUHIHU3 YJap YYYH XaJ0agup... CH3jiap y4yH MyMHMHAJAp OpacUAaH
y3J1apUHM XapOM/IaH CaK/JaraH aéuiap Ba cusjapaas uirapu Kuro0 oepuiran
KHUMCAJIapAaH OyJrad y3JapuHi XapoMIaH CaKJaraH aéuiap xam xajaoJjaup”
[9, 5-04T1.].

Xynoca ypHUAA, NUHUKA Ba AYHEBUU KAAPUATIAD YUFYHJIUTMHU THUKJIALI
3apypatu, xeu Oup MyOoJiaracu3, MamJiakaT TAKIUPUHU XaJl KWIYBUM OMUJIApJIaH
6ymm6 xommy. Y36ekucTon Pecrybimkacy paxGapusTH OIHAA MyCTaKHIUTHKHHHT
OMpPUHYM KYHJIAPUJAHOK Y3MHUHI JHUHra OyiraH MyHOCAaO0aTHMHH aHUK-TUHUK Ba
NpUHOMNKWANT Tap3aa Oenrwiad oJMIn 3apypatd Typap OJau. Amaaauilivk
KallpusTugaru JOuHUANA apboOiap Ba yJIApHUHT OpPTHUJA TypraH MUJUIATYU
KYWIApHUHT MUCJIM KYpUJIMaraH gapaxkajgaru ¢aosianryBu. Yiaap (paoJussTUHUHT
cu€cuiialnryBu HCIOMUNM Ba YMYMUHCOHMH HuUKOOmapra Ypanran ‘Hciom
namkapiapu”, “Anonar”’, “OgaMUHIMK Ba MHCOHMIUIMK Xamja OOIKa >KaHTapu
TalIKWJIOTIap IakiiaHa OonuiaraH XX acpHUHT 90-UMIUTapUHUHT OOIITUIAEK
HaMOGH Oyiamu. KypuHuG Typramumek Y36eKucTOHZA (YKApOIHK >KAMHATHHU
Kypulll IIapOUTHAA IUHUWIMK OWSaH IyHEBHMM YTpracujgaru sSHTM HHUCOATHU
WAKJUIAHTUPHUII Xap JIOUM XaM CWUIMK KeumaraH. by Wynga mMyCyJaMOH axoJid
JVHUN OHTMHU PaJUKaJUIAIITHPUILL BA CUECUMJIALUTUPHUILTA KApATUIraH MyausH
KYWIApHUHT (PAONUATH KEATUPUO YUKapraH KHHMHYWIMKIIAp mango 6ymub Typau.
byHnait xapakaTtnapHUHT aHUK KYpUHHUILIApUAaH Oupu cudatuga xuz0 aT-Taxpup
AN-UCIOMUIHUHT SHTM aCPHUHI OOLIM — YTraH acpHUHT CYHITH WHIIIapUaaru
Bapakajiap TapKaTUl Hyau OuiaH WUpHK maxapiap, alHMKca TOIIKEHT aXOoJuch
Vpracuna onud Ooprad (aon KynopyBUMIMK-TAPFUOOTUYUIIMK WIIMHHU KYpCaTHIL
KOU3.

UYet sk maHOanap TOMOHUJAH XaM MabHaBHM, XaM MOJIIWN Kyiuial -
KYBBATJIAaHTaH pajuKkai KadusaTaara AUHUN TYpyXapHUHT Oapya ypUHHIILIApHUra
KapamMac/iaH, TyHEBUI Ba JUHUHN KaJpUSITIAp YpTacHaary SHrM HUICOATHUHT ToOOpa
qyKyprnammu6 GopaéTraH IIaKIIaHUII kKapaéauaa Y30ekucton KoHcTuTyumscuaa
Oenrunad KyWuiaraH NaBJIaTHUHT Y3 Basudanapu, TUHHUHT Y3 Basudanapu Oop
TaMOMMJIM YCTYBOPJIUTH Xaj KUJIYBYM axaMuAT KacO 3TMoOKJa. YOy skapaéHia
OyryHru y30€K ®aMUSITUHUHT MyTJIaK KYTTUYUIUTH JUHHUHT FOKCAK aXJIOKH HWHCOHHU
TapOusAnaIIary spaTyBuaH pyXHUHU KYiad - KyBBaTJIaMOK/Ia.

263



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

doiigasaHnIran agadbuériaap

1. Abnyasuz Mancyp. Kypponu kapum wMabHOmapu Tapxkumacu ‘‘bakapa
cypacu” 256-osrt. -T.: TNV, 2001.

2. ®.Arrop. Tazkupar yn-aBmué. -T.: 1997. 70-0er.

3. A6nya3u3 Mancyp. KypboHu kapum MabHONIApHU TapKUMacH. “XyxKypoT”
cypacu. 13-oat. -T.: TNV, 2001

4. “3amzana” cypacu. 7-8-o4t

5. “An-HUcpo” cypacu, 70-os1T
“Mouaa’” cypacu, 2-0ST
“bakapa” cypacu, 113-osT
“Mounpa” cypacu, 5-0sT

o N o

ABUL QOSIM NAYSOBURIY VA UNING “ RISOLA AL-QUSHAYRIYYA
ASARI” BAYONI

Voxidov Xasanboy Abduxalil o ‘g ‘li
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti
1-bosgich magisrtanti
+998932732797
Annotatsiya. Mazkur maqolada Imom Abul Qosim al-Qushayriy an-Naysoburiy
(376/986—465/1071) hayoti va ijodi, xususan, uning “Risola al-Qushayriyya”
asarining mazmun-mohiyati tahlil qilinadi. Asarda tasavvufning nazariy va amaliy
jihatlari, so‘fiylik maqomlari — tavba, sabr, tavakkul kabi bosqichlar izohlanadi. Al-
Qushayriyning asari nafagat tarixiy jihatdan, balki zamonaviy ruhiy-ma’naviy
tarbiyada ham muhim ahamiyatga yega yekanligi yoritiladi. Tadqiqotda asosiy
manbalar sifatida arab, ingliz va uzbek tillaridagi nashrlar tahlil yetilgan.
Kalit so‘zlar: Abul Qosim al-Qushayriy, “Risola al-Qushayriyya”, tasavvuf, tavba,
sabr, tavakkul, Ash’ariy, Nishopur, sufiylik ta’limoti.
Kirish
Tasavvuf — islom ma’naviyatining chuqur gatlamlarini ochib beruvchi ilmiy-
amaliy yo‘nalishdir. Bu yo‘nalishdagi yeng mashhur asarlardan biri Abul Qosim al-
Qushayriyning “Risola al-Qushayriyya”sidir. Mazkur asar XI asrda yozilgan bo‘lib,
u tasavvuf terminologiyasini tizimlashtirgan, so‘fiylikning ma’naviy bosqichlarini
izchil bayon qilgan ilk manbalardan sanaladi.
ASOSIY QISM
Imom Abul Qosim Abu al-Karim ibn Havazin al-Qushayriy an-Naysoburiy
ash-Shofi’ty (376 /986 - 465 /1071) yilda, hozirgi Yeronning Nishopur yaqinidagi
264



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“Ustuvo” shahrida Robi’ul avval oyida tug‘ilgan. Nasilda u arablardan bo‘lgan
Qushayr ibn Ka’bga bog‘lanadi. Yoshlik vaqtida yetim qolib, yetimlikda katta
bo‘lgan. Al-Qushayriy hali bolalik paytidayoq otasidan ayrilgan. Ma’lumotlarga
ko‘ra, uni onasining akasi — mintagadagi mashhur yer yegasi bo‘lgan dehqonchilik
bilan shug‘illanuvchi tog‘asi o‘z tarbiyasiga olgan. Al-Qushayrining asosiy
so‘zlashuv tili fors tili bo‘lgan bo‘lishi mumkin, ammo u arab ulamolaridan ta’limini
olgan. U arab tili va adabiyotini o‘rganish bilan birga ot chopish, qurol ishlatish va
jang san’atlarini o‘rgangan’*’.

Yoshligida al-Qushayriy o‘z mulkini boshqarish maqgsadida moliya va
ma’muriyat ilmini o‘rganish uchun Nishopurga yo‘l oladi. O‘sha davrda Nishopur
yirik shahar bo‘lib, musulmon dunyosining ilmiy markazlaridan biriga aylangan
yedi. U Nishopurga kelganiga ko‘p bo‘lmay, o‘zining birinchi ma’naviy ustozini
Shayx Abu Ali ad-Daqqoqni (vaf. 405/1015) uchratadi. Uning darslariga qatnashib,
ustozidagi ixlos, tagqvo, yuzidagi nurni ko‘rib shariat ilmlarini olishga jazm qiladi.
Hamda uning rahbarligida Qur’on va Sunnat ilmlarini, figh (islom huquqi) va kalom
(islom ilohiyoti)ni chuqur o‘rganadi.

Ustoz va shogird o‘rtasidagi munosabat shu darajada mustahkamlanadiki,
Shayx ad-Daqqoq al-Qushayriyni o‘z qizi Fotimaga uylantiradi. Ad-Daqqoq
vafotidan so‘ng, al-Qushayriy ustozi asos solgan madrasaaga ustozining o‘rin bosari
sifatida qoladi. Al-Qushayriy Nishopurdagi mashhur ulamo Abu Abdurrahmon as-
Sulamiydan (vaf. 412/1021) ham ilm olgan. Al-Qushayriy diniy fanlarni o‘rganishda
davom yetib, Iroq va Hijozda bo‘lgan sayohatlari davomida hadis olimlari bilan ham
uchrashgan. Aqida ulamolaridan bo‘lgan Abu Ishoq Isfiroiydan ham dars olgan. U
ustozlari dars o‘tayotganida jim tinglab o‘tirsa, sen nima uchun yozmayabsan? —
deb, savol bersalar, imom Qushayriy barcha masalalarni yodidan aytib berar yedi.
Shunday holatlarning birida Shayx Isfiroiy shogirtini istedodiga lol qolib, sen meni
darsimga kelmay qoyaver, kitobdagi ba’zi masalalarni o‘rganib olsang bo‘ldi, deb
aytadil®®,

Al-Qushayriy o‘zining mashhur “Risola” asarida tasavvufni asosan
Nishopurda “Shofi’iy figh maktabi” va “Ash’ariy aqidasi” tarafdorlari amal qilgan
yo‘l sifatida ta’riflaydi. Al-Qushayriy Ash’ariy aqidasining faol himoyachisiga
aylangan va uning tamoyillarini asoslab, himoya qiluvchi sifatida bir necha risolalar
yozgan. Uning 437/1045-46 yillarda yozgan asarlaridan yeng mashhurlari “Risola

147 Abu 1-Qasim Abd al-Karim al-Qushayri, Lata’if al-Isharat: Subtle Allusions. Great Commentaries on the Holy
Qur’an, Suras 1-4, trans. Kristin Zahra Sands (Louisville, KY: Fons Vitae, in association with the Royal Aal al-Bayt
Institute for Islamic Thought, 2017 -P 12-14

148 5ol a5 jbai¥) dese 03 S ) (ol 2O Goad o g e eyl Al )l dalh o Gllad) die (G (3318 0 e SU e anldll gl
V1 u.a‘Y~~\ ‘LUN\ ‘é)su.“rdﬂ\cn\ﬁjhmujjj\m&

265



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

al-Qushayriyya” tafsir ilmiga oid “Latoif al-Ishorat” hamda odob-axloq, zikrlarga
ta’allugli bo‘lgan “Nahv al-Qulub” asarlaridir!4°.

“Risola”asarining xozirda qo‘lyozma nusxasi mavjud bo‘lib, uni Jiddadagi
dorul-minhaj nashridatasdiglangan bolib , u hijriy 488-yilda yozilgan qo‘lyozmadir.
Xozirgi vaqtda Istanbuldagi Ibrohim Bosho kutibxonasida 3-ragam ostida
saqlanadi'®,

Al-Qushayrining tasavvufga oid “Risola al-Qushayriyya” asarni o‘rganar
yekanmiz avvalo Tasavvuf so‘ziga nazar solsak: Shayx Abu Muhammad Jaririy
bunday ta’riflagan: “Tasavvuf barcha ulug‘vor xulqglarga kirish va barcha razil
xulglardan chigishdan iborat” degan.

Shayx Muhammad ibn Ali Husayn ibn Ali ibn Abu Tolib aytganlarki:
“Tasavvuf ulug‘vor xulglar bilan sinonim ismdir. Kimning xulqi sizdan yaxshiroq
bo‘lsa o‘sha kishi sizdan tasavvuf jixatidan ham yaxshiroq bo‘ladi***.

Abul Qosim al-Qushayriy “Risola” asarida so‘fiylik tamoyillari va
amaliyotlarini yoritishga harakat qilgan. Tasavvuf ilmida koplab tushunchalar
mavjud bo‘lsada, ularning tizimli va ilmiy tavsifi kam uchraydi. So‘fiylik terminlari
va ruhiy tajribalarini tushunarli bayon qilish hamda Allohga yaqinlashish yo‘lidagi
bosqichlar bayoni risolaning asosiy vazifasidir. Shu sababli so‘fiylik terminlari va
ruhiy tajribalarini zamonaviy tadqiqotchilar uchun tushunarli tarzda bayon qilish
muhim ishlardandir. Shu sababli “Risola” asarida muallif Allohga yaqinlashish
yo‘lida bosib o‘tiladigan murakkab bosqichlar maqomlarni batafsil bayon qiladi.

Bunda birinchi maqom tavba, ya‘ni pushaymonlikdir. Al-Qushayriy tavbani
ruhiy yo‘lning asosi deb ta’riflaydi. Tavba shunchaki kechirim so‘rash yemas, balki
kelgusida gunohlardan tiyilish uchun mustahkam qaror chigarishdir. Tavba maqomi
so‘fiydan o‘zini tanish, o‘z xatti-harakatlari uchun mas’uliyatni his qilishni talab
yetadi. Shu sababli birinchi magom sifatida tavba maqomi qo‘yilgan bu bosqichdan
o‘tgan insongina qolgan bosqichlarga tayyor bo‘ladi.

Al-Qushayriyning “Risolasi”’da tasavvufning mazmun-mohiyati chuqur
yoritilgan bo‘lib, ilohiy yaqinlik sari ma’naviy ziyoratga sodiq bo‘lganlar uchun
mayoq vazifasini o‘taydi. Allohga boradigan yo‘l doimiy ichki kurash, axloqiy
to‘g‘rilik, sadoqatdan iborat yekanini ta’kidlaydi.

Bu maqomning birinchisi tavba, ya’ni pushaymonlikdir. Al-Qushayriy
tavbani ruhiy yo‘lning asosi deb ta’riflaydi.Tavba shunchaki kechirim so‘rash
yemas, balki kelgusida gunohlardan tiyilish uchun mustahkam garor chiqarishdir.

WO NY aa¥ oo/ aYETY gy edpalal) I la ¢ ) gaaiall Qs s oy yutl) Al 51 cg il 31 5n 0 SU 2 ansldll ol
150 https://ar.wikipedia.org/wiki/

151 Abdulgodir Abdu Rahim. Tasavvuf va nafs tarbiyasi. Shayx Zulfiqor Ahmad Nagshbandiyning “Tasavvuf va
suluk™asari tarjimasi va izohlari. Toshkent:G ofur g‘ulom, 2023.- B. 27-28

266



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Bu magom so‘fiydan o‘zini tanish, o‘z xatti-harakatlari uchun mas’uliyatni his
qilishni talab qiladi.

Tavbadan keyin solik ko‘pincha sabr maqomini boshidan kechiradi. Bu
bosqich shaxsning sabr-toqatini sinovdan o‘tkazadi, ularni qiyinchilik sinovlar va
qiyinchiliklarga chidamli bo‘lishiga majbur qiladi. Sabr ichki kuch va
chidamlilikning bir shaklini singdiradi.

Tasavvuf yo‘lidagi yana bir muhim maqom: “Tavakkul” — Allohga to‘liq
ishonch maqomidir. Tavakkulda solik barcha ishlarni va natijalarni ilohiy irodaga,
Allohning rejasiga topshiradi.

Shu tarzda al-Qushayriy tasavvuffiy ruhiyatning axloqiy asoslarini chuqur tahlil
qiladi. U tasavvuf yo‘lida fazilatlar va qalbni poklashning beqiyos ahamiyatiga
alohida ye’tibor qaratadil®?,

Abul Qosim al-Qushayriyning “Risola al-Qushayriyya” asari tasavvuf va
islomiy ruhiyat olamida chuqur va davomli ta’sir ko‘rsatgan bo‘lib, murakkab ruhiy
tushunchalarni sodda va aniq ifodalash orqali, nafaqat tajribali so‘fiylar balki bu
yo‘lni endigina boshlagan talabalar uchun ham foydali qo‘llanmadir. Uning aniq
uslubi va chuqur mazmuni tufayli asrlar davomida tasavvuf yo‘lini anglashda asosiy
manba sifatida o‘z o‘rnini saqlab kelmoqda. Islom olamining markazlaridan tortib,
Yeron, Hindiston va Usmoniylar imperiyasigacha bo‘lgan hududlarda bu asar
o‘qilgan, e'zozlangan va mahalliy ruhiy amaliyotlarga singdirilgan. Ko‘plab
madrasalarda asosiy manbalardan biri sifatida o‘qitilgan. Shu sababli, tasavvuf
tarixidagi eng nufuzli va barhayot asarlardan biri sifatida e’tirof yetilib kelinmoqda.

Zamonaviy o‘quvchilar uchun Al-Qushayriyning “Risola”dagi ta’limotlari
hamon ruhiy barqgarorlik va ichki tinchlik manbayi sifatida ahamiyatlidir.

FOYDALANGAN MANBA VA ADABIYoTLAR RO‘YXATI.

1. Abdu Rahim, Abdulqodir. Tasavvuf va nafs tarbiyasi: Shayx Zulfigor Ahmad
Nagshbandiyning "Tasavvuf va suluk" asari tarjimasi va izohlari. p. 27-28.

2. An-Kycxaripu, A0y an-Kacum AO6n an-Kapum. Jlaravud an-Kcxapar:
Cy0Otnne Amnycuonc. I'pear Commentapuec o txe Xond Kypban, Cypac 1-4.
Tpancnaren 6it Kpuctun 3axpa Canpac. Jloyucsuiie, KI: ®onc Burae, un
accocratnoH wWHTx TXe Posit Aan an-baitt Uuctutyte dpop Mcnamuc Txoyrxt, 2017.
IT12-14.

3. LS el D) el o e A Bl ANl U 03598 (o SH e sl il g 5
Yoo ) ol og sinall A aal s la 3 ALEN aeu Cags )l de 4k Giad g el dana O,

152 Abu al-Qasim Abd al-Karim ibn Hawazin al-Qushayri, The Risalah: Principles of Sufism, trans. Rabia Harris, ed.
Laleh Bakhtiar, series ed. Seyyed Hossein Nasr.2002. P 24

267



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

4. Al-Qushayri, Abu al-Qasim Abd al-Karim ibn Hawazin. The Risalah:
Principles of Sufism. Translated by Rabia Harris. Yedited by Laleh Bakhtiar. Series
yedited by Seyyed Hossein Nasr. Louisville, KY: Fons Vitae, 2002.P 15-24

5. Agalall CiSI a5 alal Ay ) Al (Yeo)) anddl) g ¢ ppidl,

6. saidl Qi ade le g adanm Ay 58l Al N 038 0 aaSU e anldll g oyl
22002 cAxalall iU Hla iy

7. ol iat A ) ANl a8 (g sl L) die 0 (0058 (2 S e g il
22017 czleiadl Hlaban (o 48 il Glide dasa,

MA’NAVIYAT — SHAXS KAMOLOTINING ASOSIY OMILI SIFATIDA
Uzagbayev Quralbay Qarjavbay o ‘g ‘li

Berdag nomidagi Qoraqalpoq davlat universiteti,
Siyosatshunoslik va ma’naviyat asoslari kafedrasi o ‘qituvchi-stajyori

Annotatsiya: Ushbu ishda ma’naviyatning shaxs kamolotidagi o‘rni va ahamiyati
tahlil qilinadi. Ma’naviy qadriyatlarning inson shaxsiyatini shakllantirish, uni
barkamol yetib tarbiyalashdagi ta’siri ochib beriladi. Shuningdek, yosh avlod ongida
milliy g‘urur, vatanparvarlik, axloqiy poklik kabi fazilatlarni shakllantirishda
ma’naviyatning tutgan o‘rni yoritiladi. Jamiyatning taraqqiyoti bevosita ma’naviy
yetuk shaxslar faoliyatiga bog‘ligligi asoslab beriladi. Ish davomida milliy va
umuminsoniy qadriyatlar uyg‘unligi, oila va ta’lim muassasalarining bu jarayondagi
roli ham ko‘rib chiqiladi.

Kalit so‘zlar: ma’naviyat, shaxs kamoloti, axloqiy tarbiya, ma’naviy qadriyatlar,
milliy g‘urur, barkamol avlod, vatanparvarlik, ma’naviy yetuklik, tarbiya, jamiyat
taraqqiyoti

O‘zbek xalgining yeng qadimgi davrlardan hozirgacha davom yetib
kelayotgan, o‘z ahamiyatini hech qachon yo‘qotmaydigan ajoyib qadriyatlaridan biri
- ota-onani yuksak darajada e’zozlash, hurmat qilishdan iboratdir. Farzand uchun
dunyoda ota-onadan mehribon, aziz va ulug® zot yo‘q. Ota-ona farzandlarning
tayanchi, eng katta boyligidir.

Ota-ona o‘z farzandidan hech narsani ayamaydi. Ularning tabiat in’om yetgan
ulug‘liklari ham ana shunda. O‘zbek xalqi odob-axloqiga ko‘ra, ota-onaning oldidan
salom bermay o‘tish gunoh hisoblanadi. Ota-onani e’zozlash, ularning bemisl,
beminnat xizmatiga bir umr sodiq bo‘lish, duolarini olish - farzandlarning farzandlik
burchidir. Bu milliy qadriyatlarimizning yeng muhim talablaridan biridir. Ulug’
bobomiz hazrat Alisher Navoiy aytganlaridek, ota-onani e’zozlash..."farzandlar
uchun farzdir. Ota-onaga xizmatni birday qil, xizmating qancha ortiq bo‘lsa shunda
ham kam deb bil. Ota oldida boshingni qurbon yetib, onang uchun butun vujudingni
sadaqa qilsang arziydi! Ikki dunyong obod bo‘lishini istasang, o‘sha ikki odamning

268



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

roziligini ol! Tuni kuning nur berib turgan - birini oy deb bil, ikkinchisini quyosh.
Ularning so‘zlaridan tashqari bir narsa yozmang, ular chizgan chizigdan tashqaridan
bir gadam ham bosmang. Hamma xizmatni sen odob bilan bajar, "odob" so‘zidagi
"dol" singari qomatingni ham qil."

Tan olishimiz kerak, sovet davrida kattalarni, ota-onalarni hurmat qilish
haqidagi milliy qadriyatlarimiz ancha xira torta boshladi. Ayrim yoshlarimizda
o‘zidan kattalarni, ogko‘ngil keksalarni hurmat qilish, ularning pand-nasihatlariga
quloq solish kabi yuksak ma’naviy fazilatlar yo‘qolib borayotgani sezilmoqda.

Keksalar uchun ajratilgan uylarda farzandlari tirik o‘ziga to‘q bo‘lgan ota-
onalar yashayotganiga chidab bo‘lmaydi. Ahyon-ahyonda bo‘lsa-da, ota-onaga qo°‘l
ko‘tarish, undan ham og‘irroq jinoyat sodir yetish holatlari yuz berayotganini
yeshitamiz! Bu - oddiy kamchilik yemas, balki yeng katta nuqsonimiz, milliy
qadriyatlarimizni oyoq osti qilish, 0‘z insoniyligimizni yo‘qotishdir. Milliy
gadriyatlarimizni oyoq osti giladigan holat hisoblanadi.

O‘zbek xalqi o°zining uzoq tarixi davomida yaratilgan ta’lim-tarbiyaga oid boy
meroslarga yega. Bundan tashqari, avlodlarda insonparvarlik, kamtarlik, do‘stlik,
iymon-e’tiqod, mehr-oqibat, odob-axloq kabi umuminsoniy fazilatlarni
shakllantirishning noyob tajribasini to‘plagan. Ma’lumki, ma’naviy-axloqiy
fazilatlar hech gachon o°‘z-o‘zidan paydo bo‘lmaydi, balki ularning kelib
chiqishining asl manbai, ularni keltirib chiqargan sabablar va harakatga keltiruvchi
kuchlar mavjuddir. Har qanday axloqiy qoidalar maxsus bir tarixiy zaruriyat
natijasida paydo bo‘ladi va maxsus bir qonuniyat asosida rivojlanib boradi. Mana
shu narsani alohida aytib o‘tish kerak, Sharq mutafakkirlarining ta’lim-tarbiyaga oid
qarashlari bu tajribaning shakllanishiga katta ta’sir ko‘rsatgan.

Tarbiya ham ota-onalarning burchi va farzandlarning haqidir. "Tarbiya" so‘zi
arabcha "robba" fe’lidan olingan bo‘lib, o‘stirdi, ziyoda yetdi, rahbarlik qildi
ma’nolarini anglatadi. Musulmon ulamolar "tarbiya"ni turlicha ta’riflaganlar.
Xususan, imomlardan biri quyidagicha ta’riflaydi: "Tarbiya bir narsani oz-ozdan
kamolga yetkazishdir" Rog‘ib Asfihoniy tarbiyani quyidagicha ta’riflaydi: "Tarbiya
bir narsani bir holatdan ikkinchi holatga o‘tkazib, butunlik nuqtasiga yetkazishdir.
Tarbiyaning ma’nolaridan biri, insonning diniy, fikriy va axloqiy quvvatlarini
uyg‘unlik hamda muvozanat bilan o‘stirishdir." Islomda bolalar tarbiyasi ota-
onaning yeng mas’uliyatli va uzoq davom yetadigan burchlari hisoblanadi.

Odob masalasini insoniyat tarixida to‘laligicha Islom boshlagan, desak
mubolag‘a bo‘lmaydi. Islomda inson hayotidagi har bir narsaning o‘z odobi bor.
Dunyodagi axlogqa bag‘ishlangan asarlarning asosini va ko‘pchiligini islom xalqlari
vakillari tomonidan yozilgan asarlar tashkil yetadi. Qadimda Sharq mutafakkirlari
tomonidan ilgari surilgan qarashlar hamda g‘oyalar bugungi kunda ham zarur ta’lim-

269



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

tarbiya manbai sifatida yoshlar ongi va galbiga ma’naviy oziq bermoqda. Uzoq va
boy tarixga yega bo‘lgan Markaziy Osiyo xalqglari o‘zining ta’lim-tarbiyaga oid boy
merosini yaratib, rivojlantirib, yoshlarni insonparvarlik, ilmparvarlik, mehr-oqibat,
insonlarga va tabiatga do‘stlik, saxovat kabi umuminsoniy fazilatlar ruhida
tarbiyalab kelgan. Darhaqiqat, ajdodlarimiz tomonidan qoldirilgan bebaho madaniy
meros milliy ma’naviyatimizning o‘zagini tashkil yetadi. Shu sababli undan bugun
yoshlarimizning ta’lim va tarbiyasiga keng foydalanish maqgsadga muvofiqdir.
Chunki, "Ajdodlarimizdan qolgan meros millatimizning fagat o‘tgan davri, shu bilan
birga, istigboli uchun ham kuch va fidoyilik manbaidir." Har bir xalgning ta’lim-
tarbiyaga oid an’analari bor, ular pedagogik ong rivojining asosi bo‘lib xizmat qiladi
va bola tarbiyasi haqidagi tasavvur va qarashlarni ifodalaydi. Yuqorida
aytganimizdek, har bir ota-ona o0‘z farzandlarini barkamol inson bo‘lishini xohlaydi,
o‘zlari qila olmagan orzu-umidlariga farzandlari tomonidan yerishilishini istaydi.
Bolalarning har bir yutug‘idan quvonadi, mag‘lubiyatidan tashvishga tushadi.
Farzandlarini baxtli ko‘rish ular uchun yeng baxtli damlardir. Buning uchun ularga
bor kuch-quvvatini sarflaydi. O‘tgan zamonda buyuk mutafakkirlarimiz, yuksak
darajadagi ma’naviyat, axlog-odob saboqlarini berganliklari, vatan, xalq istigboli,
farovon hayot, halol mehnat, ilm-fan rivoji, inson mehnati, atrof-muhitga oqilona
munosabat haqidagi o°‘z qarashlarini bayon yetganliklariga guvoh bo‘lamiz.

Ana shunday allomalar gatoriga Ahmad Yassaviyni kiritish mumkin. Xoja
Ahmad Yassaviy o‘zining ma’naviy-axloqiy qarashlari bilan bugungi kunda ham
pedagogika faniga g‘oyat katta hissa qo‘sha olganligi olib borilgan tadqiqotlardan

n

ayon bo‘lmoqda." Xoja Ahmad Yassaviy nuqtayi nazariga ko‘ra, makkorlik,
gunohlarni yashirish o‘zgalarga xiyonat hisoblanadi. Bu fikrlari bilan Xoja Ahmad
Yassaviy rostgo‘ylik, halollikni targ‘ib qiladi. Hushyorlik shaxsni faol harakat
qilishga undaydi. Xoja Ahmad Yassaviy hikmatlari o‘quvchi insonga hushyorlikka,
faol harakat qilishga yordam beradi"[1]. Shu sababli ham ta’lim-tarbiya jarayonida
ulardan keng foydalanish magsadga muvofiq hisoblanadi. Yana bir buyuk
allomalardan biri Burhoniddiy Marg‘inoniydir. Burhoniddiy Marg‘inoniyning
axloqiy-huquqiy tarbiyaga oid qarashlarida or-nomus, iymon, vijdon, burch,
insoniylik haqidagi g‘oyalari shaxsni har tomonlama va barqaror rivojlantirishning
asosly vositasi bo‘lib xizmat qilgan. Shu jihatdan garaganda XXI asrda yashagan
islom ta’limotining yirik vakili Burhoniddiy Marg‘inoniyning axloqiy-huquqiy
tarbiyaga oid qarashlarida yerkinlik, insonparvarlik, iymon-e’tiqod, halollik, axloqiy
poklik, adolat, birodarlik, bilimdonlik, mustaqil fikr fazilatlari asosiy o‘rinni
yegallaydi [2]. Ulamo Marg‘inoniy o‘zining axloqiy-huquqiy qarashlari bilan
xalqimiz ma’naviyatini rivojlantirishga, musulmon dunyosi madaniyatining

270



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

yuksalishiga hamda ijtimoiy pedagogik fikr rivojiga salmoqli hissa qo‘shgan.
Farzandga odob, hunar o‘rgatishni meros deb bil.

Yoshlarda yuksak ma’naviy fazilatlarni kamol toptirish, milliy mafkurani
shakllantirish, boy madaniy merosimiz, tarixiy an’analarimizga, umuminsoniy
qadriyatlarga hurmat, Vatanga muhabbat, istiqlol g‘oyalariga sadoqat ruhida
tarbiyalash mamlakatimizda amalga oshirilayotgan barcha islohotlarning hal
qiluvchi omilidir.

Mashhur o‘zbek pedagogi Abdulla Avloniy "Tarbiya biz uchun yo hayot - yo
mamot, yo najot - yo ofat, yo saodat - yo falokat masalasidir"[3] deb yozgan yedi.

Ulamolarning ta’kidlashicha, "har bir millatning saodati, mamlakatlarning
tinchligi va farovonligi yoshlarning yaxshi tarbiyasiga bog‘liq." A. Avloniyning
"Turkiy guliston yoxud axloq" asari yangi usul maktablarining yuqori sinflarida
ta’lim va axloqiy tarbiya berish uchun darslik sifatida o‘qitilgan. A. Avloniy asarini
chuqur o‘rganar yekanmiz, biz o‘sha davrda maktablarda o‘quvchilarga dars
berishda umuminsoniy va diniy qadriyatlar, xalq og‘zaki ijodi, Qur’on oyatlari,
hadislar hamda buyuk allomalarimizning hikmatli so‘zlaridan imkon qadar keng
foydalanilganini ko‘ramiz.

Shunday yekan, oilada bola tarbiyasi umumdavlat ahamiyatiga molik muammo
hisoblanadi. Shu sababli har qanday jamiyatning oilaga, oilada bola tarbiyasiga
bo‘lgan talabi ortib boradi. Ayni vaqtda - davlatning, ota-onaning bolalar
tarbiyasidagi, farzandlarning ota-ona oldidagi mas’uliyatini oshirishdagi roli
kuchayadi.

Prezidentimiz Shavkat Mirziyoyev yoshlar tarbiyasiga alohida to‘xtalib:
"Farzandlarimizni birovlarning qo‘liga berib qo‘ymasdan, ularni o‘zimiz
tarbiyalashimiz kerak. Buning uchun yoshlarimiz bilan ko‘proq muloqot qilish,
ularning galbiga quloq solish, masalalariga yechim topish uchun amaliy yordam
berishimiz kerak. Bu vazifalarni amalga oshirishda biz asrlar davomida shakllangan
milliy an’analarimizga, ajdodlarimizning boy merosiga tayanamiz"[4]. Biz ta’lim va
tarbiya tizimining barcha bo‘g‘inlari faoliyatini bugungi zamon talablari asosida
takomillashtirishni o‘zimizning birinchi darajali vazifamiz deb bilamiz. Yoshlar
tarbiyasi haqida gapirganda, Abdurauf Fitrat bobomizning ana shu fikrlariga har
birimiz, ayniqsa, yendigina hayotga kirib kelayotgan o‘g‘il-qizlarimiz amal
qilishlarini men juda-juda istardim. Mana, buyuk ajdodlarimiz qanday ta’riflagan:
"Xalgning aniq bir magsad tomon harakat qilishi, baxtli bo‘lib izzat-hurmat topishi,
kuchli bo‘lishi yoki kuchsiz bo‘lib xo‘rlikka tushishi, baxtsizlik yukini tortishi,
e’tibordan qolib, o‘zgalarga bo‘ysunuvchi va qul, tutqun bo‘lishi ularning o‘z ota-
onalaridan bolalikdan olgan tarbiyasiga bog‘liq" deb aytib o‘tdi.

271



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tarbiya o°z navbatida oiladan boshlanar yekan, biz o‘z farzandlarimizni baxt-
saodatli, kamolotli, igbolli, buyuk inson bo‘lib yetishishini va hayot abadiyligi
avlodlar davomiyligini ta’minlaydigan ma’naviy qo‘rg‘oni bo‘lgan oz oilamizning
mustahkamligini  ko‘rishni  istar  yekanmiz, shunday yekan oilada
tarbiyalanuvchilarimizni har tomonlama sog‘lom va barkamol yetib tarbiyalashda
tarbiyaning barcha turlariga ye’tiborni kuchaytirish muhim ahamiyat kasb yetadi.

Xulosa

Xulosa qilib aytganda, ushbu maqolada shaxs ma’naviyati va ma’naviyati,
yoshlar ongida milliylikni chuqurlashtirish masalalarini o‘rganib chiqdik. Yangi
O‘zbekistonda demokratik islohotlarni chuqurlashtirishda yagona tayanch -
ma’naviyatdir. Chunki donishmandlar juda o‘rinli ta’kidlaganidek, "ma’naviyatni
yetakchi gilmagan jamiyatda qonunlar o‘ladi."

Insoniyatga tegishli bo‘lgan har bir narsa, hodisa ijtimoiy mohiyatga yega
bo‘lgani kabi turmush farovonligi ham ijtimoly munosabatlar tizimida vujudga
keladi va rivojlanib boradi. Insonning jamiyatga birlashib yashash zarurati uning
ta’limi, ma’naviy dunyosining rivojlanishi natijasidir. Chunki insonning aql-idroki
rivojlanib borishi bilan u o‘zining manfaat va yehtiyojlarini shakllantira oladi va
ularni yolg‘iz o‘zi qondira olmasligini anglay boshlaydi. Insonning dunyoqarashi
ma’rifiy qadriyatlar bilan boyigan davrdan boshlab u o‘zini o‘rab turgan muhitga
inson va insoniy munosabatlarga ehtiyoj seza boshlaydi. Inson 0‘z manfaatlari va
orzu-istaklarini amalga oshirish uchun ham o‘z atrofidagi jamiyat a’zolarining
umumiy manfaatlari va ehtiyojlarini aynan o‘zinikidek qabul qilishi, umumiy
manfaatlar yo‘lida beixtiyor ishtirok yetishini anglay boshlashi bilan uning hayotida
ma’naviy-ma’rifiy bosqich boshlanadi. Bunday jamiyatda har bir soha rivojiga
ma’naviyat yetakchilik giladi. Zero, Prezidentimiz juda o‘rinli ta’kidlaganlaridek,
"agar jamiyat hayotining tanasi iqtisodiyot bo‘lsa, uning joni va ruhi ma’naviyatdir."

Foydalanilgan adabiyotlar:
I. M.Xajiyeva. Xoja Ahmad Yassaviyning ma'naviy-tarbiyaviy qarashlari.

Avtoreferat. T.: 2004 y.

2. M.Shoxadjyaev. Burxoniddin Marginoniyning axloqiy-huquqiy tarbiyaga oid

qarashlari. Avtoreferat. T.: 2006 y.

3. A.Avloniy. Turkiy guliston yoxud axloq. T.: O‘qituvchi. 1992 y.
4. LKarimov. Yuksak ma'naviyat - yengilmas kuch. T.: Ma'naviyat, 2008 y.
5. Sh.Mirziyoyev. O‘zbekiston  Respublikasi ~ Konstitutsiyasi ~ qabul

qilinganligining 24 yilligiga bagishlangan tantanali marosimidagi ma'ruzasi. T.:

2016 .

6.  O‘zbekiston musulmonlari idorasi — “Moturidiylik ta’limoti bibliografiyasi”
magqolasi, Muslim.uz sayti. muslim.uz

272


https://muslim.uz/uz/e/post/42793-moturidiylik-ta-limoti-bibliografiyasi-yangi-marralarga-yangi-nashrlar-bilan?utm_source=chatgpt.com

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

7.  Uzpedia— “Imom Abu Mansur Moturudiy” maqolasi (o‘zbek tilida) UzPedia
8. ISESCOning musulmon ummatda birlikka chaqirishi haqidagi xabarlar
(IRNA / ISESCO bayonoti) IRNA Yenglish

9. OIC hamkorligi va islomiy birlik haqidagi ma’lumotlar, OIC rasman sayt
materiallari va yangiliklar (masalan, “The OIC in a Transforming World” hisobot)
cfm51.01c-oci.org+1

10. Global Imams Council ta’riflari va faoliyati haqidagi ma’lumotlar
(Wikipedia) Vikipediya

11. TIMWS /IIMU tashkiloti hagida umumiy ma’lumotlar (ingliz tilida) [JMWS

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKGA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI

Sodigova Malika Kozimjon qizi

TDIU Andijon fakulteti
Buxgateriya yo ‘nalishi 2-bosqich talabasi
Tel:+998972572701

Annotatsiya: Ushbu magolada tasavvuf ta’limotining ijtimoiy hayotdagi o‘rni va
uning jamiyat barqgarorligini ta’minlashdagi ahamiyati tahlil gilinadi. Tasavvuf
inson galbida ruhiy poklik, bag‘rikenglik, sabr-togat, adolat va mehr-oqibat kabi
fazilatlarni shakllantirish orqgali jamiyatda tinchlik va totuvlikni garor toptiradi.
Shuningdek, magolada tasavvufning insonlar o‘rtasida  hamjihatlikni
mustahkamlash, axlogiy gadriyatlarni tiklash hamda ma’naviy tarbiyada tutgan o‘rni
yoritilgan. Muallif tasavvuf g‘oyalarining hozirgi davrda ijtimoiy bargarorlikni
ta’minlashdagi amaliy ahamiyatini tahliliy misollar bilan asoslaydi.

Kalit so‘zlar: tasavvuf, ijtimoiy barqarorlik, ma’naviyat, axloq, bag‘rikenglik,
totuvlik, insonparvarlik, ruhiy poklik, jamiyat, ma’naviy tarbiya.

Kirish. Har ganday jamiyatda tinchlik va bargarorlikni ta’minlash, avvalo, inson
galbidagi ma’naviy uyg‘unlikka bog‘liqdir. Insonning ruhiy muvozanati, axlogiy
barkamolligi va o‘zini anglash darajasi jamiyat taraqgiyotining yeng muhim
omillaridan biridir[1]. Tasavvuf ana shu ruhiy uyg‘unlikni ta’minlovchi ma’naviy
ta’limot sifatida tarixan ham, bugungi kunda ham dolzarb ahamiyatga ega.Tasavvuf
ta’limoti insonni oz “men”ini poklash, nafsni tiyish va galbni Alloh muhabbatiga
to‘ldirishga da’vat yetadi. Uning asosiy g‘oyasi — insonni komillikka yetaklash,
jamiyatda mehr-oqibat va totuvlikni garor toptirishdir[2]. Shu bois, tasavvufni fagat
diniy-falsafiy yo‘nalish sifatida yemas, balki ijtimoiy bargarorlikni ta’minlovchi
ma’naviy tizim sifatida o‘rganish muhimdir.

Asosiy gism.
1. Tasavvufning mohiyati va inson tarbiyasidagi o‘rni

273


https://uzpedia.uz/pedia/imom_abu_mansur_moturudiy?utm_source=chatgpt.com
https://en.irna.ir/news/83295518/ISESCO-urges-unity-among-Muslims?utm_source=chatgpt.com
https://cfm51.oic-oci.org/2025/06/20/the-oic-in-a-transforming-world-turkiyes-vision-for-a-more-active-and-unified-islamic-cooperation/?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Global_Imams_Council?utm_source=chatgpt.com
https://ijmws.net/about-ijmws/?utm_source=chatgpt.com
tel:+998972572701

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

Tasavvuf — bu Allohga muhabbat yo‘li, ruhiy poklanish va ma’naviy komillik sari
intilishdir. U Qur’oni karim va hadisi shariflarda asosini topgan bo‘lib, insonning
qalbini yovuzlikdan tozalash, nafsni jilovlashni o‘rgatadi[3]. Mashhur mutasavvif
Bahouddin Nagshband “dil ba yoru, dast ba kor” (“dil do‘st bilan, qo‘l mehnatda™)
shiorini ilgari surib, insonning ichki dunyosi bilan tashqi faoliyatini uyg‘unlikda olib
borish kerakligini takidlagan[4].Shuningdek, Ahmad Yassaviy o‘z hikmatlarida
insonni sabr, adolat, saxovat va kamtarlikka chaqiradi. Uningcha, “kimda nafs bor,
unda tinchlik yo‘q” degan hikmat jamiyatdagi ko‘plab ijtimoiy muammolarning
ildizini tushuntiradi[5]. Shunday qilib, tasavvuf insonni ichki tozalikka undash
orqali jamiyatdagi barqarorlikni mustahkamlaydi. Chunki ruhiy osoyishtalik —
tashqi totuvlikning manbaidir.

2. Tasavvuf va ijtimoiy barqarorlik o ‘rtasidagi bog ‘liqlik

Jamiyatda bargarorlik — bu nafaqat siyosiy va iqtisodiy omillar, balki ma’naviy
birlikning natijasidir. Tasavvuf ta’limoti insonlar o‘rtasida bag‘rikenglik,
kechirimlilik, mehr-ogibat va hamjihatlikni targ‘ib giladi[6]. Bunday fazilatlar yesa
ijtimoiy bargarorlikning mustahkam poydevoridir.Tasavvuf g‘oyalari asosida
yashagan jamiyatlarda adovat, hasad, zo‘ravonlik va kibr kabi illatlar kamayadi.
Chunki tasavvuf har bir insonni o‘z xatosini anglashga, boshgalarning huquglarini
hurmat gilishga o‘rgatadi. Jaloliddin Rumiy shunday degan:

“Dunyo bir tanadek — bir a’zo og‘risa, boshgasi ham azob chekadi.”[7]Bu hikmat
jamiyatdagi ijtimoiy birdamlik g‘oyasining mukammal ifodasidir. Insonlar bir-
birining dardiga hamdard bo‘lgandagina hagiqiy bargarorlik garor topadi.Bugungi
kunda tasavvuf g‘oyalari yekstremizm va radikalizmga garshi ma’naviy galgon
sifatida ham ahamiyat kasb yetmoqda. Chunki u insonni nafratdan yemas,
muhabbatdan, adovatdan yemas, bag‘rikenglikdan Yol izlashi kerakligini
o‘rgatadi[8].

3. Hozirgi davrda tasavvuf g ‘oyalarining amaliy ahamiyati

Globallashuv va axborot ogimi kuchaygan hozirgi davrda inson galbida ruhiy
bo°shlig, ma’naviy ingiroz kuchaymoqda. Bunday sharoitda tasavvufning “ruhiy
uyg‘onish” g‘oyalari nihoyatda muhimdir[9]. Tasavvuf insonni o‘zlikni anglashga,
vijdoniy poklikka va insonparvarlikka chorlaydi. O‘zbekiston Respublikasida
tasavvuf merosini o‘rganish davlat siyosati darajasiga ko‘tarilgan. Prezident Sh.M.
Mirziyoyev o‘z nutqlarida “ajdodlarimiz yaratgan tasavvuf maktabi — yoshlar
uchun ma’naviy tarbiya manbaidir” deb ta’kidlagan [10].Bugungi kunda Buxoro,
Termiz, Turkiston kabi hududlarda tasavvuf merosiga bag‘ishlangan ilmiy
tadgiqotlar, xalgaro konferensiyalar o‘tkazilmogda. Bu hol tasavvuf g‘oyalarining
jamiyatda tinchlik va bargarorlikni mustahkamlashdagi o‘rnini  yanada

274



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

kuchaytiradi[11]. Tasavvuf yoshlarni sabr, mehnatsevarlik, halollik, adolat va mehr-
ogibatga o°rgatish orgali ularni ma’naviy jihatdan yetuk shaxs sifatida tarbiyalaydi.
Shu tariga, tasavvuf fagat tarixiy meros yemas, balki hozirgi ijtimoiy taraqgiyot
uchun ham dolzarb hayotiy yo‘l-yo‘riqdir[12]

Xulosa. Xulosa qgilib aytganda, tasavvuf inson tafakkurining yeng nozik, chuqur va
ruhiy gatlamlarini o‘zida mujassam yetgan ma’naviy-falsafiy yo‘nalish sifatida
ijtimoiy bargarorlikning yeng muhim manbalaridan biridir. Tasavvufning mohiyati
insonni ichki dunyosi bilan uyg‘unlashtirish, galb pokligi va ruhiy osoyishtalikni
garor toptirish orgali tashgi hayotda totuvlik, hamjihatlik va tinchlikni
shakllantirishdan iboratdir. Tasavvufning asosiy g‘oyalaridan biri bo‘lgan “komil
inson” konsepsiyasi jamiyat bargarorligining poydevoridir. Chunki komil inson —
bu o‘zini anglagan, boshgalarni tushunadigan, adolat va to‘g‘rilikni hayot mezoniga
aylantirgan shaxsdir. Shunday insonlar jamiyatda ko‘paysa, u yerda adovat, g‘azab,
zo‘ravonlik, nafrat kabi illatlar kamayadi. Demak, tasavvufning ijtimoiy vazifasi
insonni nafagat diniy, balki axlogiy, fugarolik va ijtimoiy jihatdan ham yetuk shaxs
darajasiga olib chigishdir. Tasavvuf ta’limoti ijtimoiy bargarorlikka ikki yo‘nalishda
ta’sir ko‘rsatadi: birinchidan, u individual darajada inson ruhiyatini osoyishtalik va
poklik sari yetaklaydi; ikkinchidan, bu ruhiy holat jamiyatda o‘zaro hurmat,
bag‘rikenglik, hamjihatlik muhitini yuzaga keltiradi. Inson galbidagi osoyishtalik —
ijtimoiy totuvlikning boshlang‘ich nugtasidir. Shu bois, tasavvufni “ruhiy
bargarorlik maktabi” deb atash to‘g‘ridir.

Xulosa qilib aytganda, tasavvuf ta’limoti inson galbini uyg‘otadi, ijtimoiy
ongni poklaydi, jamiyatni yezgulik sari yo‘naltiradi. U o‘zining chuqur ma’naviy
falsafasi bilan millatlararo totuvlik, diniy bag‘rikenglik va insonparvarlikni
mustahkamlaydi. Demak, tasavvuf — bu nafagat ruhiy kamolot yo‘li, balki ijtimoiy
bargarorlikni ta’minlovchi kuchli ma’naviy omildir.Bugungi globallashuv va
ma’naviy ingiroz sharoitida tasavvufning hayotiyligi yanada yaqgol namoyon
bo‘lmogda. Insonlar o‘rtasida o‘zaro hurmat, mehr, adolat va tinchlikni garor
toptirish uchun tasavvufning g‘oyalari — yeng samarali yo‘l, ijtimoiy uyg‘unlikning
kalitidir. Shu bois, tasavvufni nafagat o‘tmish merosi, balki bugungi va kelajak
bargarorligining poydevori sifatida ye’tirof yetish lozim.

Foydalanilgan adabiyotlar
1.Alimov, B. (2017). Tasavvuf va uning falsafiy mohiyati. Toshkent: Akademnashr.
(Maqgolada jamiyat bargarorligi inson ruhiy holatiga bog‘ligligi haqgida fikr berilgan
joy uchun ishlatilgan.)
2.Azizov, N. (2019). Tasawuf va ma navivat: Uyg unlik sari. Samargand: Registon.
(Tasavvufning komillikka yetaklash hagidagi gismi uchun.)

275



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

3.Qur’oni Karim. Surai Bagara, oyat 177. (Tasavvufning Qur’oni karimdagi
asoslariga ishora gilingan joyda.)

4.Nagshband, B. (XIV asr). Kalomoti Bahouddin Nagshband. (Toshkent: Movarounnahr
nashriyoti, 2003-yil nashri asosida.) (“Dil ba yoru, dast ba kor” tamoyili keltirilgan
o‘rinda ishlatilgan.)

5.Ahmad Yassaviy. (2004). Hikmatlar. Toshkent: Movarounnahr. (Sabr, adolat va
nafsni tiyish hagida so‘z yuritilgan gism uchun.)

6.Shodmonov, A. (2018). Tasavwuf — ma 'naviy barkamollik yo ‘li. Toshkent: Hilol-Nashr.
(Tasavvufning jamiyatdagi bag‘rikenglik va totuvlik g‘oyalari hagida.)

7.Rumi, Jaloliddin. (2005). Masnaviyi ma 'naviy. Tehron: Nashriyoti Firdavs. (“Dunyo
bir tanadek...” degan igtibos keltirilgan joyda.)

8.1shoqov, M. (2020). Tasavvuf ta limoti va zamonaviy jamiyat. Buxoro davlat universiteti
jurnali, Ne2. (Tasavvufning yekstremizmga garshi ma’naviy galgon sifatidagi o‘rni
uchun.)

O.To‘xtayev, S. (2021). Globallashuv sharoitida ma’naviy qadriyatlar yevolyutsiyasi.
Toshkent: Yangi asr avlodi. (Globallashuv, ma’naviy ingiroz va tasavvufning
ahamiyati tahlil gilingan o‘rinda.)

10.Mirziyoyev, Sh. M. (2022). Yangi O ‘zbekiston strategiyasi. Toshkent: O‘zbekiston
nashriyoti. (Prezidentning tasavvuf va yoshlar tarbiyasi haqidagi fikrlarida.)
11.0zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi. (2023). Tasawuf merosi va
zamonaviylik. Toshkent: Akademiya nashriyoti. (Tasavvufga bag‘ishlangan ilmiy
tadgigotlar hagida.)

12.Karimov, I. A. (1998). Yuksak ma naviyat — yengilmas kuch. Toshkent: O*zbekiston.
(Tasavvufning yoshlar tarbiyasidagi o‘rni va ma’naviy gadriyatlar tahlili joyida.)

TASAVVUF TA’LIMOTIDA TASLIMIYAT TUSHUNCHASI VA IJTIMOIY
BARQARORLIKDAGI TA’SIRI

Nuriddinova Ruxshona Zehniddin qizi,

BuxDU Filologiya fakulteti talabasi

1lmiy rahbar: Vohidova Dilshoda Vohid qizi, BuxDU Islom

tarixi va manbashunosligi, falsafa fafedrasi o ‘qituvchisi

(91-444-10-86)

Annotatsiya. Tasavvuf insonni tolerantlikka, fikriy bag‘rikenglikka o‘rgatadi. Har
bir insonning haqiqatni 0‘z holicha anglashini tan olish — bu fikriy kamolotning
belgisidir. Demak, globallashuv davrida dunyo xalqlari, turli e’tiqod va madaniyat
vakillari o‘rtasidagi muloqotda tasavvufning bu tamoyili o‘ta muhim. Chunki u
insoniyatni qarama-qarshilik yemas, balki birlik ruhida birlashtiradi. Shu ma’noda
tasavvuf ta’limotidagi muhim tushunchalardan biri taslimiyat tushunchasi bo‘lib,

276



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

taslimiyat - insonni adashishdan asraydi va uni Allohga yaqinlashtiradi. Taslimiyat -
inson aqlini poklab, qalbni tozalaydi va homo modern uchun ma’naviy kompas
vazifasini bajaradi. Taslimiyat orqali inson o0‘z “men”ini Allohning irodasiga taslim
yetib, zamon shiddati orasida ham o°zini, yo‘lini va magsadini yo‘qotmaydi. Ushbu
maqolada taslimiyatning ijtimoiy barqarorlikka ta’siri falsafiy tahlil yetiladi.

Kalit so‘zlar: taslimiyat, ilohiy iroda, ruhiy kamolot, ikki qutbli holatlar, haqiqat
sari intilish, qalb sayohati, ma’naviy uyg‘onish, tafakkur yuksalishi.

Taslimiyat — ya’ni Yaratganning irodasiga to‘liq bo‘ysunish va taqdir oldida
rozilik, inson ruhining kamol sari sayrida yeng oliy darajani ifodalaydi. Aslida, bu
jarayon insonning haqiqgat sari uzluksiz intilishi, galbning ilohiy manba bilan
tutashish yo‘lidagi sayohatidir. Shu bois, taslimiyat inson mavjudligining yeng
chuqur ma’nosini ochuvchi, ma’naviy uyg‘onish sari yetaklovchi yeng yuksak
tafakkur darajasidir.

Shayx Najmiddin Kubro o‘zlarining “Tasavvufiy hayot” kitoblaridagi
“Taslimiyat” bo‘limida shunday mulohaza yuritilgan: “Allohning muqgaddar
qadariga va muborak qazosiga rozilik taslimiyat talablaridandir. Quyida
keltirilganlar ham taslimiyatga daxldordir. Bular: faqr-g‘ino, huzun-xafv, gabz-bast,
uns-haybat, ma’rifat, muhabbat, mahv-isbot, huzur-ihzor, shuhud-ishhod, bud-ibad,
qurb-tagarrub, sahv-sakr, sabr-shukr, mahvul asar, mahvul ayn, mahvul yeyn,
mujohada-mushohada, humud-jumud, o‘rgimchaklar uya to‘qigan manzillarning
zuhur qilishi, munodama-munohasa, munojot-muhovara, mukoshafa-muhodasa.
Shular tufayli galbim menga Rabbimdan xabar berdi”. [2.92] Agar bu fikrning ichki
mohiyatiga, undagi g‘oyaviy qatlamlar va so‘zlarning ma’naviy uyg‘unligiga nazar
tashlasak, unda inson tafakkurining botiniy sayri, ma’no va haqiqat orasidagi nozik
uyg ‘unlikni ko‘rish mumkin. Xususan, insonning mavjudlik sahnasidagi yeng buyuk
sinovi bu — o0‘z irodasini Yaratuvchining irodasiga topshira bilish, ya’ni
taslimiyatdir. Allohning muqaddar qadari va muborak qazosi inson taqdirining har
bir zarrachasida mujassamdir. Bu taqdirni rozilik bilan gabul qilish — nafaqat
imonning ifodasi, balki tafakkurning yuksak bosqichi, ruhning kamolot yo‘lidir.
Chunki rozi bo‘lish — bu befarqglik yemas, balki haqiqatni tan olish, borliqdagi
ilohiy tartibni his yetishdir. Taslimiyat — inson qalbining ilohiy uyg‘unlik sari
sayridir. Bu sayrda ruh faqr va g‘ino, huzun va xafv, qabz va bast, uns va haybat kabi
ikki garama-qarshi holatlarni kechiradi. Har bir garama-qarshilik aslida ruhning
tozalash, sinash va haqiqatni anglash yo‘lida bosib o‘tgan pog‘onasidir. Chunki har
bir “qabz”dan so‘ng “bast”, har bir “huzun”dan keyin “uns” keladi. Shunday qilib,
inson qalbi dard bilan tozalanib, muhabbat bilan yuksaladi. Ma’rifat va muhabbat
— bu yo‘lning ikki ganotidir. Ma’rifat — bilish orqali yaqinlashish, muhabbat yesa
his qilish orqali birlashishdir. Ular uyg‘unlashganda, inson “mahv” va “isbot”,

277



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

“shuhud” va “ishhod”, “sabr” va “shukr” kabi ruhiy holatlar orqali borliq mohiyatiga
singib ketadi. Har bir bosqich — ruhning ichki uyg‘onishi, har bir holat —
tafakkurning yangi darajasi. Bu yo‘l “mujohada”dan “mushohada”ga, “munojot”dan
“muhovaraga”, “mukoshafa”dan “muhodasa”ga olib boradi — ya’ni, inson o‘zini
izlashdan Haqni topishga, Haqni topishdan Haq bilan suhbatga erishadi. Shu orada
qalb uyg‘onadi, sukut so‘zga aylanadi, so‘z esa haqiqatning sadosiga. Aslida, bu
taslimiyat — inson tafakkurining yeng oliy nuqtasidir. Chunki kim Allohning
irodasiga rozi bo‘lsa, u dunyodagi tartibning bevosita guvohiga aylanadi. Uning
qalbi o°‘ziga yemas, Rabbisidan xabar beruvchi oynaga aylanadi. Har bir hissiyot,
har bir fikr, har bir sokin on — ilohiy hikmatning zarralari bilan to‘ladi. Demalk,
taslimiyat — insonni ojizlikka yemas, balki ruhiy ozodlikka yeltuvchi kalitdir. U
orqali inson 0‘z “men”ining chegarasidan chiqib, abadiyat bilan tutashadi. Shunday
qilib, taslim bo‘lgan qalb — Allohning irodasini his yetgan, haqigat bilan
uyg‘unlashgan, tafakkur kamolotining cho‘qqisiga yuksalgan qalbdir.

Xulosa qilib aytganda, globallashuv zamonida inson ko‘p hollarda moddiy
qadriyatlar girdobida ma’naviy yo‘nalishini yo‘qotadi. Bu jarayonda tasavvufiy
tafakkur — ichki uyg‘onish, ruhiy tozalanish va ilohiy uyg‘unlik sari qaytish yo‘lini
eslatadi. Chunki taslimiyat g‘oyasi — Allohning irodasiga rozi bo‘lish, dunyoviy
shovqin orasida qalb sokinligini topish, ichki hagiqgatni anglash demakdir.

Foydalanilgan adabiyotlar
1. Mirziyoyev Sh.M. Yangi O°‘zbekiston taraqqiyot strategiyasi. Toshkent:
“O‘zbekiston” 2022
2. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf. Tasavvuf hagida tasavvur.
Toshkent “Hilol-nashr” 2022

278



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

MUNDARIJA
KIRISH SO‘ZI Elov Jobir RUStAMOVICH ..........ooviiiiiiic e 5
1.SHO‘BA: GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR
VA YECHIMLAR
MOTYPUJUMJIUK TABJIUMOTHJIA TA®BH3 BA TABBUI
METOAOJIOTUACH Annokynos Aboynamugh AGOYInamneuy ...............couernee.. 6

[JIOBAJUIALIYBHUHI MYCYJMOH YMMATUTA MAJAHUIA-
MA®KYPABUN TAXJIUIJIAPH BA XUMOSI WYJIJIAPH  Xycen

Xauvipynnoesuu [picypaes, Junuio0 Kypakynosud ANUEE, .............cccueviuneiiiueenannn, 11
GLOBALLASHUV VA UNING DINIY ONGGA TA’SIRI: SOF AQIDA
NUQTAYI NAZARIDAN G ‘uzarov O ‘tkir Umbarovich..............cccccccccvuunnenn. 15
GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA
YECHIMLAR Jiyanov Ulug ‘bek Nasriddinovich..............ccccccueeiiiiiiiiniinnnn 19
MOTURIDIYLIKDA ILM MANBALARINING KOMIL TIZIMI_Maxmudov
ASFOrXON YUSUFXONOVICH, ..ccciiiiiitieeiieee ettt e e e e e s r e e e e 23
AQIDA BO‘YICHA KLASSIK ASARLARNING BUGUNGI TALQINI
SAIAOV TDIONIM.....coeiii s 25
BUYUK SALJUQIYLAR DAVRIDA XUROSONDA KALOM ILMINING
RIVOJI (X1 ASR) Rajapov Pirnazar Sardor 0 ‘g l, ......cc..cccccovevvueiveiieiiinainnenne. 29
RUDAKIY 1JODI VA UMUMINSONIY QADRIYATLARNING ISLOM
AQIDALARDA YORITILISHI. Azimov Adiz Abdullayevich.............cccce..... 33
HANAFIY MAZHABIDA E’TIBOR QOZONGAN BA’ZI FIQHIY MATN
KITOBLARI Ro zmetov Muhammad Mustafo ...............cocceuvveeeiiiiieiiinnniinnennns 37

ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH SIFATLARI BORASIDA
SALAFLAR, XALAFLAR VA SOXTA SALAFIYLAR HAMDA
MAZHABSIZLARNING AQIDAVIY QARASHLARI O‘RTASIDAGI
FARQLARI VA IXTILOF NUQTALARI._ Nabijonov Muhammadmuso
RASULTON O G Tl oo s 41
AHLI SUNNA VAL-JAMOANING ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH
SIFATLARINI BORASIDA TUTGAN YO°‘LI Nabijonov Muhammadmuso
RASULTON O G Tl oo s 44
YOSHLARNING ORASIDA SOF ISLOMIY AQIDANI TARG‘IB QILISH
YO‘LLARI VA VOSITALARI_ Raxmonov AKDaAr ..........cccocveiiieneiinieien 48
ZAMONAVIY AXBOROT OQIMIDA SOF AQIDANI HIMOYA QILISH
Bogiyev Azizbek Abdullajon 0 ‘@'li.............cccoovveiiiiiiiiiiii 51
AHBAP IIOX KAIIMHUPUM - BYIOK XAHA®UN MYXAJJIHC
Huzomuoounog Xowumonrcor MyXamMMAOHCOHOBUY ............ccueevcveeiiiieaiiieaeniineanns 55
YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG‘IB QILISHNING USULLARI
VA VOSITALARI Kasimov Farrux Inoyatovich...........ccccoviinnncnniiiieen, 59
YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG‘IB QILISHNING USULLARI
VA VAZIFALARI Hagnazarova Iroda Ismoilovna ..., 62
ABU HANIFA AQIDASI VA “AL-FIQH AL-AKBAR” RISOLASI 7o xtayev
NBSFUTTON .. 65



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

SOG‘LOM E’TIQODNING JAMIYAT BARQARORLIGIDAGI O‘RNI

Parmonov BODOSNEN .........c.oiiiie 70
dadgall yuae A Aadlul) Babadl dpanl (A 2513 (ol A e S, 73
GLOBALLASHUYV VA DINIY QADRIYATLAR O‘ZARO MUNOSABATI:
SOF AQIDA YONDASHUVI Begimov Muhammadjon Begimovich ................ 77
GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA
YECHIMLAR YUNUSOV RAMAZONJON, ....vveeveeieeiiie e et see e 82

JAMIYAT TARAQQIYOTIDA SOF AQIDA VA TASAVVUF
MASALALARI Nuriddinova Ruxshona Zehniddin gizi, Vohidova Dilshoda Vohid

(0|4 T T TP UUP RO UUPPTPPPRPTOTRIR 86
“TA’VILOT AL-QUR’ON” ASARIDA BAG‘RIKENGLIKKA OID
QARASHLAR Avazxo jayeva Nafisaxon, Mo ‘min Mirzo Abdupattayev ........... 89

2.SHO‘BA GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUF: NA’NAVIY
MEROS VA ZAMONAVIYLIK.
HAKIIBAHIWA TABJIUMOTHUHHUHI' NHCOHITAPBAPJINK

MOXUATU Haepysosa I'ynuexpa HeeMamoBHa ........................ccceveueenenannnn. 94
TACABBY® TABJUMOTH — HAKTUMOHNIN BAPKAPOPJIMK OMUWJIN
lapunosa Oticy TYDCYHOBHA, .....c.vvviviiiiiisisisiniiiiiiians JOTT e 99
gl yac B G il g A ad) A8 ey w08 el nie lai aif ool 104

MYCOXOH JAXBUJIMAHUHT XOJKATOH-HAKIIBAH/IVS
TABJIAMOTHU PUBOKUAA TYTTAH VPHU [Ondawxooxcaes

Xauoap

XAUIUMXAHOBUU ... eeiiee e e sttae et e e e e st e e e e s e e e e e e abbr e e e e e nnnees 108
ABY BAKP KAJIABOJJUHHUHT “TABAPPY®” ACAPUJIA AKHUJIA BA
TACABBY® MYHOCABATH Hunyghap Tyiuuesa .............cccoevevercviriennnnnn. 113
MYCOXOH JAXBUJUMWHUHI TACABBY® PHUBOXHIA TYTIAH
YPHM FO10a11x002caesXanoap XauumMXaHOGU . ...........c..v.evsreveererrereseraresenn, 117

MALAYZIYADA SO’FIYLIK TARIQATLARINING JAMIYAT VA
DAVLAT HAYOTIGA TA’SIRIDA SO’FIYLIK MARKAZLARINING

O’RNI. Avliyoqulov UChQUN.........ooiiieeec e 121
AuliSy i) Aan ) Aludl) aley) Laled) agililadial g iy pdd) Cusald) Al

Mad gl Mo Mt 51 e GAILARM s 126

Gla Y5 Caiell dga sa 8 Al adedll 5 paall e deas deal f3 e, 131

TASAVVUFNING HIJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI: JAMOADA BAG‘RIKENGLIK IMMUNITETINI
SHAKLLANTIRISHDA TASAVVUF G‘OYALARINING O‘RNI Mas 'udxon
ISMOILQOV, Nigora HASANOVA, ......oooieieece ettt 136
GLOBALLASHUV DAVRIDA HAKIM TERMIZIY TA’LIMOTINING
FALSAFIY-MA’NAVIY QADRIYATLAR TIZIMIDAGI O°‘RNI VA
YOSHLAR TARBIYASIDAGI AHAMIYATI Xaitov Lazizbek Azamatovich

XATTOTJIUMK CAHBATH BA KVJE3MA MAHBAJIAPHUHT
NHCOHUAT MAJAHUSATUTA  TADBCUPU  IxypaeB  XyceH
XaiipysuioeBu4, XanpyJiaoeB CauImKOH XYCCHOBHY,...........ccuvvreerrinreeeesnnnnn. 143



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

SAHTU V3BEKTCTOH EINJIAPUHUHT BAPKAMOJI
IMAKJUIAHUIIUAA TTOPCOMS TACABBY®UM TABJIUMOTHHUHT
AXAMUATU MYHUCKXOH T YIAMOBA .....eeecvviiiiiiiiieeiie st niee s 149

NASRULLOHXON HARBIY NIZOMIDA QO‘SHIN TUZILISHI HAMDA
SARBOZLAR TA’LIMIGA OID QONUN QOIDALAR VA BUYRUQLAR
TAVSIFLYunus SNUKUFHIAYEV., .....ooiveeiie e 154
GLOBALLASHUV  DAVRIDA  TASAVVUFNING  AHAMIYATI:
AN’ANAVIY VA IBN SINO NAZARIY YONDASHUVLARI ASOSIDA
Ro ‘zimuhammad To xtasinov Nurmuhammad 0 °gli .........c..cccovvviiiiiiiiiiinn, 160
“©YTYX AJ-BYJJIOH” ACAPU MAHBAJIAPH BA YJIAPHUHI Y3UTA
XOCJMI'N_VYmmamanues CoxuO4#coOH XUKMAMATU YRIIU .....overveerieiiirenaineeennnns 165
TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI Jiyanov Ulug ‘bek Nasriddinovich .................ccccoooeviiiiiiiiiiiiciens 170
WJIMHWA MEPOCHU ACPAIIl BA TAJKUK DTHUIIJA CYHBUM
UHTEJUIEKT UMKOHUSTJIAPUJIAH ®OUJTATTAHUII Tinxun Azumos,
.............................................................................................................................. 174
SAYQALLY DOSTONINING QO‘LYOZMALARI KODIKOLOGIK
TAHLILI VA ILMIY-TARBIYAVIY AHAMIYATI_ Sultonova Dilovar

INE ALIIIO GUZI ..ot 178
SALJUQIYLAR DAVRIDA TASAVVUFNING 1IJTIMOIY
BARQARORLIKKA TA’SIRI Mirzayeva Muxlisa, .........ccccocovevvveiiieciieeee. 180
MUTASHOBIH SIFATLAR ATROFIDAGI EPISTEMOLOGIK BAHSLAR
Madaminzoda Abdulatif Baxtiyor 0 ‘g li,.......ccoceuvieiiiiiiiiienieic e 186

HOZIRGI DAVRDA YOSHLAR TARBIYASIDA SAHL IBN ABDULLOH
TUSTARIY MEROSINING AHAMIYATI Raximov Xolmurod Majitovich.188
THE ROLE OF IMAM BUKHARI'S PEDAGOGICAL TEACHINGS IN
THE EDUCATION AND UPBRINGING OF YOUTH_ Xaitov Azizbek

AZAMALOVICH ...ttt 192
IBN SINO AXLOQIY QARASHLARINING HOZIRGI DAVRDA
AHAMIYATI] KArimMOV ANVAT .......vvviieiiiieiiiee ettt staen e e s siven e e s ssianane s 197
TACABBY®HUHI' MYXUMJIMI'U _A60ypaxmonos A6oyaxoouii............... 200
NAQSHBANDIYA TARIQATI RIVOJIDA BUXORO
MUTASAVVIFLARINING O‘RNI R.Z.Rajabova..........cccccvevevviiinieiieninnnnn 204

I'NIOBAJIJIAIIIYB JABPUJIA )];I/IHI/Iﬁ IKCTPEMHU3MI'A KAPIIHA
KYPAIIIHUHI' TACABBY®UHN EHJIAIIYBJIAPH bepouesa Hunydap
AXAIIOBHA..........oevviiiiiiii ittt e e e s e e e e e e e e eesra b e s e e eeeeeeennns 208
ILMIY MEROSNI TADQIQ QILISH, QO‘LYOZMALARNI SAQLASH VA
YOSHLAR TARBIYASIDA FOYDALANISH._ Asatullayev Farhod Ravshan

0 G Lo -.213
TACABBY® BA YHHUHI'T UCJIOM MABHABUSATUIATU YPHHU
LIAPANOE MAMYD ...ttt 219

IMOM FAXRIDDIN AR-ROZIYNING TAFSIR KITOBIDIA DIN VA
ILMINING UYG‘UNLIGI Saidov Shaxboz ..........cccvveveiiiiviieii i 222



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

IMOM TERMIZIYNING ILM QADRI HAQIDA KELTIRGAN HADISLAR

SHARHI Temirov Ibrohimjon Qobiljonovich ... 224
YOSHLAR TARBIYASIDA AJDODLAR ILMIY MEROSINING O°‘RNI
Tohirov AKobir TO IQINOVICN ........covviicice e 227

BUYUK MUTASAVVUFLAR ASARLARIDA YOSHLAR TARBIYASIGA
OID G‘OYALAR: MA’NAVIY MEROS VA ZAMONAVIY AHMIYAT
Xayrilloyev Xo Jamir A’zamxo JayeviCh...........ccccuuvveiiiiiiiiiiiieiiiie i 229
TACABBY® WMOMM ABY BAKP I'YJIOBOJUM BYXOPUMHHUHI
XAETH BA WJIMHM ®AOJUATH V3ox06 A60yrsocud A60yeoxuo yenu . 233
MULLA ALI QORINING XAYOTI VA ILMIY FAOLIYATI_Mutallimov

Islomjon Odiljon 0@ lT ...........coviiiiiiiiie s 237
TASAVVUF ADABIYOTI RIVOJLANISHIDA KUBROVIYLIK
MAKTABINING TA’SIRI Nurmuhammad Matkarimov ..............cccceeeevveennne 241

GLOBAL HUQUQIY MADANIYATNING RIVOJIDA TASAVVUF
AXLOQI VA ADOLAT KONSEPSIYASI Shodiyeva Dilshoda G ‘ulomjonovna
............................................................................................................................. 245
TASAVVUFNING 1JTIMOLY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI Usmonov Adiz Mansurxo'jayeVvich ..........ccccveveevieiie e 250
XOJA AHROR VALIY — TINCHLIK VA SULHPARVARLIK VALIYSI
Abbosxonov Muhriddin Xayrullo 0 ‘@ li .........ccccovvveiiiiii i 255
MCJIOM JIUHUHUHT KAMUAT XAETHJIA TYTIT'AH YPHM Kocumos
My3aghhap MaxMAMKYTIOBUY ............ccccooeiiieiiiiiiiee e 259
ABUL QOSIM NAYSOBURIY VA UNING “ RISOLA AL-QUSHAYRIYYA
ASARI” BAYONI Voxidov Xasanboy Abduxalil 0 ‘g li ..........cccoovvvirivrannennn. 264
MA’NAVIYAT — SHAXS KAMOLOTINING ASOSIY OMILI SIFATIDA
Uzagbayev Quralbay Qarjavbay 0 ‘g li...........ccccoooiiiiiiiiiiiiiiiic e 268
TASAVVUFNING 1JTIMOLY BARQARORLIKGA KO‘RSATADIGAN
TA’SIRI Sodigova Malika KOzimjon QIZi........ccccceeveeieeiieiic e 273
TASAVVUF TA’LIMOTIDA TASLIMIYAT TUSHUNCHASI VA
IJTIMOIY BARQARORLIKDAGI TA’SIRI Nuriddinova Ruxshona Zehniddin
0| 74 SRR 276



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

QAYDLAR UCHUN



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya materiallari

GLOBALLASHUV
DAVRIDA SOF AQIDA VA
TASAVVUF MASALALARI

Xalgaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari
(2025 yil 13-noyabr)

Muharrir: F.Usmonov
Texnik muharrir:  B.Ashurov
Musahhih: M.Kuziyeva
Sahifalovchi: X.AXrorov

Nashriyot litsenziyasi Ne040075. 23.09.2022. Orginal maketidan
bosishga ruxsat etildi: 12.11.2025. Bichimi 60x84. Kegli 16 shponli.
“Times New Roman” garn. Ofset bosma usulida bosildi. Ofset bosma
qog‘ozi. Bosma tobog‘i 17,75. Adadi 100. Buyurtma Ne 205.

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Administratsiyasi huzuridagi
Axborot va ommaviy kommunikatsiyalar agentligi
“BUKHARA HAMD PRINT” nashriyoti. Buxoro shahri Hofiz Tanish
Buxoriy ko‘chasi, 190-B uy. Tel: (97) 736-20-11
Bahosi kelishilgan narxda.

A

“BUKHARA HAMD PRINT” MChJ bosmaxonasida chop etildi.
Buxoro shahri Qayum Murtazoyev ko‘chasi, 344-uy



