


 

 

 

 

 

O‘ZBEKISTON MUSULMONLARI IDORASI 

MIR ARAB OLIY MADRASASI 

 

 

GLOBALLASHUV 

DAVRIDA SOF AQIDA VA 

TASAVVUF MASALALARI 
 

Xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari 

(2025 yil 13-noyabr) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Buxoro - 2025 

“BUKHARA HAMD PRINT” nashriyoti 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari”// Xalqaro ilmiy-amaliy 

konferensiya materiallari. Ilmiy to‘plam [Mir Arab oliy madrasasi. Mas’ul muharrir  

f.f.d.prof.G.N.Navro’zova] Buxoro: 2025. 284 b. 

 

 

 

Ushbu to‘plamda O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar 

vazirligining “O‘zbekiston Respublikasida 2024 yil 27 dekabrdagi xalqaro va 

respublika miqyosida o‘tkaziladigan ilmiy va ilmiy-texnika anjumanlar rejasi 

to‘g‘risida”gi 490-sonli buyrug‘i ijrosini ta’minlash maqsadida 2025 yilning 13 

noyabr kuni Mir Arab oliy madrasasida o‘tkazilgan “Globallashuv davrida sof 

aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi Xalaqaro ilmiy-amaliy konferensiyaning 

materiallari e’lon qilinmoqda. 

Konferensiya Mir Arab oliy madrasasi va hamkor tashkilotlar –O‘zbekiston 

musulmonlari idorasi, Buxoro viloyat hokimligi, O‘zbekiston musulmonlari idorasi 

Buxoro viloyat vakilligi bilan hamkorlikda tashkil etildi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maqolalarda keltirilgan iqtiboslar va maqolalar mazmuni uchun javobgarlik 

mualliflar zimmasida. 

 

 

 

 

 

©Mir Arab oliy madrasasi, 2025 

©“BUKHARA HAMD PRINT” nashriyoti, 2025 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

Mas’ul muharrir: Navro`zova Gulchehra Ne`matovna 

Buxoro davlat texnika universiteti professori, falsafa 

fanlari doktori. 

 

 

 

 

 

 

Taqrizchilar: 

 

Inoyatov Azizxo`ja Xayrulloyevich 

Bahouddin Naqshband ilmiy-tadqiqot markazi 

rahbari, islomshunoslik fanlari bo`yicha falsafa 

doktori(PHD), dotsent.  

Yuldashxodjayev Haydar Hashimxanovich 

Yangi asr universiteti kafedra mudiri, dotsent, t.f.n. 

 

Tahrir hay`ati: 

 

Elov Jobir Rustamovich 

Mir Arab oliy madrasasi rektori 

Avliyoqulov Uchqun Mardanovich 

Mir Arab oliy madrasasi «O`quv ishlar» bo`yicha 

prorektori 

To’xtasinov Ro’zimuxammad Nurmaxamad o’g’li 

Mir Arab oliy madrasasi “Diniy fanlar” kafedrasi 

kata o’qituvchisi, Islomshunoslik fanlari bo’yicha 

falsafa doktori (PHD) 

Sharapov Ma’mur Murodovich 

Mir Arab oliy madrasasi “Ilmiy tadqiqot faoliyatini 

tashkil etish sektori” mudiri. 

Ahmadov Xurshid  San’atovich 

Mir Arab oliy madrasasi xodimi, Buxoro davlat 

universiteti tayanch doktoranti.  

 

To`plovchi va 

nashrga tayyorlovchi:  

Muhsinov Abdulmajid  Erkin o‘g‘li   

Mir Arab oliy madrasasi “Ilmiy tadqiqot faoliyatini 

tashkil etish sektori” muxandisi. 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

4 

KIRISH SO‘ZI 

Bugungi globallashuv davrida insoniyat tafakkuri, e’tiqodi va ma’naviy 

qarashlari keskin o‘zgarishlarga duch kelmoqda. Axborot oqimining kengayishi, 

diniy talqinlarning turlicha yondashuvi va g‘oyaviy kurashlarning kuchayishi 

natijasida inson ongida diniy beqarorlik, ma’naviy bo‘shliq va e’tiqodiy 

chalkashliklar yuzaga kelmoqda. Shunday sharoitda sof islom aqidasining pokligini 

saqlash, tasavvufning asl mohiyatini to‘g‘ri tushuntirish va uni jamiyat hayotida 

to‘g‘ri tatbiq etish bugungi kunning eng muhim vazifalaridan biriga aylandi. 

Alloh taolo Qur’onda shunday marhamat qiladi: “Bas, (ey, Muhammad,) 

yuzingiz (o‘zingiz)ni doimo to‘g‘ri bo‘lgan dinda (Islomda) tuting! Insonlarni 

o‘sha asosda yaratgan Allohning yaratuvchiligini (anglangiz!) Allohning 

yaratishiga o‘zgartirish yo‘q. Eng to‘g‘ri din shudir! Lekin ko‘p odamlar 

bilmaslar” (Rum surasi,30-oyat). Mazkur oyat inson tabiatining asosida sof e’tiqod 

va to‘g‘ri aqida mujassam ekanini bildiradi.  

Shuningdek, Rasululloh sollallohu alayhi vasallam marhamat qiladilar: “Kim 

Allohga va oxirat kuniga iymon keltirsa, yaxshilik so‘zlasin yoki sukut saqlasin” 

(Imom Buxoriy va Muslim rivoyati). Demak, e’tiqodning sofligi faqat bilim bilan 

emas, balki amal, axloq va so‘zda ham o‘z ifodasini topmog‘i lozim. Shu boisdan, 

sof aqidani ilmiy asosda o‘rganish, uni yoshlar ongiga sog‘lom shaklda singdirish, 

tasavvufning inson ma’naviyatini yuksaltirishdagi o‘rnini chuqur tadqiq etish har bir 

davrning zaruriyatidir. 

O‘zbekiston musulmonlari idorasi tasarrufidagi Mir Arab oliy madrasasi 

tomonidan tashkil etilgan “Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” 

xalqaro ilmiy-amaliy konferensiyasi ana shu dolzarb masalalarga bag‘ishlanib, 

zamonaviy diniy tafakkurda sof e’tiqod va ma’naviy poklikni mustahkamlash 

yo‘nalishida muhim ilmiy minbar bo‘lib xizmat qiladi. 

Konferensiyada islom ilmlari sohasida faoliyat yuritayotgan O‘zbekiston, 

Markaziy Osiyo mamlakatlari hamda xalqaro ilmiy markazlardan kelgan 

mutaxassislar, olimlar va tadqiqotchilar o‘z maqolalari bilan ishtirok etishgan. 

Mazkur ilmiy to‘plamda ular tomonidan taqdim etilgan maqolalar jamlanib, 

globallashuv sharoitida diniy tafakkur, aqida sofligi, tasavvufning ma’naviy 

hayotdagi o‘rni, diniy ekstremizmga qarshi tasavvufiy yondashuvlar, shuningdek, 

islom merosining ilmiy talqini kabi masalalar tahlil etilgan. 

Tasavvuf islom ta’limotining ruhiy-axloqiy mohiyatini ifodalaydi. U insonni 

poklikka, sabrga, kamtarlikka va mehr-oqibatga chorlaydi. Rasululloh sollallohu 

alayhi vasallam aytganlar: “Alloh sizlarning qiyofalaringizga va mol-mulkingizga 

emas, balki qalblaringiz va amallaringizga nazar solidi” (Imom Muslim rivoyati). 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

5 

Shu ma’noda tasavvuf – inson qalbini poklovchi, e’tiqodni mustahkamlaydigan va 

jamiyatda tinchlik hamda totuvlikni qaror toptiruvchi ruhiy manbadir. 

Konferensiya ikki sho‘bada faoliyat yuritdi: 

• Birinchi sho‘ba — “Globallashuv davrida sof aqida: muammo va yechimlar”, 

unda e’tiqod sofligini saqlash, diniy talqinlardagi chalkashliklarning oldini olish va 

Qur’on-hadis asosidagi aqidaviy barqarorlik masalalari muhokama qilindi. 

• Ikkinchi sho‘ba — “Globallashuv davrida tasavvuf: ma’naviy meros va 

zamonaviylik”, unda tasavvufning ijtimoiy hayotdagi ahamiyati, yoshlar 

tarbiyasidagi o‘rni va globallashuv davrida ruhiy muvozanatni ta’minlashdagi 

tasavvufiy yondashuvlar yoritildi. 

Xulosa o‘rnida shuni aytish mumkinki,  sof aqida va tasavvuf masalalarini 

chuqur o‘rganish – bugungi notinch dunyoda ruhiy barqarorlik, ummat birligi va 

ma’naviy uyg‘onishning kalitidir. Zero, Alloh taolo marhamat qilganidek: “Albatta, 

Alloh biror qavm o‘zlaridagi narsa (yaxshi holat)ni o‘zgartirmagunlaricha, 

ulardagi narsa (holat)ni o‘zgartirmas” (ar-Ra’d, 13:11). Demak, haqiqiy 

taraqqiyot va barqarorlikning poydevori – sof aqida, pok ma’naviyat va ilmga 

tayanilgan tafakkurdir. Ushbu ilmiy to‘plamda jamlangan maqolalar sof e’tiqod, 

sog‘lom tafakkur va ma’naviy uyg‘onish yo‘lida qimmatli ilmiy manba bo‘lib 

xizmat qiladi. 

 

 

 

 

Elov Jobir Rustamovich 

     Mir Arab oliy madrasasi rektori 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

6 

1.SHO‘BA : GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR 

VA YЕCHIMLAR 

МОТУРИДИЙЛИК ТАЪЛИМОТИДА ТАФВИЗ ВА ТАЪВИЛ 

МЕТОДОЛОГИЯСИ 

 

Аллоқулов Абдулатиф Абдуллайевич 

Имом Мотурудий халқаро илмий-тадқиқот маркази,  

мотурудийлик таълимоти тадқиқотлари бўлими бошлиғи, доцент 

 

Аннотaция: Ушбу мақолада Ислом илоҳиётидаги энг мураккаб назарий 

масалалардан бири — Аллоҳ таолонинг сифатларига оид муташобиҳ 

матнларни танзиҳ тамойили асосида талқин қилиш муаммоси таҳлил 

қилинади. Замонавий салафийлик оқимларининг муташобиҳ оят ва 

ҳадисларни таъвил қилишга нисбатан радикал муносабати, шунингдек, 

уларнинг зоҳирий талқин услуби натижасида юзага келган тажсим ва ташбеҳ 

мойилликлари ёритиб берилади. Шу билан бирга, анъанавий аҳли сунна вал 

жамоа мактабларининг (ашъарийлик ва мотуридийлик) таъвил методологияси 

илмий-мантиқий асосларда изоҳланади. Мақолада Қуръон ва суннатдаги 

муташобиҳ матнларни англашда танзиҳ, таъвил ва тафвиз тамойилларининг 

аҳамияти кўрсатилади. 

Калит сўзлар: Ислом илоҳиёти, Аллоҳнинг сифатлари, муташобиҳ оятлар, 

танзиҳ, таъвил, тафвиз, ташбеҳ, тажсим, салафийлик, ашъарийлик, 

мотуридийлик, аҳли сунна вал жамоа. 

Ислом илоҳиётидаги энг мураккаб доктринал масалалардан бири – 

Аллоҳнинг сифатларига оид муташобиҳ1 матнларни танзиҳ2 тамойилига 

мувофиқ талқин қилишдир. Замонавий салафийлик оқимлари, ўзларини 

салафи солиҳлар йўлининг давомчилари сифатида тақдим этиб, Қуръон ва 

суннатдаги муташобиҳ матнларни талқин қилишда анъанавий калом 

 
1 Муташобиҳ (араб. متشابه) сўзи араб тилидаги «ташоббуҳ» (تشابه) ўзагидан олинган бўлиб, «ўхшаш бўлиш», 

«бир-бирига киришиб кетиш», «ноаниқ бўлиш» деган маъноларни англатади. Бир нечта эҳтимолий маънолар 

бир-бирига ўхшаб қолгани учун, уларнинг қайси бири асл мақсад эканини ажратиш қийин бўлган сўз ёки 

жумла «муташобиҳ» дейилади. Истилоҳий маъноси: Муташобиҳ – бу Қуръон ёки Суннатдан олинган, асл 

мақсад қилинган маъноси зоҳиран (сўзма-сўз) аниқ бўлмаган, бир нечта маънони англатиши мумкин бўлган 

ва уларнинг қайси бири тўғри эканини аниқлаш учун қўшимча далилга ёки чуқур тадқиқотга муҳтож бўлган 

матндир. 
2 Танзиҳ (араб. تنزيه) сўзи «назаҳа» (نزّه) феълидан олинган масдар (ҳаракат номи) бўлиб, луғатда «поклаш», 

«узоқлаштириш», «беайб деб билиш», «юксакка кўтариш» каби маъноларни англатади. Бирор нарсани унга 

нолойиқ бўлган айб-нуқсонлардан, паст сифатлардан поклаш ва узоқ тутишга «танзиҳ» дейилади. Истилоҳий 

маъноси: Танзиҳ – бу Аллоҳ таолони Унга нолойиқ бўлган барча айб-нуқсонлардан, янги пайдо бўлган (ҳодис) 

махлуқотларга хос бўлган барча сифатлардан ва ҳар қандай ўхшашликдан поклашга қаратилган асосий 

эътиқодий тамойилдир. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

7 

мактаблари (ашъарийлик ва мотуридийлик) томонидан қўлланилган таъвил 

 методологиясини кескин рад этадилар. Улар ушбу услубни қўллаган (تأويل)

аҳли сунна уламоларини бидъат ва залолатда айблайдилар. Бироқ, таъвилни 

инкор этиш ва матнларнинг зоҳирий маъносини исботлашга уриниш, уларнинг 

доктринал тизимида ташбеҳ3 ва тажсим4га мойил қарашларнинг юзага 

келишига замин яратди. 

Аҳли сунна вал жамоа методологиясига кўра, Қуръон ва суннатдаги 

шаръий матнлар учун асосий қоида уларни зоҳирий маъносида қабул 

қилишдир. Бироқ, агарда бошқа бир қатъий ақлий ёки нақлий далил ушбу 

зоҳирий маънодан воз кечишни ва бошқа, мажозий маънони ирода қилишни 

тақозо этса, матн таъвил қилинади. Қуръон ва суннатда шундай матнлар 

мавжудки, уларнинг зоҳирий маъноси Аллоҳ таолога жисм ёки макон 

нисбатини беришни ёхуд Уни яратилганларга ўхшатишни тақозо этадигандек 

туюлиши мумкин. Айнан шундай вазиятларда, бошқа қатъий далиллар ушбу 

матнларнинг зоҳирий маъносини қабул қилмасликни талаб этади. 

Бу борада Аллоҳ таолонинг Ўзи шундай деган: 

 الْبَصِيرُ لَيْسَ كَمِثلِْهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ 

“У Зотга ўхшаш ҳеч нарса йўқдир. У эшитувчи, кўрувчи Зотдир” 

(Шуро сураси, 11-оят). 

 وَلَمْ يكَُنْ لَهُ كُفوًُا أحََدٌ 

“Ва Унга ҳеч ким тенг бўлмаган” (Ихлос сураси, 4-оят). 

Мантиқий асос: Соғлом мантиқ Аллоҳ таолонинг яратилган 

мавжудотлардан тубдан фарқли бўлиши ва ҳар қандай номукаммалликдан пок 

эканини талаб қилади. Жисмонийлик, аъзоларга эга бўлиш ва маконда 

жойлашиш эса яратилган мавжудотларга хос хусусиятлардир. 

Муташобиҳ оят ва ҳадисларга дуч келинганда, ислом ақидаси бўйича асосий 

вазифа танзиҳ ( تنزيه) тамойилига амал қилишдир. Танзиҳ – бу Аллоҳ таолони ҳар 

қандай нуқсондан, камчиликдан ва махлуқотларга хос бўлган хусусиятлардан 

мутлақо поклаш қоидасидир. Бу тамойил баъзи муташобиҳ матнларнинг зоҳирий 

маъноси Аллоҳ таолонинг мукаммал Зотига лойиқ эмаслигини эътироф этиш ва 

улар Аллоҳнинг Ўзи ирода қилган, Унинг улуғлигига мос бошқа маънони 

англатишига қатъий эътиқод қилишни тақозо этади. 

 
3 «Ташбеҳ» сўзи араб тилидаги «шабаҳ» (َشَبه) ўзагидан олинган бўлиб, «ўхшатиш», «қиёслаш», «мисол 

келтириш» деган маъноларни англатади. Истилоҳий маъноси: Аллоҳ таолонинг Зотини, сифатларини ёки 

феълларини Унинг яратган махлуқотларининг зоти, сифатлари ёки феълларига ўхшатишдир. 
4 «Тажсим» сўзи араб тилидаги «жисм» (جسم) ўзагидан олинган бўлиб, «жисмга эга деб билиш», «тана, шакл 

ёки вужуд нисбат бериш» деган маънони билдиради. Истилоҳий маъноси: Аллоҳ таолони жисм (яъни, 

узунлик, кенглик, чуқурлик каби ўлчовларга, чегарага, шаклга ва қисмларга эга бўлган моддий ёки номоддий 

вужуд) деб эътиқод қилишдир. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

8 

Ушбу фундаментал ақидавий асосдан келиб чиқиб, уламолар бундай 

матнларни талқин қилишда иккита асосий услубдан бирини қўллаганлар: 

1. Тафвиз ( تفويض – маъносини Аллоҳга ҳавола қилиш): Бунда Аллоҳни ҳар 

қандай ўхшашликдан поклагандан сўнг муташобиҳ лафзнинг аниқ маъносини 

тайин қилмасдан, унинг илмини Аллоҳ таолонинг Ўзига ҳавола қилинади. Бу – 

салафи солиҳлар тутган йўл бўлиб, энг хавфсиз услуб ҳисобланади [1, 39 b]. 

2. Таъвил (تأويل – мажозий талқин): Бунда ҳам аввало танзиҳ қоидасига 

амал қилиниб, сўнгра араб тили услублари, ҳақиқий ва мажозий маънолар, 

киноя ва истиора каби балоғат илми воситаларидан фойдаланиб, лафзнинг 

зоҳирий маъносидан, Аллоҳнинг улуғлигига мос келадиган эҳтимолий 

мажозий маънога бурилади. Бу йўлни баъзи салафлар ва аксарият халаф 

уламолари, айниқса, одамлар орасида ташбеҳ фикрлари ёйилганда, ақидани 

ҳимоя қилиш заруратидан қўллаганлар [2, 41 b]. 

Аҳли сунна вал жамоанинг муташобиҳ сифатлар борасидаги ушбу 

мўътадил ёндашуви, яъни бир томондан ташбеҳ ва иккинчи томондан таътил 

(илоҳий сифатларни бутунлай инкор этиш) каби тамойили қуйидаги нақлий 

далиллар билан ҳам мустаҳкамланади: 

اسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقوُلوُنَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبنَِّا   وَالرَّ

“Илмда собит бўлганлар эса: “Унга имон келтирдик, барчаси 

Раббимиз ҳузуридандир”, дерлар” (Оли Имрон сураси, 7-оят). 

قُ بَعْضُهُ بعَْضًا فَمَا عَرَفْتمُْ مِنْهُ فَاعْمَلوُا  بُ بَعْضُهُ بَعْضًا بلَْ يصَُدِّ بِهِ وَمَا جَهِلْتمُْ مِنْهُ فرَُدُّوهُ إلَِى    إِنَّ الْقرُْآنَ لَمْ يَنْزِلْ يكَُذِّ

 عَالِمِهِ. 

Расулуллоҳ саллаллоҳу алайҳи васаллам дедилар: «Қуръони карим бир-

бирини ёлғонга чиқариш учун нозил қилинмаган, балки унинг оятлари бир-бирини 

тасдиқлайди. Шундай экан, ундан нимага тушунсангиз, унга амал қилинг. 

Нимага тушунмасангиз, уни олимига қайтаринг» (Имом Аҳмад ривояти). 

Саҳобий ва тобеинларнинг сўзлари: Уламолар орасида «Таржумонул 

Қуръон» (القرآن  номи билан танилган Абдуллоҳ ибн Аббос розияллоҳу (ترجمان 

анҳумо “Қалам” сураси, 42-оятида «Соқ очиладиган Кун...» (  يَوْمَ يكُْشَفُ عَن سَاق), 

деб келган «ас-соқ» (الساق) сўзи борасида: “Бу ишнинг шиддатли бўлишидан 

киноя”, деган. Буни Ибн Ҳажар Асқалоний (773/1372–852/1449) ўзининг 

«Фатҳул Борий» (الباري  асарида келтирган [3, 531 b]. Шунингдек, Имом (فتح 

Ҳофиз Байҳақий (384–458/994–1066) ва тилшунос муфассир Абу Ҳайён ҳам ўз 

тафсирида айни шу таъвилни Ибн Аббосдан нақл қилиб келтирган. Имом 

Табарий (ваф. 923) эса ўзининг “Тафсири Табарий” асарида Ибн Аббос, 

Мужоҳид ва Қатодалардан “Қалам” сураси, 42-оятда келган «ас-соқ» ( الساق) 

сўзини “ишнинг шиддатли бўлишидан киноя”, деб нақл қилган [4, 555 b]. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

9 

Ибн Аббос розияллоҳу анҳумо Аллоҳ таолонинг “Бас, бу Кунда улар 

бугунги ҳолга дучор бўлишларини унутганлари ва оятларимизни инкор 

қилганларидек, Биз ҳам уларни унутамиз” (Аъроф сураси, 51-) оятидаги 

“унутамиз” ( ْننَسَاهُم) деб таржима қилинган сўзни Аллоҳ таолога нисбатини 

бериш мумкин бўлмагани сабабли уни «тарк қилиш» (яъни, уларни азобда, 

раҳматсиз қолдириш), деб таъвил қилган. Зеро, Аллоҳ таоло инсонларда 

маълум бўлган унутишдан покдир, чунки инсонлардаги унутиш нуқсондир, 

нуқсон эса Аллоҳга лойиқ эмасдир. Шу сабабли Ибн Аббос бу оятни таъвил 

қилган. Худди шунингдек, Имом Табарийдан ҳам, Мужоҳиддан ҳам айни шу 

таъвилни нақл қилган [5, 475 b]. 

Имом Бухорий (ваф. 870) ҳам ўзининг «Саҳиҳи Бухорий» асарида Аллоҳ 

таолонинг «Унинг важҳидан ( وجهه) бошқа ҳар бир нарса ҳалок бўлувчидир» 

(Қасас, 88) ояти тафсирида, Аллоҳ таолога нисбатан ишлатилган “важҳ” (юз) 

сўзини “[Унинг] мулки”, деб таъвил қилган. Шунда оятнинг маъноси қуйидагича 

бўлади: «Унинг мулкидан бошқа ҳар бир нарса ҳалок бўлувчидир» [6, 505 b]. 

Имом Аҳмад (ваф. 855) Аллоҳ таолонинг: “ва Раббинг ва фаришталар 

саф-саф бўлиб келса...” (Фажр, 22) оятидаги  جاء “келди” феълини “Унинг савоби 

келди” деб таъвил қилганлар. Буни ундан Имом Байҳақий ривоят қилган. Чунки 

Аллоҳ таолога  جاء “келди” феълини нисбатини беришда ташбеҳ ва тажсим 

маънолари юзага келиб қолади. Шунинг учун олимлар уни таъвил қилганлар [7, 

376 b]. 

Хўш, салафи солиҳларнинг улуғ уламоларидан бўлган бу зотларни, улар 

айрим ўринларда таъвил услубини қўллаганлари сабабли, жаҳмия ёки адашган 

оқимларга мансуб дейиш мумкинми?! Ёки сифатларга оид баъзи оят ва 

ҳадисларни таъвил қилганлари учун уларни «нажот топувчи» аҳли сунна вал 

жамодан чиқариш тўғри бўладими?! Йўқ, албатта!  

“Салафийлар” жамиятда Аллоҳга жисм, маконни нисбат беришга 

ундовчи қарашларни тарқатадилар. Бунга уларнинг Абу Ҳурайра розияллоҳу 

анҳудан ривоят қилинган: «Ҳар кеча охирги учдан бир қисми қолганда, 

Парвардигоримиз таборака ва таоло дунё осмонига лутф кўрсатиб, шундай 

дейди: “Ким Менга дуо қилади, уни ижобат қиламан. Ким Мендан сўрайди, 

унга берсам. Ким Мендан мағфират сўрайди, уни мағфират қилсам?” 

ҳадисидаги «ينزل» (янзилу) “тушади” сўзини “қандай бўлса шундайлигича 

қабул қилиш керак” деган гаплари мисол бўлади. Ушбу ҳадисдаги “тушади” 

сўзи мажозий маънода, яъни Аллоҳ таолонинг бандаларига лутфу марҳамат 

кўрсатиши, дуоларини қабул қилиши каби маъноларда тушунилади. Агар 

бундай талқин қилинмаса, у “Шуро” сураси, 11-оятга (“У Зотга ўхшаш ҳеч 

нарса йўқдир. У эшитувчи, кўрувчи Зотдир”) зид келиб қолади. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

10 

Айрим олимлар “тушади” сўзини “Аллоҳ таоло фариштани туширади, у 

эса одамларга ўшандай нидо қилади”, деб изоҳлаганлар. Бу талқинга кўра « ينزل» 

(янзилу) сўзи фаришталарнинг тушишига амр қилиш маъносида Аллоҳ таолога 

нисбати берилган бўлади. Ушбу фикрни қуйидаги ривоят қўллаб-қувватлайди: 

«Аллоҳ таоло ярим тун ўтгунча муҳлат беради, сўнгра бир нидочига: “Дуо 

қилувчи борми, дуоси ижобат қилинса!”, деб нидо қилишга амр этади».  

Бу ўринда ушбу икки тушунчани бирлаштириш ҳам мумкин, чунки улар 

ўзаро зид эмас, балки маъно эътиборидан бир-бирини қўллаб-қувватлайди, 

яъни “Аллоҳ таоло кечанинг охирги учдан бирида бандаларига лутф кўрсатиб, 

дуоларни ижобат қилиш эшигини очади ва мазкур нарса билан жар солишга 

бир фариштани туширади” [8, 119 b]. 

Муташобиҳ сўзларни тушунишда барча замонларда турли тортишув ва 

келишмовчиликлар бўлиб ўтган ҳамда бир-бирига қарама-қарши кескин 

фикрлар ўртага ташланган. Афсуски, мусулмонлар уларни тушунишда турли 

тоифаларга ажралиб кетганлар. Қуръони карим ва ҳадиси шарифдаги 

муташобиҳ матнларни шарҳлаш масаласи аҳли сунна вал жамоа ҳамда 

“салафийлик” ўртасидаги ақидавий ихтилофлардан биридир. Аҳли сунна 

танзиҳ (Аллоҳни нуқсонлардан поклаш) тамойилини сақлаш учун тафвид ва 

зарурат туғилганда таъвил услубларини қўлласа, “салафийлик” таъвилни рад 

этиб, матнларнинг зоҳирий маъносини қолдиришга интилишади. Энг чуқур 

ихтилоф “била кайф” (кайфияти номаъулм) тушунчасида намоён бўлади. Аҳли 

сунна бу билан кайфиятнинг ўзини мутлақо инкор этса, салафийлик 

кайфиятнинг мавжудлиги, бироқ унинг номаълум эканини таъкидлайди. Бу 

эса, ўз навбатида, салафийлик ақидасини яширин тажсимга (Аллоҳга жисм 

нисбатини беришга) олиб келишини асослайди. 

Adabiyotlar ro`yxati 

1. Ҳамза Бакрий. Усасул ақидатил исламия. – Истанбул: нашрёти 

кўрсатилмаган, 2013. – Б. 39 

2. Ҳамза Бакрий. Усасул ақидатил исламия. – Истанбул: нашрёти 

кўрсатилмаган, 2013. – Б. 41. 

3. Ибн Ҳажар Асқалоний. Фатҳул Борий. – Қоҳира: Дорур райён лит турос, 

1986. – Ж. 8. – Б. 531. 

4. Муҳаммад Ибн Жарир Табарий. Тафсирут Табарий. – Қоҳира: Дорул 

маъориф, нашр йили кўрсатилмаган. – Ж. 23. – Б. 555. 

5. Муҳаммад Ибн Жарир Табарий. Тафсирут Табарий. – Қоҳира: Дорул 

маъориф, нашр йили кўрсатилмаган. – Ж. 12. – Б. 475. 

6. Ибн Ҳажар Асқалоний. Фатҳул Борий. – Қоҳира: Дорур райён лит турос, 

1986. – Ж. 8. – Б. 505. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

11 

7. Ҳофиз ибн Касир. Ал-Бидоя ван ниҳоя. – Ж. 14. – Б. 386. 

8. Ҳамза Бакрий. Усасул ақидатил исламия. – Истанбул: нашрёти 

кўрсатилмаган, 2013. – Б. 119. 

ГЛОБАЛЛАШУВНИНГ МУСУЛМОН УММАТИГА МАДАНИЙ-

МАФКУРАВИЙ ТАҲДИДЛАРИ ВА ҲИМОЯ ЙЎЛЛАРИ 

Ҳусен Хайруллоевич Джураев, 

Бухоро давлат университети “Ислом тарихи ва манбашунослиги, фалсафа” кафедраси 

доценти, тарих фанлари бўйича фалсафа доктори. 

Ўзбекистон, Бухоро. ORCID ID: 0009-0006-9223-4980. 

E-mail: husaynbuxoriy@mail.ru; x.x.djuraev@buxdu.uz. 

Дилшод Жўрақулович Алиев, 

Бухоро давлат университети Исломшунослик таълим йўланиши магистранти 

Ўзбекистон, Бухоро. 

buxorilaruz@gmail.com тел: +99890.715-00-63. 

Аннотaция: Ушбу мақолада глобаллашувнинг, айниқса, иқтисодий жиҳатдан 

ривожланган давлатлар илгари сураётган шаклининг, маданий-мафкуравий 

жиҳатлари ва унинг мусулмон жамиятига бўлган потенциал салбий таъсири 

таҳлил қилинади. Таъкидланишича, замонавий глобаллашув дунёвий, 

материалистик ва индивидуал (шахсий) қадриятларга асосланган ягона глобал 

маданиятни шакллантиришга интилмоқда. Бу эса исломий дунёқарашнинг 

асоси бўлган Тавҳид (яккахудолик) тамойилига ва диний-ижтимоий 

анъаналарга жиддий таҳдид солади. Мусулмонларнинг глобал жараёнларда 

фаол иштирок этиши зарурлиги эътироф этилган ҳолда, улар ўзларининг 

диний ва ахлоқий қадриятларини ҳимоя қилиш йўлларини излашлари 

кераклиги кўрсатилади. 

Калит сўзлар: Глобаллашув, Маданий таҳдид, Ислом дунёқараши, 

Секуляризм, Индивидуализм, Тавҳид, Маданий ҳимоя, Моддийлик. 

Глобаллашув замонавий даврнинг энг муҳим ва мураккаб жараёни 

бўлиб, у асосан иқтисодий жиҳатдан ривожланган давлатлар илгари сураётган 

шаклда, замонавий фан ва технологиялардаги оқимларнинг акси сифатида 

намоён бўлмоқда. Сўнгги йигирма йил ичида бу жараён кенг муҳокама 

қилинди, асосан иқтисодий ўзаро боғлиқлик нуқтаи назаридан. Бироқ, 

глобаллашувнинг асосий мақсади алоҳида-алоҳида кўплаб маданиятларни 

бирлаштириб, ягона бир маданиятга эга глобал жамият яратишга 

қаратилган. Бундай таклиф қилинган «янги» жамиятда урф-одатлар ва диний-

ижтимоий анъаналарни тарк этиш зарурий ҳисобланади, чунки улар янги, 

https://orcid.org/0009-0006-9223-4980
mailto:husaynbuxoriy@mail.ru
mailto:x.x.djuraev@buxdu.uz
mailto:buxorilaruz@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

12 

материалист ва секуляр замонавий маданият ривожига тўсқинлик қилиши 

мумкин. 

Ушбу мақоланинг асосий мақсади – маданият жиҳатдан 

глобаллашувнинг мусулмон умматга тушадиган мумкин бўлган фожиали 

жиҳатларини ва салбий таъсирларини кенг кўламда кўрсатишдан иборат. 

Гарчи глобаллашув транспорт, алоқа ва ахборот технологиялари соҳаларида 

инсон тараққиёти учун фойдали айрим ютуқларни туғдириши мумкин 

бўлсада, саноатланмаган жамиятлар учун энг катта таҳдид – бу маданий-

ижтимоий кучлар ҳамда рамзий қадриятларнинг таъсиридир. Биз 

мусулмонлар сифатида бу глобаллашув маданиятидан – яъни, бизга мажбуран 

ёки маромига кўра йўналтирилаётган глобал маданият таъсиридан – қандай 

ҳимояланиш йўлларини топишга умид қиламиз. 

Исломий дунёқарашда муқаддас, мустаҳкам тамойиллар мавжуд бўлиб, 

улар диний манбага таянади. Бу мусулмонлар бошқалардан ўрганишга 

қийналади дегани эмас. Аксинча, глобал жараёнларда тўлиқ иштирок этиш 

учун илм-маълумот, технология, бошқарув кўникмалари ва билимларни 

олишлари зарур. Лекин бу йўлда ижтимоий мувозанатни ва диний 

қадриятларни белгиловчи асосий қоидалар, худди Ислом дунёқарашида 

кўрсатилганидек, сўзсиз бузилмаслиги керак. Мақола доирасида маданий 

глобаллашувнинг моддий-дунёвий ва нотўғри индивидуалистик 

фалсафаси ҳамда унинг исломнинг тавҳид тамойилига зид келиши атрофлича 

таҳлил қилинади. 

2.1. Глобаллашувнинг тарихий ва мафкуравий шаклланиши. 

Глобаллашув сиёсий шаклланиши ҳақида тарихий мисолларга қайтсак 

— XV асрдан бошлаб Европа давлатларининг мустамлака юритиш фаолияти; 

a) Испания-Португал мустамлака ҳаракатлари «ваҳший» деб аталган 

халқларни насронийлаштиришга йўналтирилган бўлса; 

b) Буюк Британия, Франция ва Голландия каби давлатлар Осиё, 

Африка ва Яқин Шарқдаги «қадимий аҳоли»ни «тайёрлашга» ўз миссиясини 

кўрсатган; 

c) замонавий капиталистик ғарб давлатлари эса модернизatsiя ва 

секулярлашув орқали, хусусан исломлашган жамиятларни ҳам, 

«ривожланмаган» деб белгилаб, ўз аралашувини амалга оширган. 

2.2. Исломий ва ғарбий дунёқараш зиддияти 

Ислом Дунёқараши Ислом ақидасининг ўзи бўлиб, тавҳидга ва ягона 

ҳақиқатга асосланади. Унда дунёвий жиҳат охиратга тайёргарлик сифатида 

кўрилади. Исломда инсоннинг Аллоҳга бўлган муносабати – бўйсуниш, 

ибодат қилиш ва итоат қилиш тартибида бўлиши лозим. Исломнинг 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

13 

универсал табиати (намоз, рўза, ҳаж каби ибодатларда) турли миллат ва 

тилдаги мусулмонларни ягона ибодатда бирлаштиради. 

Бунинг акси ўлароқ, ғарб дунёқараши дунёвий секуляризмга таянган 

бўлиб, одамлар яшаётган дунёга глобал тасвир ҳосил қилишга қаратилган. 

Янги глобал маданиятнинг асоси бўлган бу фалсафада инсон – Худо эмас – 

оламнинг эгаси ҳисобланади. Шу боис, инсонга илоҳий ҳидоят керак эмас, 

унга ўзининг “рatsiонал тафаккури” етарли, деб ҳисобланади. 

2.3. Маданий глобаллашувнинг асосий хавфлари 

Мафкуравий асосга эга бўлган маданий глобаллашувнинг асосий хавфи, 

глобаллашув жараёнининг ўзида эмас, балки Исломнинг жамиятда ҳалоллик 

ва адолатга асосланган ҳаётни барпо этишдаги ролини камайтириш йўлидаги 

яширин ва мувофиқлаштирилган ҳаракатлардадир. 

Истеъмолчилик Руҳи: Янги глобал маданият истеъмолчилик руҳида 

бўлиб, пайғамбарлар ахлоқини фойда ва даромад ахлоқи билан алмаштиради. 

Нотоғри Индивидуализм: Бу фалсафа одамни ўзини ўзи яратувчи, тўлиқ 

мустақил, жамиятга миннатдорлик билдирмайдиган шахс сифатида кўради. Бу 

эса тавҳид тамойилига бутунлай зид. 

Ахлоқий бузилишлар тарғиботи: Оммавий кўнгилочар воситалар ва 

коммуникatsiя тармоқлари Ғарб жамиятидаги ахлоқий бузилишларни 

(никоҳдан олдинги жинсий алоқалар, гомосексуализм, спиртли ичимликлар) 

гўёки “нормал” ҳаёт сифатида тарғиб қилади. Бу жараён кино, интернет, 

мусиқа ва реклама каби соҳаларни ўз ичига олади. 

2.4. “Эркинлик” тушунчасининг нотоғри талқини 

Ғарб маданияти илгари сураётган "эркинлик" тушунчаси ҳақиқий бахт 

манбаи бўлган танлаш эркинлигини, йўл-йўриқсиз ва масъулиятсиз хатти-

ҳаракат эркинлиги билан аралаштириб юборган. Уларнинг “эркинлик” ва 

“инсон ҳуқуқлари” деб атаган нарсаси аслида одамнинг истаган ишни қилиш 

ҳуқуқидир. 

Бу нотўғри талқин салбий оқибатларга олиб келади: 

•  Спиртли ичимлик ичиш “эркинлиги” — ичкиликбозлик ва қарамликка. 

•  Жинсий бузуқлик “эркинлиги” — ОИТС каби касалликлар 

тарқалишига. 

•  Қимор ўйнаш “эркинлиги” — молиявий йўқотишларга. 

•  Фоизхўрлик “эркинлиги” — банкротликка. 

Ислом дунёқарашига кўра, эркинлик — Худо ҳалол қилган нарсалар 

орасида танлаш ҳуқуқи, чексизлик эса — тўғри ёки нотўғрилигидан қатъи 

назар, хоҳлаган ишни қилишдир. Маданий глобаллашувнинг асосий белгиси 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

14 

бу глобал фикрий ҳукмронлик натижасидаги танлаш эркинлигининг 

йўқолишидир. 

Маданий глобаллашувнинг ҳозирги шакли, чуқур моддий, дунёвий ва 

индивидуалистик фалсафага асосланганлиги сабабли, у мусулмон уммати ва 

диний қадриятларга асосланган ҳар қандай маданият учун жиддий 

мафкуравий таҳдид ҳисобланади. Бу таҳдиднинг асосий мақсади – Ислом 

маданиятини йўқ қилишга, яъни инсон билан Аллоҳ ўртасидаги алоқанинг 

асоси бўлган пайғамбарликка ишониш ва унга асосланган диний амалиётларни 

заифлаштиришга қаратилган. 

Мусулмонлар учун ҳимоя йўллари ва тавсиялар: 

1. Тавҳид ва исломий дунёқарашни мустаҳкамлаш: Мусулмонлар 

ўз эътиқодлари, яъни тавҳид тамойилига қаттиқ амал қилишлари ва исломий 

дунёқарашнинг ҳаққонийлигини мустаҳкамлашлари зарур. Исломда 

дунёвийлик охиратга тайёргарлик эканини англаш. 

2. Технологик ва илмий интегрatsiя: Глобаллашувнинг ижобий 

жиҳатларидан (илм-маълумот, технология, бошқарув кўникмалари) фаол 

фойдаланиш, аммо буни ижтимоий мувозанат ва диний қадриятларни 

белгиловчи асосий қоидаларни сўзсиз бузмаган ҳолда амалга ошириш керак. 

3. Оммавий маданиятга қарши маданий иммунитет: Ёш авлод 

онгини оммавий ахборот воситалари орқали тарғиб қилинаётган ахлоқий 

бузилишларга қарши ҳимоя қилиш, исломий ахлоқ ва қадриятларни тарғиб 

қилиш орқали кучли маданий иммунитетни шакллантириш. 

4. “Эркинлик” тушунчасини тўғри талқин қилиш: “Эркинлик”ни 

чексизлик ва масъулиятсиз хатти-ҳаракат эмас, балки Аллоҳ ҳалол қилган 

нарсалар орасида тўғри танлов қилиш ҳуқуқи сифатида тушуниш ва буни кенг 

омма онгига етказиш. 

Хулоса қилиб айтганда, мусулмон уммати глобаллашув шароитида 

ўзлигини сақлаб қолиш учун пассив ҳолатда кутиш ўрнига, бу жараёнларда 

фаол иштирок этиши, бироқ ўз диний ва ахлоқий асосларига қатъий риоя 

қилган ҳолда ривожланиши лозим. Акс ҳолда, глобал фикрий ҳукмронлик 

оқими исломий жамиятларни ўз қадриятларидан маҳрум этиш хавфини 

туғдиради. 

Фойдаланилган адабиётлар: 

1. Ал-Боқиллани, “Китоб ат-Тамҳид”, Қоҳира, 1984. 

2. Амир ар-Рубайъи, “Глобаллашув ва миллий давлат бошқаруви”, 

ИНТАН журнал, жилд 5, сон 1, 2000. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

15 

3. Др Умар Жоҳ «Глобаллашувнинг Ислом оламига таъсири» 21-

асрдаги муаммолар ва ташқи алоқалар ва дипломатия институти, Куала-

Лумпур, Малайзия, 2001 йил 13 июнь. 

4. Саййид Муҳаммад Накиб ал-Аттас, “Ислом ва илм фалсафаси” 

(Islam and the Philosophy of Science), Куала-Лумпур: ИСТАC, 1989 ва 1995. 

GLOBALLASHUV VA UNING DINIY ONGGA TA’SIRI: SOF AQIDA 

NUQTAYI NAZARIDAN 

 

G‘uzarov O‘tkir Umbarovich 

Mustaqil izlanuvchi 

Xoja Buxoriy o‘rta maxsus islom ta’lim muassasasi mudiri 

Tel:+998973801886 

utkirguzarov@rambler.ru 

 
Annotatsiya: Ushbu maqolada globallashuv jarayonining insonning diniy ongiga 

ko‘rsatayotgan ta’siri sof islom aqidasi nuqtayi nazaridan tahlil etiladi. Maqolada 

e’tiqod va aqidaning inson hayotidagi o‘rni, ularning jamiyat barqarorligi va 

ma’naviy birlikni ta’minlashdagi ahamiyati yoritilgan. Shuningdek, globallashuv 

sharoitida diniy qadriyatlar va islom aqidasini asrab qolish masalalariga e’tibor 

qaratilgan. Tadqiqotda Imom Abu Mansur al-Moturidiy, Imom G‘azzoliy, Ibn 

Xaldun va boshqa mutakallimlar qarashlari asosida e’tiqodning ilmiy, aqliy va 

ma’naviy jihatlari tahlil qilingan. Maqola yakunida globallashuv jarayonida sof 

aqidani mustahkamlashning ijtimoiy va tarbiyaviy ahamiyati haqida xulosalar 

berilgan. 

Kalit so‘zlar: Globallashuv, diniy ong, e’tiqod, aqida, islom ta’limoti, Moturidiy, 

G‘azzoliy, ma’naviyat, jamiyat barqarorligi, aqoid, sof e’tiqod. 

Bugungi kunda insoniyat hayoti globallashuv deb nom olgan murakkab 

ijtimoiy jarayon bilan uzviy bog‘lanib bormoqda. Axborot texnologiyalarining jadal 

rivojlanishi, kommunikatsiya tizimlarining kengayishi, madaniy va mafkuraviy 

almashinuvning kuchayishi natijasida dunyo “bir qishloq” darajasiga yaqinlashdi. 

Bu jarayon iqtisodiy, siyosiy va madaniy sohalar bilan bir qatorda diniy sohada ham 

o‘zining ijobiy va salbiy ta’sirlarini ko‘rsatmoqda. 

Globallashuv zamonaviy inson tafakkuriga, e’tiqodiga, qadriyatlariga, 

dunyoqarashiga bevosita ta’sir etayotgan jarayondir. Shu sababli bu hodisaga sof 

aqida nuqtayi nazaridan yondashish — ya’ni uni Qur’on, sunnat va Ahli sunna val 

jamoa manhaji asosida tahlil etish — bugungi davrning dolzarb vazifalaridan biridir. 

 “Globallashuv” (lot. globus — “yer kurrasi”) atamasi dunyoning yagona 

axborot, iqtisodiy va madaniy maydonga aylanib borishini ifodalaydi [7, 1 b]. Bu 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

16 

jarayon insonlar o‘rtasidagi aloqalarni osonlashtirgan bo‘lsa-da, u bilan birga turli 

g‘oyaviy tahdidlarni ham olib keldi. Ayniqsa, diniy ong va e’tiqod sohasida bu 

jarayon sezilarli o‘zgarishlar keltirib chiqarmoqda. 

Globallashuv insoniyatni umumiy axborot makoniga birlashtirgan holda, 

diniy qadriyatlarning nisbiylashuviga sabab bo‘lmoqda. Sekulyarizm, g‘arbona 

erkinlik, individualizm va materializm kabi tushunchalar insonning ruhiy olamiga 

singib, diniy qadriyatlarga raqobatchi sifatida chiqmoqda. Natijada, ko‘plab yoshlar 

o‘z e’tiqodida ikkilanish, diniy masalalarda yuzaki qarash shakllanishi, yoki 

mutaassib oqimlarga aldanish xavfiga duch kelmoqda. 

Islom ta’limotida “e’tiqod” yoki “aqida” insonning butun ruhiy hayotini 

tartibga soluvchi asosiy omildir. “Aqida” arab tilida “aqd” — “bog‘lamoq” 

ma’nosidan kelib chiqib, qalbni haqiqat bilan mahkam bog‘lashni anglatadi. [1, 12 

b.] Demak, aqida — bu insonning Alloh, Uning farishtalari, kitoblari, 

payg‘ambarlari, oxirat kuni va taqdirga bo‘lgan qat’iy iymonidir. 

Imom Abu Mansur al-Moturidiy, Imom Taftazoniy, Imom Jurjoniy kabi 

mutakallimlar ta’kidlaganidek, aqida ilmi insonni ilmiy asoslangan e’tiqod sari 

еtaklaydi. Bu ilm orqali mo‘min inson iymonini dalil va aql bilan mustahkamlaydi, 

shubha va gumonlardan saqlanadi. 

Sof aqida nuqtayi nazaridan globallashuv ikki yo‘nalishda ta’sir etadi: 

1. Ijobiy jihati — dinni, Qur’on va hadis ilmini keng targ‘ib qilish 

imkoniyati oshadi. Internet va texnologiyalar orqali islomiy manbalar, darslar, 

ma’ruzalar, onlayn ta’lim platformalari orqali diniy bilimlar global miqyosda 

tarqalmoqda. 

2. Salbiy jihati — ayni shu vositalar orqali buzuq firqalar, soxta shayxlar, 

ekstremistik va g‘ayriislomiy g‘oyalar ham tarqalmoqda. Buning natijasida diniy 

ongda chalkashliklar, e’tiqodiy zaifliklar paydo bo‘lmoqda. 

Globallashuvning asosiy tahdidi — bu nisbiylik mafkurasidir. Ya’ni “hamma 

haqli”, “har kim o‘zi xohlagancha ishonadi” degan g‘arbona dunyoqarash. Bu qarash 

sof islomiy aqidaga zid bo‘lib, Alloh tomonidan nozil qilingan yagona haq din 

tushunchasini zaiflashtiradi. Qur’on Karimda bu haqda shunday marhamat qilinadi: 

“Albatta, Allohning huzuridagi din — Islomdir.” 

(Oli Imron surasi, 19-oyat)  [2, 320 b.] 

- Allohning huzurida faqat Islomgina to‘g‘ri, maqbul dindir. Undan boshqalari 

qanday nomlansa ham Allohning huzurida e’tiborsizdir. 

- Islom bandalarning faqat Alloh taologa to‘liq ibodat qilishidir. 

- Islom bandalarning faqat Alloh taolo ko‘rsatgan yo‘ldan yurishidir. 

- Islom bandalarning faqat Alloh taoloni ibodatga sazovor yagona zot deb tan 

olishidir. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

17 

- Islom bandalarning faqat Alloh taoloni o‘zlari ustidan yagona qoim turuvchi 

deb tan olishlaridir. 

Demak, sof aqida nuqtayi nazaridan, globallashuvni qabul qilish mumkin, 

ammo uning natijasida diniy relyativizm [8, 1 b](e’tiqodiy nisbiylik)ga berilmaslik 

zarur. 

Imom Abu Mansur al-Moturidiy o‘z ta’limotida aql, naql (vahiy) va tajriba 

uyg‘unligini asoslab berdi. U zotga ko‘ra, inson e’tiqodi uch omil bilan 

mustahkamlanadi: 

Aql — e’tiqodni dalil bilan isbotlash vositasi; 

Ilm — insonni jaholatdan, bid’at va gumondan asraydigan nur; 

Dalil — Qur’on va sahih hadislar orqali iymon asoslarini mustahkamlovchi 

manba. 

Moturidiylik, Ahli sunna val jamoa yo‘li sifatida, insonni muvozanatli fikrlashga, 

din va dunyo orasidagi uyg‘unlikni saqlashga chorlaydi. Bu yo‘l globallashuv 

davrida ma’naviy barqarorlikni ta’minlaydigan eng to‘g‘ri manhajdir. 

Globallashuv davrida diniy ongni himoya qilish uchun quyidagi yo‘nalishlar 

muhim ahamiyat kasb etadi: 

1. Ilmiy asoslangan diniy ta’limni kuchaytirish. Yoshlarni Qur’on, sunnat va 

aqida ilmi asosida o‘qitish — e’tiqodiy immunitetni shakllantiradi. 

2. Moturidiy merosini chuqur o‘rganish. Chunki bu ta’limot dalil va mantiqqa 

asoslangan e’tiqodiy tizimdir. 

3. Axborot savodxonligini oshirish. Soxta manbalardan himoyalanish uchun 

diniy axborot manbalarining ishonchliligini tekshirish zarur. 

4. Ommaviy axborot vositalarida islomiy qadriyatlarni keng targ‘ib qilish. 

Globallashuv vositalaridan foydali maqsadda foydalanish diniy ongni 

mustahkamlaydi. 

5. Oilaviy va ijtimoiy tarbiyada e’tiqodiy tarbiya berish. Bola yoshligidan islomiy 

qadriyatlar bilan tanishsa, keyingi bosqichda globallashuv ta’siriga bardosh bera 

oladi. 

Globallashuvning diniy ongga ta’siri faqat e’tiqod bilan cheklanmaydi. U 

axloqiy qadriyatlarga ham salbiy ta’sir ko‘rsatadi. Dunyo miqyosida iste’molchilik, 

lazzatparastlik, individualizm va ma’naviy beparvolik kuchaymoqda. Bunday 

muhitda sog‘lom e’tiqod — insonni ma’naviy halokatdan asraydigan qalqondir. 

Islom aqidasida e’tiqod, amal va axloq bir butun tizimdir. Imom G‘azzoliy shunday 

degan: 

“E’tiqod daraxtdir, amal uning mevasi, axloq esa soyasidir. Daraxtni 

tuzatmasdan meva keltirmas.” 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

18 

Demak, globallashuv sharoitida diniy amallarni emas, avvalo, e’tiqod 

asoslarini to‘g‘ri shakllantirish zarur. Chunki e’tiqod buzulsa, jamiyatning axloqiy 

ustunlari ham еmiriladi. 

Globallashuv — bu zamonaviy dunyoning muqarrar jarayoni. Ammo u 

insonning e’tiqodi va diniy ongi uchun sinov maydonidir. Sof aqida nuqtayi 

nazaridan qaraganda, globallashuvning salbiy ta’sirlarini bartaraf etishning yagona 

yo‘li — sog‘lom e’tiqod, chuqur ilm va mustahkam diniy tafakkurdir. 

Moturidiylik va Ahli sunna val jamoa yo‘li — bu globallashuv asrida mo‘min 

insonni adashuvdan saqlaydigan eng ishonchli yo‘nalishdir. 

Shunday ekan, har bir musulmon, ayniqsa yosh avlod, globallashuvning 

ta’sirlariga qarshi ruhiy tayyorgarlik ko‘rishi, o‘z e’tiqodini ilm, dalil va Qur’on 

asosida mustahkamlashi lozim. Chunki sog‘lom e’tiqod — nafaqat shaxsiy fazilat, 

balki millat va ummat barqarorligining poydevoridir. 

Alloh taolo marhamat qiladi: 

“Ularni zulmatlardan nurlarga chiqarur.” (Baqara surasi, 257-oyat) [3, 265 

b.] 

Iymon deb atalgan nurga chiqaradi. Allohning yo‘li, Iymon yo‘li bitta nur 

yo‘lidir. Zulmatlardan iborat bo‘lgan noto‘g‘ri yo‘llar esa juda ko‘p. Shuning uchun 

ham oyatda nur birlikda, zulmatlar ko‘plikda zikr qilinmoqda.  

Globallashuv insoniyat hayotining barcha jabhalariga ta’sir qilayotgan 

murakkab jarayondir. U diniy ong va e’tiqod sohasiga ham ijobiy va salbiy ta’sirlar 

ko‘rsatadi. Sof aqida nuqtayi nazaridan qaraganda, musulmon kishi o‘z e’tiqodini 

Qur’on, sunnat va Ahli sunna val jamoa yo‘li asosida mustahkamlashi lozim. 

Sog‘lom e’tiqod inson qalbini haqiqat bilan bog‘lab, jamiyatni adolat, tinchlik va 

bag‘rikenglik sari еtaklaydi. Shu bois, globallashuv sharoitida e’tiqodiy 

barqarorlikni saqlash, yosh avlodni diniy bilim bilan tarbiyalash va ilm asosida 

iymonni mustahkamlash eng muhim vazifa hisoblanadi. 

Demak, sof aqida — musulmon jamiyatining ma’naviy poydevori va 

globallashuv sharoitida xavfsizlik kafolatidir. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Al-Qoriy, Ali ibn Sultan Muhammad. Sharh al-Fiqh al-Akbar. — Bayrut: 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001. — B. 12. 

2. Giddens, Anthony. The Consequences of Modernity. — Stanford University 

Press, 1990. — B. 64. 

3. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. at-Tavhid. — Riyadh: Dar al-Salam, 2005. 

— B. 35. 

4. Taftazoniy, Abu Nasr. Sharh al-Aqoid. — Tehran: Bunyad-i Tarikh va 

Farhang-i Islami, 1999. — B. 88. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

19 

5. Imom Jurjoniy. Ta’rif al-Aqida. — Qohira: Dar al-Kutub al-Misriyya, 2000. 

— B. 55. 

6. G‘azzoliy, Abu Hamid. Ihyo‘ ‘Ulum al-Din. — Damashq: Dar al-Fikr, 1995. 

— B. 112. 

7. https://www.sup.org/books/sociology/consequences-

modernity?utm_source 

8. https://uz.wikipedia.org/wiki/Relyativizm 

GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA 

YECHIMLAR 

Jiyanov Ulug‘bek Nasriddinovich 

Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi,  

Buxoro shahri, +998507056366 

 

Annotatsiya: Ushbu maqolada globallashuvning islomiy e’tiqod, xususan, sof 

aqidaga ta’siri ko‘rib chiqiladi. Sof aqida – Allohga, payg‘ambarlarga, oxiratga 

ishonchni ifodalovchi to‘g‘ri e’tiqoddir va Islom dinining asosiy e’tiqodiy 

tamoyillarini o‘z ichiga oladi. XXI asrda internet va axborot texnologiyalarining 

rivojlanishi sof aqidaga turli tahdidlar keltirmoqda, chunki yosh avlod ko‘pincha 

noto‘g‘ri ma'lumotlar asosida diniy qarashlarini shakllantirmoqda.  

Maqola, sof aqidani saqlash uchun diniy ta’limni ilmiy asosda olib borish 

kerakligini ta’kidlaydi. Sof aqida faqat diniy masala emas, balki musulmonlarning 

dunyoqarashi va hayot falsafasining asosi ekanligi ta’kidlanadi. 

Kalit so‘zlar: “Aqida”, “globallashuv”, “Ahlus sunna”, “Moturiydiylik”, 

“Ash’ariylik”, “sof”, tafakkur”, “sobit”… 

Bismillahir rohmanir rohiym 

Inson yaralibdiki, albatta nimagadir ishonib, e’tiqod qilib yashaydi. Ko‘zi bilan 

ko‘rmasa ham aql va zakovati bilan anglagan va ishongan narsalari inson hayotida 

muhim rol o‘ynaydi. U ishongan eng muhim narsalardan biri Allohning borligi va 

yagonaligidir. Odamzot Allohga talpinib yashaydi. Lekin Xudoni izlagan hamma 

ham to‘g‘ri e’tiqodda bo‘lavermaydi. Chunki haqni topishning o‘z qonun-qoidasi 

bo‘lib uning asosida harakatlanmagan inson adashib ketishi turgan gap. Shuning 

uchun o‘zimizning ham, yosh avlodning ham aqidasi sof va to‘g‘ri bo‘lishiga 

harakat qilishimiz kerak.  Xo‘sh sof aqida nima? 

Sof aqida – bu insonning Allohga, payg‘ambarlarga, oxiratga, taqdirga va 

boshqa asosiy e’tiqod masalalariga oid qat’iy va aniq ishonchi demakdir. U islomiy 

hayot va dunyoqarashning markazida turadi hamda musulmon shaxsining dunyoni 

idrok etishi, unda o‘z o‘rnini belgilashida hal qiluvchi rol o‘ynaydi. Uning yana bir 

https://www.sup.org/books/sociology/consequences-modernity?utm_source
https://www.sup.org/books/sociology/consequences-modernity?utm_source
https://uz.wikipedia.org/wiki/Relyativizm


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

20 

nomi “Ahlus sunna val jamoa aqidasi”dir. Ahlus-sunna val-jamoa aqidasi Islom 

olimlari tomonidan Qur’onu sunnatga muvofiq eng ishonchli va mo‘tabar manba 

sifatida musulmon ummati asrlar davomida e’tirof etib kelayotgan e’tiqod 

hisoblanadi. Haqda sobit turish va adashib ketmaslik uchun mazkur e’tiqodni yaxshi 

anglab еtishishimiz lozim. Lekin to‘g‘ri e’tiqodni saqlab qolish uchun har bir 

zamonda o‘ziga xos uslublardan foydalanish o‘ta muhimdir.  

XXI asr insoniyat tarixida axborot, texnologiya va madaniyatlar o‘rtasidagi 

chegaralar tobora yo‘qolib borayotgan, har bir sohada globallashuv jarayonlari 

jadallik bilan kechayotgan davr sifatida ajralib turadi. Bu jarayonlar inson 

hayotining iqtisodiy, siyosiy va ijtimoiy qatlamlarini qamrab olgani singari, diniy 

tafakkur va e’tiqod sohalariga ham chuqur ta’sir ko‘rsatmoqda. Ayniqsa, 

globallashuvning diniy maydondagi eng sezilarli oqibatlaridan biri bu sof aqida — 

ya’ni Islom dinining asl e’tiqodiy asoslarini himoya qilish, tushunish va avlodlarga 

to‘g‘ri еtkazish masalasining dolzarblashganidir. 

 Aslida “Aqida” so‘zi arab tilidagi “ʿaqada” fe’lidan olingan bo‘lib, 

“bog‘lamoq”, “mustahkam tutmoq” ma’nolarini anglatadi. Shar’iy ma’nosi esa 

yuqorida ta’kidlangani kabi, Alloh va Uning sifatlariga, farishtalarga, 

payg‘ambarlarga, ilohiy kitoblarga, oxirat kuniga, qadar (taqdir)ga bo‘lgan qat’iy 

e’tiqodlar majmuasidir. Bu e’tiqodni sof va pokiza saqlash uchun uni bid’at, xurofot, 

falsafiy yoki insoniy ta’sirlardan saqlab, Qur’on va sunnat asosida qalbga mahkam 

tugishimiz kerak. Islomiy fathlar davrida ham musulmonlar boshqa millat va elatlar 

bilan aralashishlari natijasida xuddi hozirgidek aqidaga turli ma’naviy tahdidlar 

vujudga kelgan edi. Turli millatlardan islom diniga kirgan insonlar oldingi 

e’tiqodlari qoldiqlaridan batamom qutulolmay aqidada turli xatoliklarga yo‘l 

qo‘yishgan, buning natijasida turli oqim va firqalar vujudga kelgandi. Bunday 

tahdidlarga haqda sobit ulamolar javoblar berib o‘z vaqtida bularga barham 

berishgan edi. Bir so‘z bilan aytganda Ahlus-sunna val-jamoa ta’limoti musulmon 

ummatining e’tiqodiy birligini saqlab qolishda asosiy rol o‘ynadi. Bu ta’limotning 

ikki asosiy maktabi – Moturidiylik va Ash’ariylik – asrlar davomida musulmon 

dunyosida sof e’tiqodning ilmiy asoslarini ishlab chiqdi. Imom Abu Mansur al-

Moturidiy (v. 944) Movarounnahrda, Imom Abu al-Hasan al-Ash’ariy (v. 936) esa 

Iroq hududida e’tiqodiy ilmlarni tartibga soldi. Ularning asarlari, xususan, imom 

Moturidiyning “Kitob at-Tavhid”, imom Ash’ariyning “al-Ibana” asarlari hamda 

ularga ergashgan buyuk ulamolarning turli matn va sharh kitoblari sof aqidaning 

ilmiy asoslarini belgilab berdi. Bu maktablar Qur’on va sunnat asosida aqlni ham 

e’tiborga olib, diniy masalalarga muvozanatli yondashuvni ta’minladi. 

Hozirgi kunda ham globallashuv natijasida insoniyat ongi axborot maydoniga 

aylandi. Internet, ijtimoiy tarmoqlar va ommaviy axborot vositalari orqali 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

21 

dunyoqarashlar aralashib, turli mafkuralar va diniy qarashlar bir zumda keng 

auditoriyaga еtib boradigan va singdiriladigan bo‘ldi. Bu jarayon esa bugun sof 

aqida uchun xavf tug‘dirmoqda. Chunki, e’tiqodga tegishli bo‘lgan har qanday 

ma’lumot ilmiy tahlilsiz va tanqidiy fikrlarsiz qabul qilinmoqda. Natijada, aqidaviy 

masalalarda chalkashliklar, noto‘g‘ri talqinlar va xatoliklar yuzaga kelmoqda. 

Qolaversa, bu globallashuv fonida diniy bag‘rikenglikni xato talqin qilib, 

“Dinlarning birlashishi” deyotganlarga ham duch kelmoqdamiz. Ba’zi g‘arb 

g‘oyalari barcha dinlarni birdek haqiqat deb e’tirof etishga chorlamoqda, “Har bir 

inson o‘zicha haq” degan yondashuvni ilgari surmoqda. Bunday qarashlar islomiy 

e’tiqodning “Haqiqat bitta” tamoyiliga zid bo‘lib, musulmonlar orasida aqidaviy 

zaiflikni kuchaytiradi. Ayniqsa, bunday xato e’tiqodlar to‘yintirilgan yoshlar na 

Vatanning, na Millatning va na dinning hurmatini joyiga qo‘yishadi. Buning 

tasdig‘ini hayotimizda ko‘rib turibmiz. Chunki ularga bu haqda aytilayotgan 

gaplarga “Bu nisbiy haqiqat, aslida bu gaplar cho‘pchak” deb qarashyabdi. 

Oqibatda, dinsizlik kuchayib, diniy qadriyatlarning inson hayotidagi o‘rnini 

kamaytirishga olib kelmoqda. Shuningdek, bu harakatlarga qarshi o‘laroq yangi 

diniy harakatlar, turli oqimlar paydo bo‘lib, an’anaviy aqidani soxta “yangilanish” 

nomi bilan almashtirishga intilmoqda. Internet erkinligining natijasi sifatida diniy 

mavzularda mutaxassis bo‘lmagan shaxslarning chiqishlari, noto‘g‘ri tarjimalar va 

kontekstdan uzilgan hadislar keng tarqalmoqda. Bu holat sof aqidaga nisbatan 

shubhalar tug‘dirib, musulmonlarning e’tiqodida parokandalikni kuchaytirmoqda. 

Yoshlarga to‘g‘ri tushuntirilmagani sabab ular o‘z dunyoqarashini va diniy 

ehtiyojini asosan internetdan shakllantirmoqda. Bu esa ularni ko‘pincha noto‘g‘ri va 

radikal manbalarga еm bo‘lishiga sabab bo‘lmoqda.  Diniy savodsizlik tufayli ular 

yo noto‘g‘ri e’tiqodiy yo‘nalishlarga berilib ketish, yoki bo‘lmasa dinsizlik balosiga 

mubtalo bo‘lish xavfi ostida qolmoqda. Ilm-fan va texnologiyaning rivojlanishi 

inson hayotini osonlashtirgan bo‘lsa-da, bu globallashuv natijasida ba’zi doiralarda 

“Ilm diniy e’tiqodning o‘rnini bosadi” degan noto‘g‘ri qarashlar paydo bo‘lgan. Bu 

esa juda xatarli qarash bo‘lib, bizning zimmamizga sof e’tiqodni asrash vazifasini 

yanada qattiqroq yuklaydi. Diniy ta’limni zamonaviy usul va metodlar bilan 

uyg‘unlashtirish hozir har doimgidan ham zarur hisoblanadi. Chunki, yosh avlodni 

globallashuv sharoitida e’tiqodiy jihatdan ham mustahkam qilish, ularni har kim 

aldayolmaydigan sof aqida bilan ta’minlash – ular ko‘p qo‘llanadigan o‘sha 

zamonaviy usullar bilan bo‘ladi. Ularga ruhiy ozuqa ham muhimligini eng chiroyli 

va oson tarzda anglatishimiz kerak. Zero ruhiy-ma’naviy qadriyatlardan uzoqlashish 

sof aqidaning hayotdagi o‘rnini kamaytiradi.  

Sof aqidani saqlashning eng asosiy yo‘llaridan biri – uni chuqur va ilmiy asosda 

o‘rganish va o‘rgatishdir. Qur’on va sunnat asosidagi e’tiqodiy ta’limni kengaytirish, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

22 

imom Moturidiy rohmatullohi alayh merosini yosh avlodga еtkazish orqali noto‘g‘ri 

g‘oyalarga qarshi immunitet hosil qilinadi. Bugungi yoshlar asosan raqamli 

platformalar orqali bilim olmoqda. Shu bois diniy targ‘ibot va ta’lim jarayonini 

zamonaviy axborot texnologiyalariga asoslash zarur deb bilamiz. Televideniya, 

radio va internet platformalarida mutaxassislar tomonidan tayyorlangan sifatli diniy 

kontent yaratish – muammoga salmoqli еchim bo‘ladi.  

Yana shuni ta’kidlab o‘tish lozimki, to‘g‘ri e’tiqod barcha insonlar uchun zarur 

bo‘lgani kabi, uni himoya qilish ham faqat diniy doiralar zimmasidagi vazifa emas. 

Balki bu - barcha vatandoshlar birgalashib, haqiqiy ulamolar maslahati va 

ko‘rsatmasi bilan bajariladigan muhim ishlardandir. Zero sof aqida – bu faqat diniy 

ta’limot emas, balki musulmon shaxsining dunyoqarashi, qadriyati va hayot 

falsafasining asosi hisoblanadi. Uni asrash har bir musulmonning burchi bo‘lib, ilm, 

tafakkur va ma’naviyat uyg‘unligida harakat qilgan ummat globallashuv 

sinovlaridan omon chiqadi va o‘z e’tiqodini mustahkam saqlab qoladi. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Al-Moturidiy, Abu Mansur. Kitob at-Tavhid. – Bayrut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyya, 2001. 

2. Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf. Iymon. – Toshkent: Hilol-Nashr, 2015. 

3. Al-Ash’ariy, Abu al-Hasan. Al-Ibana ʿ an Usul ad-Diyana. – Qohira: Maktabat 

as-Salafiyya, 1990. 

4. Qur’on Karim. – Toshkent: Toshkent Islom universiteti nashriyoti, 2017. 

5. Abu Zahra, Muhammad. Tarikh al-Madhahib al-Islamiyya. – Qohira: Dar al-

Fikr, 1989. 

6.  Hasanov M. Globallashuv va ma’naviyat: dolzarb muammolar. — Toshkent: 

Ma’naviyat, 2020. 

7. Ramadan Tariq. Islam and the Arab Awakening. – Oxford: Oxford University 

Press, 2012. 

8. Esack Farid. Qur’an, Liberation and Pluralism. – Oxford: Oneworld, 1997. 

9. Yusuf al-Qaradawi. Al-Islam wa al-‘Aql al-Mu’asir. – Qohira: Maktabat 

Wahba, 2010. 

10. Qarshiyev A. Globallashuv va diniy qadriyatlar. – Toshkent: Ma’naviyat, 

2022. 

11. Rahmonov B. Globallashuv sharoitida diniy qadriyatlarni asrash masalalari.  

O‘zbekiston Islom akademiyasi ilmiy jurnali, №3, 2022. 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

23 

MOTURIDIYLIKDA ILM MANBALARINING KOMIL TIZIMI 

Maxmudov Asrorxon Yusufxonovich,  

Oʻzbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi   

erkin izlanuvchisi. Mir Arab oliy madrasasi katta o‘qituvchisi 

Telefon: +998905130515 

Annotatsiya: Moturidiya ta’limotining fundamental asoslari va xususiyatlariga 

bag‘ishlangan ushbu maqolada, Imom Abu Mansur al-Moturidiy (r.a.) tomonidan 

ilgari surilgan “Asbobul-Ilm” (ilm hosil bo‘lish sabablari) tushunchasi chuqur tahlil 

qilinadi. Ta'limotga ko‘ra, haqiqatga erishishning uchta asosiy manbai mavjud: 

Hislar (sezgilar), rost xabar (naql) va aql. Matnda ushbu uch manbaning bir-biri bilan 

uzviy bog'liqligi va komil tizimni tashkil etishi ko‘rsatilgan. Hislar birlamchi 

ma’lumotni bersa, Aql uni tahlil qiladi. Naql esa his va aql qamrab ololmaydigan 

g'aybiy haqiqatlarni ochib beradi. Maqolada aqlning nafaqat mustaqil ilm manbai, 

balki vahiyni anglash kaliti va taklifning asosi ekanligi, shuningdek, Moturidiylar 

tomonidan aql va naql o‘rtasida o‘rnatilgan muvozanat va uning chegaralari 

yoritilgan. 

Kalit so‘zlar: asbobul-ilm, aql, naql, rost xabar, sezgilar, jannat, do‘zax, mo‘’jiza, 

din, kitob. 

         Kirish. Moturidiya ta’limoti islomiy aqidaning eng nufuzli maktablaridan biri 

bo‘lib, o‘zining e'tiborini dastlab ilm hosil bo‘lish sabablari tushunchasiga qaratadi. 

Ushbu ta’limotning buyuk imomi, Alloma Abu Mansur al-Moturidiy rahimahulloh 

tomonidan asoslangan bu maktab, haqiqatga erishishda turli manbalarning 

uyg'unligini ilgari suradi. Moturidiy ulamolarning ta’limotiga ko‘ra, ilm hosil 

bo‘lishining sabablari uchta asosiy poydevorga qurilgan: 2. Hislar, ya’ni, 5 ta 

salomat sezgilar. 2. Rost xabar (naql): Ishonchli va qat’iy ma’lumot beruvchi naqliy 

manbalar. 3. Aql: Tafakkur va istidlol qilish qobiliyati.  

Moturidiylikda his, aql va naql o‘zaro uzviy bog‘liq, yagona va komil tizimni 

tashkil etadi. Bu tizimda: His – birlamchi ma’lumotni еtkazadi. Aql – his orqali 

kelgan ma’lumotni tahlil qiladi, tartibga soladi va xulosa chiqaradi. Naql (rost xabar) 

– his va aql qamrab ololmaydigan g‘aybiy va ilohiy haqiqatlarni ochib beradi. 

Moturidiylar bu uch manbaning birgalikda ishlashini ilmning komil tizimi deb 

hisoblaganlar. Ular aql va naqlning mutlaq hukmronligini tan olgan guruhlardan 

ham, hisni mutlaq manba deb bilganlardan ham ajralib turib, o‘rta va muvozanatli 

yo‘lni tutganlar.  

Moturidiylar nazdida, dalil keltirish va haqiqatga еtish yo‘llaridan biri – bu 

hissiy idrok, ya’ni 5 ta zohiriy sezgilar orqali bilishdir: ko‘rish, eshitish, hid bilish, 

ta’m bilish va teri orqali his qilish. [1, 65-69-betlar.] Bu sezgilar inson uchun atrof 

olam haqida birlamchi ma’lumot beruvchi va ilm hosil qilishda muhim vosita 

bo‘ladi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

24 

Imom Moturidiy o‘zlarining “Kitobut-Tavhid” asarlarida: “Inson ilmining 

boshlang‘ich manbai his va idrokdir. Chunki his orqali hosil bo‘lgan ma’lumot 

tafakkur va istidlol uchun zamin yaratadi” [2, 175-bet.] deganlar. Demak, his – 

ilmning ilk va zaruriy pog‘onasi hisoblanadi. Inson avval his qiladi, keyin uni aqliy 

tahlil qiladi va xulosaga erishadi. Masalan, inson olamdagi harakatlarni, yaratilgan 

narsalarning tartibli bog‘liqligini his qiladi. Bu hissiy ma’lumotlar asosida uning aqli 

Yaratuvchi bor ekani haqida xulosa chiqaradi. 

Qur’oni Karim ham insonni o‘z atrofidagi jarayonlarni sezgilari ila kuzatish 

orqali haqiqatga erishishga chaqiradi: “Ayting: “Yer yuzida sayr etib yuringlar va 

maxluqotlarni U zot avval-boshdan qanday yaratganiga nazar solinglar...” 

(Ankabut surasi, 20-oyat). [3, 398-bet.] Bundan tashqari, Moturidiylar nazdida his 

orqali hosil bo‘lgan bilim – zaruriy (dalil haqida fikr yuritishga muhtoj 

bo‘lmaydigan) ilmdir. Abul Muin Nasafiy “Tabsiratul-adilla” asarida: “His orqali 

hosil bo‘lgan ilm — zaruriy ilmdir, chunki inson his etilayotgan narsalar haqida 

shubha qilmaydi” [4, 15-16-betlar] deganlar. 

Moturidiylar hisni qadrlagan holda, uni mutlaq ilm manbai sifatida qabul 

qilmaganlar. Ular hisning faqat moddiy olamni idrok etish bilan cheklanganini 

ta’kidlaydilar. Allohning Zoti, malakut olami, jannat va do‘zax kabi g‘aybiy ishlar 

va ma’naviy haqiqatlar his doirasidan tashqaridir. Shuningdek, his ba’zan 

adashtirishi (masalan, suv ichidagi narsaning singandek ko‘rinishi) mumkin. Shu 

bois, salomat sezgilar aql va naql bilan birga ishlaydigan tizimning faqat bir qismi 

deb belgilangan. 

Moturidiya ta’limotining asosiy xususiyatlaridan biri aql va naql (rost xabar) 

o‘rtasidagi muvozanat va uyg‘unlikni ta’minlashdir. 

Moturidiy ulamolar nazdida rost xabar (naql) – ishonchli va qat’iy ma’lumot 

beruvchi manbadir. Imom Moturidiy: “Din ikki asos orqali bilinadi: biri sam’iy dalil 

(ya’ni naql), ikkinchisi aqliy dalil” [5, 179-bet] deganlar. Moturidiylar nazdida “rost 

xabar” deganda faqatgina xabar emas, balki qat’iy ilmni ifodalovchi xabarlar 

tushuniladi. Bular ikki turga bo‘linadi: Mutavotir xabar: Turli makon va zamonlarda 

ko‘p sonli kishilarning yolg‘onga kelishib olishi aqlan mumkin bo‘lmagan darajada 

bir xil ma’lumotni naql qilgan xabar. Bu turdagi xabar zaruriy ilmni ifodalaydi. 

Rasulning xabari: Mo‘jiza bilan tasdiqlangan nabiy yoki rasul еtkazgan xabar. Bu 

istidloliy (dalillashtirilgan) ilmni ifodalaydi. Chunki aql mo‘jizani ko‘rib, rasulning 

rostgo‘yligini tasdiqlaydi. Rasulning yolg‘on gapirishi mumkin emas, aks holda 

Alloh taoloning murodi (ilohiy hukmlarni еtkazish maqsadi) amalga oshmay qolgan 

bo‘lar edi. Bu esa joiz emas. Demak, rasulning yolg‘on gapirishi mumkin emas.  

Moturidiylar ta’limotida aql – Alloh taolo insonlarga bergan ulkan ne’mat 

bo‘lib, u orqali inson haqiqatni anglaydi, haqni botildan ajratadi. Aql nafaqat 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

25 

ma’lumotni tahlil qiluvchi vosita, balki mustaqil ilm manbaidir. Imom Moturidiy: 

“Alloh taoloning borligi, yagona ekani va sifatlarini bilishda aqlning ulkan o‘rni bor. 

Aql — Allohni tanishga eltuvchi ilk vositadir” [6, 182-bet] deganlar. 

Aql nafaqat mustaqil ilm manbai, balki naqliy dalillarni (Qur’on va Hadisni) 

to‘g‘ri anglash uchun kalit hamdir. Abul Muin Nasafiyning so‘zlariga ko‘ra, “Aql va 

vahiy bir-biriga zid bo‘lmaydi. Chunki har ikkalasi Alloh taoloning ne’mati va 

hidoyatidir”. [7, 20-bet] Vahiy aqlni nur bilan to‘ldiradi, aql esa vahiyni tushunishga 

xizmat qiladi. Moturidiylar nazdida aql bo‘lmagan joyda taklif (diniy mas’uliyat) 

ham yo‘qdir. “Taklif, aql bilan bog‘liqdir. Aqlsiz kishiga shariat hukmi yo‘q” qoidasi 

Moturidiy aqidasining asoslaridan biridir. 

Moturidiylar aqlni ulug‘lagan bo‘lsalar-da, uni mutlaq hukmdor darajasiga 

ko‘tarmaganlar. Aql Allohning borligi va sifatlarini tanisa-da, Uning Haqiqatini 

to‘liq idrok eta olmaydi. Shu bois, Moturidiylar aqlni mutlaq hokim deb bilgan 

faylasuflardan ham, aqlni butunlay rad etgan mutaassib guruhlardan ham farq qilib, 

o‘rta yo‘lni tutganlar. 

Xulosa qilib aytganda, Moturidiya ta’limotida insonni komil ma’rifatga 

еtkazuvchi ushbu uch manba (his, aql va naql) bir-birini to‘ldiruvchi, uzviy va 

uyg‘un tizimni tashkil etadi. Aql va naqlning bir-biriga muqobil emas, balki bir-

birining mohiyatini ochishga xizmat qilishi Moturidiy aqidasining eng yorqin va 

go‘zal jihatidir. Ular aqlning salomat hissiy ma’lumotlar asosida Yaratuvchini 

anglashga еtaklashi va naql (vahiy)ning esa aql va his qamrab ololmaydigan g‘aybiy 

haqiqatlarni ochib berishi orqali, insonni haqiqiy ilohiy ma’rifatga erishtirishni 

asoslab berganlar.  

AQIDA BO‘YICHA KLASSIK ASARLARNING BUGUNGI TALQINI 

Saidov Ibrohim 

Mir Arab oliy madrasasi katta o‘qituvchisi 

 

Annotatsiya:Ushbu maqolada aqida ilmining tarixiy merosi bo‘lgan klassik asarlar 

mazmuni bugungi davr talqinida qayta o‘rganiladi. Asosiy e’tibor ilmiy 

manbalardagi aqidaviy qarashlarning zamonaviy dinshunoslik yondashuvlari bilan 

uyg‘unlashuviga, talabaning diniy-axloqiy dunyoqarashini shakllantirishdagi 

metodik imkoniyatlariga qaratiladi. Shuningdek, klassik matnlarning hozirgi zamon 

yoshlarining tafakkuri, ijtimoiy-medial muhit hamda diniy-ma’naviy savodlilikka 

ta’sir etish xususiyatlari tahlil qilinadi. Tadqiqot natijalariga ko‘ra, aqida bo‘yicha 

yaratilgan qadimiy manbalarni zamonaviy talqin va ilmiy sharhlar bilan 

uyg‘unlashtirish diniy saboqlilik va ma’rifiy immunitetni kuchaytirishda samarali 

vosita bo‘lishi ilmiy asoslab beriladi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

26 

Kalit so‘zlar: aqida, klassik asarlar, diniy dunyoqarash, zamonaviy talqin, aqidaviy 

meros, ma’rifiy immunitet, diniy-ma’naviy savodlilik. 

         Kirish. Bugungi globallashuv jarayonida diniy-ma’naviy qarashlar, e’tiqodiy 

tasavvurlar va ruhiy tamoyillarning mazmun-mohiyatini to‘g‘ri anglash yoshlar 

tarbiyasida alohida ahamiyat kasb etmoqda. Shu nuqtayi nazardan, aqida bo‘yicha 

klassik asarlarning ilmiy jihatdan qayta o‘rganilishi, ularning mazmunini zamonaviy 

talqin asosida tahlil qilish ta’lim hamda ilmiy izlanishlarda dolzarb mavzu sanaladi. 

Chunki aqidaviy manbalar nafaqat e’tiqodning nazariy asoslarini tushuntiradi, balki 

insonning ruhiy barqarorligi, ijtimoiy ma’naviy immuniteti va fikriy 

mustahkamligining shakllanishiga ham bevosita ta’sir etadi. 

   Shuni alohida ta’kidlash joizli, mamlakatimizda diniy-ma’naviy ongni sog‘lom 

shakllantirish va diniy bilimlarni ilmiy yondashuv asosida o‘qitish davlat 

siyosatining ustuvor yo‘nalishlaridan biri sifatida belgilangan. Buni “Vijdon 

erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risida”gi Qonunning 2021-yil 5-iyuldagi yangi 

tahriri mazmuni ham tasdiqlaydi. Mazkur qonunda diniy ta’lim jarayoni, diniy 

bilimlarni o‘rgatish tartibi va ilmiy sharhlash asosiy tamoyillar sifatida belgilangan. 

Shuningdek, O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining PF-5953-son Farmoni 2020-

yil 7-fevralda ilm-ma’rifatni rivojlantirish va yoshlar tafakkurini ilmiy asosda 

shakllantirish vazifalarini belgilagan bo‘lib, bu o‘z navbatida diniy merosni 

zamonaviy ilmiy talqin bilan o‘rganish zarurligini ko‘rsatadi. Bundan tashqari, PQ-

5937-sonli Qaror 2020-yil 3-fevralda ma’naviy-ma’rifiy ishlar tizimini tubdan 

takomillashtirish, yoshlar ongida sog‘lom e’tiqod, xolis diniy qarashlarni 

rivojlantirishga alohida e’tibor qaratgan. 

    Shu bilan birga, aqidaning klassik manbalarida ilgari surilgan tushunchalar  

bugungi davr kontekstida ilmiy mantiq, fikriy tahlil va izchil sharhlar orqali 

qo‘llanilganda, ular yosh avlod ongida diniy tushunchalarning to‘g‘ri shakllanishi 

va radikalizmning oldini olish jarayonida samarali vosita sifatida xizmat qiladi. 

Zero, qadimiy aqida asarlarini zamonaviy ilmiy-pedagogik sharhlar bilan 

uyg‘unlashtirish  diniy-ma’naviy ta’limning sifatini oshirish, xolis dunyoqarashni 

shakllantirish va diniy bilimlarni sistematik yondashuvda talqin qilish imkonini 

beradi. Bu esa nafaqat ilmiy izlanishlar uchun, balki amaliy ta’lim jarayonlarida 

o‘qituvchi, talaba va tadqiqotchilar uchun ham zaruriy metodik asos hisoblanadi.Shu 

sababli ushbu mavzuning o‘rganilishi bugungi kunda diniy saboqlilik darajasini 

oshirish, qadriyatga asoslangan dunyoqarashni rivojlantirish hamda aqidaviy 

manbalarni teran o‘rganishga ehtiyojning ortib borayotgani bilan izohlanadi. 

     Aqida ilmining o‘rganilishida klassik manbalar alohida o‘ringa ega, chunki ular 

e’tiqodning nazariy, mantiqiy va daliliy asoslarini shakllantirgan fundamental 

poydevor hisoblanadi. Masalan, Imom Abu Mansur al-Moturidiyning “Kitob at-



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

27 

Tavhid” asari moturidiy aqida maktabining asosiy manbasi bo‘lib, unda aqida 

masalalari aqliy dalillash asosida izohlangan¹. Bu asar o‘z mohiyatida e’tiqod  faqat 

marosim yoki shior emas, balki inson miyasida mantiqiy asosga ega bo‘lishi 

kerakligini isbot etadi. Shu sababli Moturidiy maktabida aqida “aql bilan 

mustahkamlangan e’tiqod” sifatida qaralgan. 

    Shuningdek, Imom Abu Hafs an-Nasafiyning “Aqoid an-Nasafiy” asari qisqa, 

lo‘nda, ammo juda tizimli tuzilishga ega bo‘lgani sababli asrlar davomida madrasa 

ta’limida asosiy matn sifatida o‘qitib kelingan. Bu matnning eng kuchli jihati  

aqidani qisqa jumlalar bilan ifodalab, keyinchalik yuzlab sharh va izohlar paydo 

bo‘lishiga sabab bo‘lganidir. Ya’ni, Nasafiy matni bugungi pedagogik talablarga 

ham mos: mazmun ixcham, tushuntirish esa sharh orqali amalga oshiriladi. Bu 

bugungi zamonaviy o‘qitish metodlariga juda yaqin ya’ni, asosiy mazmunni qisqa 

berish, fikrlashni esa izohlash orqali shakllantirish. 

    Aqidani faqat nazariy bilim emas, balki ruhiy-ma’naviy tozalanish vositasi 

sifatida ko‘rsatgan olimlardan biri  Abu Homid al-G‘azzoliy bo‘lib, u “Ihyo 

ulumiddin” asarida e’tiqod va amal uyg‘unligini inson qalbini tarbiyalashning asosiy 

omili deb izohlaydi. G‘azzoliy yondashuvi bugungi psixologik-pedagogik talqinlar 

bilan mutanosib ravishda, aqida inson ruhiy barqarorligini mustahkamlashga ham 

xizmat qilishini ilmiy jihatdan tasdiqlaydi. Chunki inson faqat bilgan e’tiqodga amal 

qilganda, o‘sha aqida uning axloqiga, xulqiga va hayotiy qarorlariga singib boradi. 

    Demak, Moturidiyning aqliy dalillashga asoslangan metodologiyasi, Nasafiyning 

ixcham-tizimli bayoni va G‘azzoliyning ruhiy-amaliy yondashuvi  aqidaviy merosni 

zamonaviy talqin bilan uyg‘unlashtirishda uchta asosiy yo‘nalishdir. Bu uchlik shu 

bugun ham ahamiyatini yo‘qotmagan, aksincha, aynan hozirgi davr sharoitida 

yanada zarurlashgan. Chunki axborot oqimi kuchli, diniy tushunchalar ko‘p buzilgan 

shaklda tarqalmoqda. Shunday sharoitda, talaba, yoshlar, o‘quvchi aqidani asl 

manbadan o‘rganishi  eng to‘g‘ri yo‘ldir.Xususan, klassik aqida asarlarini 

zamonaviy sharh bilan uyg‘un o‘rganish  yoshlar ongida e’tiqod masalalarini dalil 

bilan tushunishga, xolis fikr shakllanishiga va noto‘g‘ri diniy ta’sirlarga qarshi 

intellektual himoya hosil bo‘lishiga xizmat qiladi. 

    Yana bir muhim jihat shundaki, bugungi O‘zbekistonda ham aqida bo‘yicha 

klassik merosni ilmiy asosda qayta o‘rganish va talqin qilish davlat darajasida 

qo‘llab-quvvatlanmoqda. Imom Moturidiy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, Imom 

Buxoriy xalqaro markazi, Imom Termiziy ilmiy markazi kabi tashkilotlar ochildi va 

bu markazlarda klassik matnlarning tanqidiy tekstologik tahlili, manbalarning ilmiy 

nashrlarini chiqarish, zamonaviy sharhlar tayyorlash ishlari amalga oshirilmoqda. 

Bu jarayonning o‘zi shuni ko‘rsatadiki, aqida merosi hozirgi zamonaviy diniy-

ma’naviy siyosatda ham strategik ahamiyatga ega bo‘lib, ilmiy asoslangan ta’limiy 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

28 

platformalar orqali, yoshlar ongiga to‘g‘ri, xolis, tekshirilgan manbaga tayangan 

holda еtkazilmoqda. Zero, milliy ilmiy markazlarning faoliyati diniy bilimlarni 

nazariy matn sifatida emas, balki amaliy hayotiy tushunchani shakllantirish vositasi 

sifatida qayta o‘qish imkonini yaratmoqda. Shu orqali klassik aqida merosi – 

zamonaviy jamiyatda ham o‘z ta’sir kuchini yo‘qotmagan, aksincha, ilmiy metodlar 

bilan uyg‘unlashgan holda yanada jonlanmoqda. 

   Yuqorida qayd etilgan ilmiy tahlillar va manbaviy asoslar shuni ko‘rsatadiki, aqida 

bo‘yicha klassik asarlar  bu shunchaki diniy tarix yodgorliklari emas, balki bugungi 

zamonaviy tafakkur bilan o‘qilishga munosib, ilmiy-metodik qiymati yuqori bo‘lgan 

manbalardir. Imom Moturidiy e’tiqod masalalarini aqlga tayanib izohlashi, Imom 

Nasafiy aqidani ixcham jumlalarda tizimlashtirib berishi va Imom G‘azzoliy 

e’tiqodning ruhiy-amaliy jihatini ochib berishi  mazkur klassik merosning har bir 

qatlami zamonaviy izlanishlar uchun ham o‘ziga xos kuchli yo‘nalishlar taqdim 

etishini yana bir bor tasdiqlaydi. 

    Bugungi axborot asrida diniy savodsizlik, noto‘g‘ri talqin, internetdagi zararli 

diniy targ‘ibotlarning ko‘pligi, yoshlar tafakkuriga bevosita ta’sir qilishi mumkin 

bo‘lgan xavflar fonida, aqida merosini ilmiy usulda, izchil mantiq asosida, 

psixologik-pedagogik yondashuv bilan talqin etish  zamonaviy ta’lim jarayonining 

strategik vazifalaridan biridir. Zero, aqida insonning e’tiqodini shakllantiribgina 

qolmay, uning dunyoqarashini, ruhiy barqarorligini va intellektual immunitetini 

mustahkamlaydi. Diniy tushunchalarni izohlashda “asl matnga tayangan holda 

talqin qilish” tamoyili bugun nafaqat ilmiy metod, balki yoshlar ongini sog‘lom 

shakllantirishning ijtimoiy zaruriyati sifatida qaralmoqda. 

    Shu nuqtayi nazardan qaraganda, klassik aqida asarlarini zamonaviy ilmiy sharh 

bilan uyg‘un holda o‘qitish, izohlash va o‘rgatish  dinshunoslikda ham, pedagogik 

jarayonda ham yangi metodik yo‘nalishlarni belgilab beradi. Bu jarayon yoshlarning 

tafakkurida mantiqiy fikrlashni kuchaytiradi, diniy savodlilik darajasini oshiradi, 

noto‘g‘ri diniy oqimlarga qarshi ongli immunitet yaratadi va eng muhimi  e’tiqod 

mazmunini xolis, daliliy, asoslangan ko‘rinishda tushunishga yordam beradi. 

    Demak, munosib xulosa shuki, aqida bo‘yicha klassik asarlar  o‘tmish mahsuli 

bo‘lsa-da, bugungi ilmiy talqin uchun ham eng ishonchli, eng mustahkam va eng 

asosiy manba bo‘lib qolmoqda. Zamonaviy pedagogik amaliyotda ana shu 

manbalardan oqilona foydalanish  yosh avlodni diniy-ma’naviy jihatdan sog‘lom 

tarbiyalashning eng to‘g‘ri, eng barqaror yo‘lidir. 

 

Adabiyotlar ro`yxati 

1. Abu Mansur al-Moturidiy. Kitob at-Tavhid. – Istanbul: Dar al-Ma’arif, 2017. 

2. Abu Hafs an-Nasafiy. Aqoid an-Nasafiy. – Qohira: Al-Azhar Library, 2020. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

29 

3. Abu Homid al-G‘azzoliy. Ihyo ulumiddin. – Damasq: Dar al-Fikr, 2005. 

4. Madina Ibrahimova. “Aqida matnlarining zamonaviy talqini metodikasi”. – 

O‘zbekiston xalqaro islom akademiyasi ilmiy jurnali, №3, 2022. 

5. Yerkin Otarbayev. “Religious literacy and classic aqida texts in youth education”. 

– KazNU Religious Studies Review, №2, 2021. 

6. Mustafa Öztürk. “Aqidede metin, tarih ve çağdaş yorum sorunu”. – İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi, Cilt 14, Sayı 1, 2020. 

 

BUYUK SALJUQIYLAR DAVRIDA XUROSONDA KALOM ILMINING 

RIVOJI (XI ASR) 

Rajapov Pirnazar Sardor o‘g‘li, 

Mirzo Ulug‘bek nomidagi O‘zbekiston Milliy universiteti, 

Ijtimoiy fanlar fakulteti, 

“Falsafa” kafedrasi katta o‘qituvchisi 

  Tel: 998 99 847-75-94 

E-mail: rajapovpirnazar@gmail.com  

 

Annotatsiya: Ushbu maqolada XI asrda Buyuk Saljuqiylar davlati (1038-1157) 

da tasavvuf ilmi rivojiga hissa qo‘shgan Abulqosim Qushayriy, Imom G‘azzoliy, 

Abdulvohid Ismoil, shayx Abdulloh Ansoriy va Abu Ali al-Formadiy kabi buyuk 

mutakallimlar ilmiy faoliyati ochib berilgan. Shuningdek, Saljuqiylar davlatining 

mo‘taziliy e’tiqoddagi vaziri Amidulmulk Kunduriyning ash’ariylarga qarshi 

faoliyati natijasida “Ikkinchi Mihna” fitnasi sodir bo‘lishi hamda Abulqosim 

Qushayriyning ash’ariylik aqidasini himoya qilish yo‘lidagi harakatlari, shu bilan 

birga, tasavvuf va kalomni bir-biriga uyg‘unlashtirib, Islom tafakkurida yangi 

yo‘nalishga asos solgan Imom G‘azzoliyning tasavvuf va kalom ilmiga oid 

asarlarining qisqacha mazmuni yoritib berilgan. 

Kalit so‘zlar: Buyuk Saljuqiylar davlati, tasavvuf, kalom, Abulqosim 

Qushayriy, Imom G‘azzoliy, Abdulvohid Ismoil, shayx Abdulloh Ansoriy, Abu Ali 

al-Formadiy, ash’ariylar, Amidulmulk Kunduriy, “Ikkinchi Mihna” harakati. 

Afrikadan tashqari deyarli butun Islom olamiga hukmronlik qilgan saljuqiylar 

davrida siyosiy barqarorlik ta’minlandi. Saltanat sarhadlari bo‘ylab madrasa, 

kutubxona va zoviyalar qurilib, ularga vaqflar ajratilishi natijasida ilm-fan va 

madaniyat taraqqiy etdi. 

To‘g‘rulbey (1040-1063), Alp Arslon (1063-1072), Malikshoh (1072-1092) va 

Sanjar (1118-1157) kabi saljuqiy sultonlar olimlarga hurmat ko‘rsatib, butun 

mamlakat bo‘ylab ilm-ma’rifatni yoyishga harakat qilganlar. To‘g‘rulbey fath 

mailto:rajapovpirnazar@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

30 

etilgan shaharlarga kirgach, birinchi navbatda olimlar va shariat peshvolarini ziyorat 

qilardi. Sulton Alp Arslon davrida esa madrasalar mamlakatning chekka 

hududlarigacha yoyildi. U shaxsiy tushumining bir qismini kambag‘allarga, 1/10 

qismini esa olimlarga xayr-ehson qilardi [1:43]. Malikshoh esa o‘zi tashkil qilgan 

madrasalar va ilmiy-madaniy muassasalardan tashqari har yili olim va 

mutasavvuflarga 300 ming dinor (oltin) mablag‘ ajratardi [2:255; 3:67]. 

Islom olamining buyuk mutakallim, faqih, mufassir, muhaddis va 

mutasavviflarining aksariyati Saljuqiylar davrida еtishib chiqdi. Jumladan, tasavvuf 

ilmi yuqori darajaga ko‘tarildi. Ushbu ilmni o‘rganishga bo‘lgan e’tibor yanada 

kuchayib, hatto oddiy xalq vakillarining ham tasavvufiy ruhdagi majlislarda ishtirok 

etishga rag‘bati oshgan. 

Abulqosim Qushayriy (376/986-462/1072) Ustuvo 5 shahrida tug‘ilgan [4:204]. 

Qushayriy “Zaynulislom” nomi bilan tanilgan bo‘lib, tasavvuf, kalom, hadis, fiqh, 

tafsir, usul, adabiyot va lug‘at ilmlari bo‘yicha zamonasining mashhur olimlaridan 

edi. Qushayriyni ko‘proq mutasavvif sifatida e’tirof etishadi. U “Risolayi 

Qushayriya” asarida so‘fiylikning sunniylik ta’limoti asoslariga zid emasligini 

isbotlashga harakat qilgan. Shuningdek, uning “Tafsiri kabir” kitobi mashhur tafsir 

asarlaridan hisoblanadi. 

Olim yashagan davrda ash’ariylik ta’limotiga qarshi fitna avj olib, mazkur fitna 

tarixda “Ikkinchi Mihna” yoki “Mihna al-Ash’ariya” nomini olgan [4:208]. 

Ash’ariylikka ixlos qo‘ygan olim 436/1045-yil imom Ash’ariyning ahli hadis ekani 

va sunniylik aqidasiga ergashgani to‘g‘risida fatvo berdi. Ushbu fatvoning to‘liq 

matnini Tojuddin Subqiy “Tabaqot ash-shofe’iya al-kubro” asarida keltirib o‘tgan 

[5:374]. 

Ikkinchi Mihna harakati 1053-yil Amidulmulk Kunduriyning Saljuqiylar 

davlatiga vazir bo‘lishi bilan boshlanib, 1063-yilgacha davom etgan. Fiqhiy jihatdan 

hanafiy, e’tiqodda esa mo‘taliziy bo‘lgan Kunduriy To‘g‘rulbeydan bid’at ahliga 

minbarlardan la’nat aytilishiga ruxsat olgan. Shofe’iylarga nafrati bo‘lgan Kunduriy 

la’nat aytiladigan bid’at ahllari safiga ash’ariylarni ham kiritgan edi. Ish shu 

darajaga bordiki, Imom Ash’ariy va ash’ariylarni kofirga chiqarganlar ham bo‘ldi 

[4:208-209]. Imom Qushayriy boshliq bir guruh ash’ariy olimlar To‘g‘rulbeydan 

ash’ariylarga qarshi haqsiz da’volar bekor qilinishini talab qilishsa-da, To‘g‘rulbey 

vaziri Kunduriyning ash’ariylar haqidagi noto‘g‘ri ma’lumotlariga asoslanib, 

ash’ariy olimlar talabini rad etadi. Natijada Imom Qushayriy 446/1054-yil bu zulmni 

butun Islom olami ulamolariga bildirish maqsadida “Shikoyati ahli-sunna bi hikoyati 

ma nalahum minal-Mihna” maktubi (risolasi) ni yozgan [6:200-201; 7:473-475]. 

 
5 Bugungi kunda Eron Islom Respublikasining Turkmaniston bilan chegara qismida joylashgan Quchan shahriga to‘g‘ri keladi.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

31 

Mashhur mutakallim, faqih va mutasavvif Imom G‘azzoliy (450/1058-

505/1111) Xurosonning Tus shahrida dunyoga kelgan. U Islom ilmlarining deyarli 

barchasida so‘z sohibi bo‘lgan. G‘azzoliy yoshligida Nishopur Nizomiyasi bosh 

mudarrisi Juvayniydan mantiq, usul, fiqh va kalom ilmlari bo‘yicha tahsil olgan. U 

Islomning boshqa diniy e’tiqod va falsafiy ta’limotlardan ustunligini isbotlashga 

harakat qilgani uchun “hujjatul-Islom” nomini olgan [8:139-140]. Imom G‘azzoliy 

34 yoshida Bag‘dod Nizomiyasiga mudir bo‘lgan. Bir muddat Nishopur 

Nizomiyasida mudarrislik ham qilgan [9:165-166]. Hayotining so‘nggi yillarini 

tug‘ilgan joyi Tusda o‘tkazgan. Uyi yaqinida takka va madrasa qurdirib, yana ta’lim 

berishda davom etgan. Lekin ig‘vogarlar Xuroson hokimi Sanjar (490/1097-

511/1118) ga uni Abu Hanifaga qarshi faoliyatda ayblab, olimning bahs-munozaraga 

kelishini talab qilishsa-da, bahs-munozarada ko‘zlagan maqsadlariga erisha 

olishmagan [10:396]. 

Tasavvuf va kalomni bir-biriga uyg‘unlashtirib, Islom tafakkurida yangi 

yo‘nalishga asos solgan G‘azzoliy Islom ilmlari bo‘yicha 100 yaqin asar yozgan 

[9:165-166]. Uning tasavvufga oid 4 jildlik “Ihyou ulumid-din” asari asrlar 

davomida ahli ilmlar e’tiborini o‘ziga qaratib kelgan. Qolaversa, oʻzining hayoti va 

asosiy eʼtiqodiy masalalar yoritilgan “al-Munqiz minad-dolal hamda o‘sha davrda 

tobora qizg‘inlashib, ildiz otib borayotgan botiniylik ta’limoti qarashlariga qarshi 

xalifaning xohishiga binoan jarh yo‘li bilan yozgan raddiyasi (“al-Mustazhiri fir-

raddi alal-botiniya”), “Hujjatul-haq fir-raddi alal-botiniya”, “al-Qistos al-mustaqim” 

nomli asarlari ham diqqatga sazovor. Shuningdek, uning falsafaga oid qarashlari aks 

etgan “Faysalut-tafriqa baynal-Islom vaz-zindiqa”, “Maqosidul-falosifa”, 

“Tahofutul-falosifa”; shofe’iy fiqhiga oid “al-Mustafo fiy usulil-fiqh”, “Bayon al-

qavlayn”, “Xulosat ar-rasoil ila ilmil-masoil, “Bosit”, “Vosit”, “Vojiz”, “al-Xulosa”; 

tasavvufga oid “al-Maqsad al-asno”; kalomga doir “Qavoidul-aqoid”, “Iljamul-

avom an ilmil-kalom” nomli asarlari ham muhim ahamiyatga ega [9:165-166]. 

G‘azzoliyning Islom aqidasini botil e’tiqodiy ta’limotlardan himoya qilish yo‘lidagi 

sa’y-harakatlari va bu borada faylasuflarni ham tanqid ostiga olgani uning Islom 

olamiga tanilishi hamda qarashlarining keng omma tomonidan qabul qilinishiga 

sabab bo‘ldi. 

“Ikkinchi Shofe’iy” nomi bilan tanilgan Abdulvohid Ismoil (vaf. 1108) Omul 

Nizomiyasida mudarrislik qilgan. Olim fiqh va tasavvufga oid 40 ga yaqin asar 

yozgan bo‘lib, uning asarlari XIII asrda ham mazkur sohalarga doir muhim 

adabiyotlar sifatida foydalanilgan. Ayniqsa, uning “Kitob bahrul-mazhab”, “Kitob 

Kofiya” asarlari diqqatga sazovor [9:167]. 

Shayx Abdulloh Ansoriy (vaf. 1087) buyuk xanbaliy faqihi, hadisshunos va 

mutasavvif bo‘lib, “Zammul-kalom”, “Manozil as-soirin”, “Zod ul-orifin”, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

32 

“Manoqibi Ahmad Xanbal”, “Munojot”, “Kitobul-asror” va “Nasihat” asarlarini 

yozgan [9:168]. 

Buyuk mutasavvif Abu Ali al-Formadiy (vaf. 477/1084) Abulqosim 

Qushayriyga shogird hamda do‘st bo‘lgan. Hatto Imom G‘azzoliy bir muddat 

Formadiydan ta’lim olgan [9:168-169]. 

Xulosa qilib aytish mumkinki, insoniyat tarixining har bir davrida mutaassib 

toifalar yuzaga kelib, o‘zlarining radikal ruhdagi g‘oyalarini targ‘ib qilishi aqidaviy 

ixtiloflarni keltirib chiqargan. Natijada zamonasining mutasavvif va mutakallimlari 

adashgan toifalar g‘oyaviy xurujlaridan sof Islom aqidasini himoya qilish uchun 

ularga raddiya mazmunida asarlar yozishgan. Shu taxlit aqida va tasavvuf ilmlari 

muttasil ravishda metod o‘zgarishi jarayonlariga yuz tutgan va har bir davrning turli 

xil murakkab sharoitlariga muvofiq mazmunda kitoblar yozilgan. Jumladan, XI asr 

o‘rtalarida Buyuk Saljuqiylar davlati vaziri Amidulmulk Kunduriy ash’ariylarga 

qarshi “Ikkinchi Mihna” fitnasini avj oldirgach, Abulqosim Qushayriy ash’ariylik 

ta’limoti himoyasi yo‘lida harakat qildi. Shu bilan birga, olim “Risolayi Qushayriya” 

asarida so‘fiylikning sunniylik ta’limoti asoslariga zid emasligini bayon qilgan. 

Shuningdek, Imom G‘azzoliy esa tasavvuf va kalomni bir-biriga uyg‘unlashtirib, 

Islom tafakkurida yangi yo‘nalishga asos soldi hamda botiniylik talimotiga raddiya 

ruhida bir qator asarlar yozdi. 

FOYDALANILGAN MANBA VA ADABIYOTLAR 

1. Yahya Akyüz. Türk Eğitim Tarihi. – Ankara: Pegem Akademi 

Yayınları, 2008. – 529 s. 

2. Osman Turan. Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti. – İstanbul: 

Turan, 1969. – 478 s. 

3. Sadriddin Abulhasan Husayniy. Axbor ad-davlat as-Saljuqiyya 

 .Lohur: Panjob universiteti nashriyoti, 1933. – 245 b – .(أخبار الدولة السلجوقية)

4. S.Yılmaz, M.S.Kaya. Selçuklu sultanı Tuğrul bey döneminde etkin bir 

âlim: Abdülkerim el-Kuşeyrî ve Şikâyetü Ehli’s-Sünne başlıklı risalesi // SDÜİF 

Dergisi, sayı 40, 2018. – S. 203-216. 

5. Tojuddin Subqiy. Tabaqot ash-shofe’iya al-kubro ( طبقات الشاافعية الكبر), 

III jild. – Qohira: Darul-ihya al-kutub al-arabiya, 1992. 

6. Kadir Özköse. Klâsiklerimiz/III: “er-Risâle” (İmam Abdülkerim el-

Kuşeyrî) // Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, C.2, sayı: 4, 2000. – S. 

199-214. 

7. Süleyman Uludağ. Kuşeyrî, Abdülkerim b. Hevazin // Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C.26. – Ankara: TDVY, 2002. – S. 473-475. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

33 

8. Selim Özarslan. Selçuklularda kelam ilmi ve kelam alimleri // 

I.Uluslararası Selçuklu kültür ve medeniyeti kongresi, C.2. – Konya, 2001. – S. 137-

145. 

9. İ.Kafesoğlu. Büyük Selçuklu imparatoru Sultan Melikşah. – İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1973. – 201 s. 

10. Sevim Tekeli. Büyük Selçuklu İmparatorluğunun uygarlığa katkıları // 

Erdem, C.9, sayı 25, 1996. – S. 393-421. 

RUDAKIY IJODI VA UMUMINSONIY QADRIYATLARNING ISLOM 

AQIDALARDA YORITILISHI. 

Azimov Adiz Abdullayevich 

Buxoro davlat texnika universiteti  

“Ijtimoiy fanlar va jismoniy madaniyat” kafedrasi katta o‘qituvchisi. 

 

Annotatsiya: Maqolada Abu Abdulloh Rudakiyning bizlargacha еtib kelgan 

me’rosida Qur’oni Karim va Hadisi sharifdan foydalanganligi yoritib bergan. 

Rudakiy o‘z zamonasining juda kam shoirlari qatori mohirlik bilan ilohiy kitob 

oyatlaridan foydalanib umuminsoniy qadriyatlarni yoritib bergan shoir ekanligi 

aytiladi. 

Kalit so‘zlar: Abu Abdulloh Rudakiy, Qur’on, hadis, Qur’on motivlari, Markaziy 

Osiyo, Odam, Sulaymon, Muso, Iso, Imron. 

 

O‘rta asr  adabiyotining mumtoz asoschilaridan biri Abubdulloh bin 

Muhammad Rudakiy 858[1] yilda Samarqand yaqinidagi (Hozirgi Tojikiston 

Respublikasi) Penjikent tumanidagi Panjrud qishlog'ida tug'ilgan. U shu еrda vafot 

etgan va 941 yilda dafn etilgan. O‘rta asr Markaziy Osiyo adabiyotining barcha 

olimlari, shoir va yozuvchilar uni shoirlarning ustozi (shuaro) va tojik-fors 

she’riyatining otasi deb bilishgan. Bizgacha qasidalar, g‘azallar, ruboiylar, kit’a, 

tarqoq baytlar va alohida parchalardan iborat 1050 ga yaqin Rudakiy baytlar еtib 

kelgan[2].   

 Tadqiqotimiz natijasida Rudakiy sheʼrlarini falsafiy mulohaza qilganda uning    

Qurʼonni chuqur bilgan va bu bilimlardan oʻz asarlarida mohirona foydalangan, 

degan farazni tasdiqlaydi. Rudakiy ijodida Qur'on motivlari va mavzularidan 

foydalanishning 50 ga yaqin misollarini ko‘rib chiqish mumkin, ular Muqaddas 

Kitob va Payg'ambar hadislaridan to‘g'ridan-to‘g'ri va mazmunli iqtiboslar bilan 

tasdiqlangan. 

 Taqdir degan islomiy tushunchani yaxshi bilgan Rudakiy quyidagi she’rida 

misralarda so‘z nisbatining poetik qurilmasini ustalik bilan qo‘llaydi: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

34 

                      Қазо гар доди ман настонад аз ту, 

  Зи сӯзи дил бисӯзонам қазоро! [3]. 

  "Taqdir sevgilimni ayaganda, 

                    Men o‘zim taqdirni ehtiroslarim olovi bilan yoqib yuboraman." 

Bu еrda uning she’rlarida taqdir va taqdirga oid Qurʼon oyatlariga asoslanadi: 

“U osmonlaru еrning yaratuvchisidir. Qachonki biror ishni hukm qilsa, unga faqat: 

“Boʻl!” deydi. - va yo‘qdan bor bo‘ladi." 

 Tadqiqotlarimiz natijasida  Rudakiyning poetik va falsafiy obrazlar 

ijodkori sifatidagi iste’dodi yaqqol namoyon bo‘ladi. U o‘ziga xos tarzda va o‘z 

qarashlari prizmasi orqali uni o‘rab turgan hamma narsaga, shu jumladan o‘zini 

ongli mavjudot sifatida bog'laydi.  Va inson sifatida u o‘zining "ego" sini his qiladi, 

bu uning xarakterini, tabiatini ochib beradi, qaysarlik bilan chegaradosh 

qat'iyatlilikni namoyon qiladi. Rudakiy esa xudbinlik va molparastlik yaxshilikka 

olib bormasligini, takabburlik va o‘z-o‘zini sevishning “sovuq temir so‘qmoq” 

(“o‘lchangga suv urish” sinonimi)dek foydasiz ekanligini ogohlantiradi: 

Дило то кай  ҳамеҷӯйӣ манеро, 

Чӣ дорӣ дӯст ҳарза душманеро?! 

Чаро ҷӯйӣ вафо аз бевафое, 

Чй кӯбӣ беҳуда сард оҳанеро? 

“Oh, yurak, yana qancha ko‘kragimda urasan, 

                                 Nega zaiflashgan dushmanni qonning urishi bilan isitish 

kerak! 

                              Siz hamma narsaga ishonchini yo‘qotgandan sadoqat izlaysiz, 

                            Lekin sovuq temirni soxta qilish uchun behuda yig‘ildingiz”. 

 Bu еrda biz she'r bilan Qur'onning xudbinlikni insoniy illat sifatida qoralovchi 

bir nechta oyatlari o‘rtasidagi bog'liqlikni osongina topish, ayniqsa xiyonat va 

beqarorlik bilan ajralib turadigan tez buziladigan dunyo kontekstida: "Albatta, Alloh 

maqtanguvchi kimsalarni sevmas..." yoki "Odamlarga burningni qaratma va еr 

yuzida maqtanib yurma. Albatta, Alloh hech kim kibrli va maqtanguvchini 

yoqtirmas!"[4] 

 Bu еrda  tahlil qilinayotgan har bir she’r mazmuni nafaqat Qur’ondan 

keltirilgan oyatlar bilan qiyoslanadi, balki tegishli hadislar bilan ham tasdiqlanadi, 

bu Rudakiy she’rlarining g‘oyaviy bog‘liqligi haqidagi taassurotni mustahkamlaydi. 

Jumladan, xudbinlik haqidagi yuqoridagi hukmni “O‘z-o‘zini sevish еtmish yillik 

amalning natijasini bekor qiladi” degan hadisi sharif bilan tasdiqlanadi. 

Rudakiyning o‘lim va oxirat haqidagi o‘ziga xos nuqtai nazarini alohida 

ta’kidlash joiz. Rudakiy o‘limni muqarrar va inson mavjudligining bosqichlaridan 

biri deb hisoblab, unga falsafiy nuqtai nazardan qaraydi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

35 

Зиндагонӣ чӣ кӯтаҳу чӣ дароз, 

На ба охир бимурд бояд боз?!...  

Хоҳӣ андар анову шиддат зӣ. 

Хоҳӣ андар амон ба неъмату ноз... 

Ин ҳама рӯзи марг яксонанд. 

Нашиносӣ зи якдигаршон боз. 

«Qancha yashasangiz ham, qasam ichaman, 

O‘limdan boshqa oxiri yo‘q... 

Tinchlikda, hashamatda, boylikda yashang, 

Yoki hayotingiz mashaqqat ichida qattiq o‘tadimi... 

O‘lim kunida hamma sen bilan bir bo‘ladi, 

Yaxshi-yomonni ajrata olmaysiz”. 

Bu sheʼrning maʼnosi oʻlim muqarrarligi va har bir insonning qilgan amaliga 

koʻra unga munosib ajr berilishi haqida: “Har bir jon oʻlimni tatib koʻrar, qiyomatda 

ajringiz toʻliq beriladi...” degan baytdan kelib chiqadi. 

    Rudakiyning koʻp sheʼrlarida keyingi hayotga ishora qilingan, shoir oʻz 

sevgilisiga boʻlgan his-tuygʻularini ifodalashda bu fikrni goʻzal qoʻllaydi. Bu 

Rudakiyning o‘limdan keyingi hayot motivlaridan foydalangan holda yaratgan 

tasvirlarini asoslaydi: 

  Нагунҷам дар лаҳад, гар з-онки лахте, 

  Нишинӣ бар мазорам сӯгворо [5].  

Bu oyatda marhumlarning ruhlari qabrlari ustida duo o‘qib yodga olinishi va 

qiyomat kuni kelishi va barcha insonlar qiyomat kuni o‘z yaratuvchisi huzuriga 

chiqishlari haqidagi Qur’on motiviga ishora qilish qiyin emas. qabrlar”. 

 Maqolada Qur'on motivlari va payg'ambar hadislarining ta'siri nuqtai 

nazaridan tahlil qilingan barcha she'riy parchalar so‘z yaratish san'ati va she'riy 

uslublardan foydalanish nuqtai nazaridan ham ko‘rib chiqiladi. Buyuk Rudakiyning 

o‘zlashtirilgan diniy g‘oyalar va iqtibos parchalarini o‘zining shirin va hayratlanarli 

nutqining nozik o‘ylangan, xushbo‘y guldastasi tarzida go‘zal taqdim etishida ham 

o‘quvchini befarq qoldira olmasligi yaqqol namoyon bo‘ladiBu dunyoga, insonning 

bu hayotdagi o‘rni va maqsadi masalasiga munosabat bildirar ekan, Rudakiy Qur’on 

qissalariga alohida noziklik bilan murojaat qilib, ko‘plab she’riy vositalarni 

qo‘llaydi: 

                      Ба сарои сипанҷ меҳмонро, 

Дил ниҳодан ҳамешагӣ на равост, 

Зери хок андарун-т бояд хуфт, 

Гарчи акнун-т хоб бар дебост. 

Бо касон буданат чӣ суд кунад. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

36 

Ки ба гӯр андарун будан танҳост. 

  “Uch kunlik dunyoga bir lahzaga kirib, 

                      Siz o‘zingizni unga jalb qilmasligingiz kerak, 

          Agar siz hashamatli to‘shakda yotishga odatlangan bo‘lsangiz ham, 

                     Siz hali ham er yuzida tinchlik topasiz. 

                     Hali yolg'iz qabrga tushasan, 

       Siz odamlar orasida, yaltiroq odamlar bilan o‘ralgan bo‘lmaysiz.". 

    Dastlabki ikki baytda shoir “saroi sipanj” metonimik iborasini ishlatib, 

insonning qisqa umriga ishora qiladi, undan oqilona foydalanish va yodda tutish 

kerak. “...U sizlarga belgilangan chegaragacha yaxshi boylik beradi”, “Yer – 

mehmonxona, biz hammamiz undamiz – ertami kech uni tark etishi kerak bo‘lgan 

mehmonlar, bizning barcha mulkimiz vaqtinchalik foydalanishga mo‘ljallangan, uni 

muddatimiz oxirida qoldirish kerak!”. 

 Oxirgi bayt go‘zal surat bo‘lib, agar savob yuki arzimas bo‘lsa, najotingizga 

hech bir dabdabali hayot va rang-barang mulozimlar yordam bera olmasligiga ishora 

qiladi, bunga Qur’oni Karimning “Mol va farzandlar dunyo ziynatidir, bardavom 

yaxshilik esa Parvardigoring huzurida ajr va umid jihatidan yaxshiroqdir” oyatlari 

dalolat beradi. Rudakiy ijodi va mavzuiga diniy motivlarning ta’sir doirasi juda 

keng va rang-barangdir.  Bu dunyodagi voqealarning ibratli tabiati, hasadning 

behudaligi va yomon so‘zning oqibatlari, moddiy dunyoning vasvasasi va aldashi, 

Xudo yaratgan narsalardan yomon maqsadlarda foydalanishga yo‘l qo‘yilmasligi, 

yomon ishlarning majburiy jazosi, saxovatning foydalari va baxillik oqibatlari va 

yana ko‘p narsalar Rudakiy asarlarida, Qur'on qissalari va hadislariga to‘g'ridan-

to‘g'ri va mazmunli murojaatlar bilan to‘la. Rudakiy asarlarida Qurʼon 

rivoyatlaridan ancha erkin iqtibos keltiriladi, bunda shoir paygʻambarlar va Odam, 

Sulaymon, Muso, Iso, Imron kabi Qurʼon qahramonlarining ijobiy obrazlaridan 

ustalik bilan foydalanadi. 

Xulosa qilib aytilganda Rudakiy o‘z sherlarida Qur’on va Hadisdan 

foydalanish orqali uning ahamiyatini oshirishga erishdi va shu bilan bir qatorda 

inson tarbiyasi qanchalik zarur ekanligini aytib o‘tdi. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. A.Mirzoyev.  “Rudakiy: jizn I tvorchestvo” M-1968 g. 

2. Braginskiy. Rudaki:  monograficheskiye stixi. 1989 g. 

3. Рӯдакӣ. Девон. Aлмaaтa. 2007.- С.23 

4.  Рудаки. Стихи. Редакция и комментарии И.С.Брагинского. –

М.:”Наука”, 1964.-С.22-23 

٧٤⁄۲۸۵مجلسی:بحارالانوار.ج.   .5  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

37 

6. Sa’duddin Taftazoniy. Sharh al-aqoid an-nasafiyya. – Karochi: Shu’ba al-

kutub ad-dirosiyya, 2012.  

7. Abu Mansur Moturidiy. Tahqiq: Usmon Ahmad Sa’d. “Kitobut-Tavhid”. 

Iotdaniya. Maktabatul g‘onim. 2023. 

8. Shayx Muxammad Sodiq Muxammad Yusuf. “Tafsiri hilol”. - Toshkent: 

Hilol-Nashr, 2024.  

9. Abul Muin Nasafiy. “Tabsiratul-adilla”. Damashq. Al-Jaffan al-Jabi. 1990. 

10. Abu Mansur Moturidiy. “Ta’viloti ahli sunna”. Bayrut. Darul kutubul 

ilmiyya. 2005. 1-juz.  

11. Abu Mansur Moturidiy. Tahqiq: Usmon Ahmad Sa’d. “Kitobut-Tavhid”. 

Iotdaniya. Maktabatul g‘onim. 2023. 

12. Abul Muin Nasafiy. “Tabsiratul-adilla”. Damashq. Al-Jaffan al-Jabi. 1990. 

HANAFIY MAZHABIDA E’TIBOR QOZONGAN BA’ZI FIQHIY MATN 

KITOBLARI 

Ro‘zmetov Muhammad Mustafo 

 O‘zbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi tayanch    

          doktaranti, Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi 

 e-mail: mustafohafiz0880@ gmail.com. 99 013 08 80 

 

Annotatsiya. Maqolada hanafiy mazhabi fuqaholari tomonidan ta’lif etilgan fiqhiy 

matn va sharh asarlarining mazmun-mohiyati, ularning islom huquqshunosligida 

tutgan o‘rni va ilmiy ahamiyati tahlil qilingan. Shuningdek, sharx janrining paydo 

bo‘lishi va rivojlanish sabablari, uning mazhab doirasidagi ilmiy ehtiyojlar bilan 

bog‘liqligi yoritib berilgan. Hanafiy ulamolar tomonidan yozilgan “Muhtasarut 

Tahoviy”, “Muhtasarul Karxiy”, “Bidoyatul mubtadiy”, “Tuhfatul fuqaho”, “An-

Niqoya”, “Mavohibur Rahmon”, “Multaqal abhur” kabi muhim asarlar ilmiy 

manbalar sifatida tahlil qilingan. Maqolada ushbu asarlarning mazhab ilmiy 

an’analaridagi o‘rni, ulardagi fiqhiy qoidalarning tizimlashuvi, hamda 

sharhchilarning ilmiy uslubi va maqsadlari haqida fikr yuritilgan. 

 Kalit so‘zlar: Hanafiy mazhabi, fiqh, fiqhiy matnlar, sharh janri, islom huquqi, 

mazhab an’analari, fuqaho, Muhtasarut Tahoviy, Bidoyatul mubtadiy, Tuhfatul 

fuqaho, An-Niqoya, Mavohibur Rahmon, Multaqal abhur. 

Hanafiy mazhabi fuqaholari tomonidan ko‘plab kitoblar ta’lif etilgan. Mazkur 

yozilgan kitoblar ichida sharh janrida ta’lif etilgan kitoblar alohida o‘rin tutadi. Bu 

kitoblarni sharh deb nomlanishiga sabab, mualliflar mazhab doirasida eng sahih va 

ishonchli qavllarni o‘z ichiga olgan matn kitoblarini sharhlaganlar. Sharh kitoblarini 

yozilishiga asosiy turtki matn kitoblarida ibodat masalalari bilan bir qatorda 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

38 

muomalat masalari ham atroflicha yoritib o‘tilishida mazhabdagi odamlarda 

tushunmovchiliklar paydo bo‘lgan. Mazkur muammolarga еchim sifatida faqihlar 

matn kitoblariga sharhlar yozganlar. Shorih faqihlar matn kitoblariga kiritilmagan 

ba’zi sahih qavllarni yana o‘sha zamon uchun zaruriy bo‘lgan fatvolarni ham sharh 

kitoblarida batafsil keltirib o‘tishgan. 

Har bir mazhabning o‘ziga xos fiqhiy matn kitoblari bor. Fiqhiy matn hanafiy 

mazhabida e’tiborli bo‘lishi uchun o‘z sohasida mohir imomlar, ilm, fiqh va zuhdda 

tanilgan, rivoyatda ishonchli faqihlar tomonidan yozilishi, unda zaif rivoyatlar, 

marjuh (kuchsiz) qavllar uchramasligi, ixtiloflarning barchasi zikr etilavermasligi, 

o‘qilishi oson, dalil va hujjatlari zikr etilmasligi, eng asosiysi, qisqa iboralar, 

muxtasar risolasimon asarlar bo‘lishi kerak. Aksar holatda fiqhiy matnlarda 

mazhabning eng asosiy rivoyatlari, “Zohirur rivoya” masalalari aks etgan bo‘ladi.  

Ba’zi matnlarda Abu Hanifaning qarashlari ko‘proq zikr etiladi. 

Mutaqaddimin ulamolar taxrijlari va Abu Hanifaning qavliga shogirdlari tomonidan 

zid ravishdagi rivoyatlar oz bo‘lsa ham uchrab turadi. (Abdulhay Laknaviy., 2009:2) 

Mazhab doirasida Abu Hanifaning barcha qarashlari olinmaganligi bois ayrim fiqhiy 

matnlarda fatvo berilmasligi ham mumkin. Fiqhiy matn kitoblaridan eng 

ahamiyatlilari quyidagilardan iborat: “Muxtasarut Tahoviy”. Abu Ja’far Ahmad ibn 

Muhammad ibn Saloma ibn Salama Azdiy Tahoviy (853-933) asari. (Shuhrat 

qozongan fiqhiy matn kitoblaridan biri bo‘lmish ushbu asar Qohirada 1950- yili Abul 

Vafo Afg‘oniy tomonidan nashr etilgan). Mazkur asar muallifining ilm va amalda 

peshqadam olimlardan bo‘lgani bois maqomi ulug‘ hisoblanadi. 

“Muxtasarul Hokim ash-shahid”. Abul Fazl Muhammad ibn Muhammad ibn 

Ahmad ibn Abdulloh Marvaziy Balxiy Hokim Shahid (855-945) asari. U Buxoroda 

qozi, keyinchalik Xurosonda vazir ham bo‘lgan. Uning yozgan “Al-Kofiy” (Kifoya 

qiluvchi) asari usul kitoblarining eng mashhur va eng e’timodlilaridan biriga 

aylangan. U 334/945 yil sajda qilayotganida qatl etilgan. Afsuski, ushbu fiqhiy matn 

kitobining hatto qo‘lyozma nusxalari ham topilgan emas.  

“Muxtasarul Karxiy”. Abul Hasan Ubaydulloh ibn Husayn ibn Dallol Karxiy 

(Imom Karxiy Zahabiyning “Siyaru a’lamin nubalo” kitobida zikr qilinganidek 

aqiydada mo‘taziliy mazhabini tutib, uning eng kuchli еtakchilaridan biri bo‘lgan.) 

(873-952) asari. Abu Nasr Isbijobiy (vaf. 480/1087) va Rukniddin Kirmoniy (1064-

1148) kabi ulamolar tomonidan sharh etilgan ushbu fiqhiy matn kitobi hozirgacha 

nashr qilingan emas. 

“Xizonatul fiqh”. Abu Lays Nasr ibn Muhammad ibn Ahmad Samarqandiy 

(vaf. 393/1003) asari. U 42 ta mustaqil kitob, 54 ta bob, 45 ta matlab va 5 ta masaladan 

tashkil topgan. Har bir mavzu avvalida umumiy tushunchalar berilgan. Asarga faroiz 

va masjid odoblari kitobi ham kiritilgan. “Alfozul kufr” deb nomlangan alohida bob 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

39 

ham mavjud. Asar Salohiddin Nohiy tomonidan 1966 -yili Bag‘dodda muallifning 

“Uyunul masoil” kitobi bilan birga nashr etilgan.  

“Bidoyatul-mubtadiy”. Burhoniddin Abul Hasan Ali ibn Abu Bakr ibn 

Abduljalil Farg‘oniy Rishtoniy Marg‘inoniy (1123-1197) asari. “Bidoyatul 

mubtadiy” (Fiqhni o‘rganishni boshlovchilar uchun boshlang‘ich qo‘llanma) nomli 

mazkur asarni muallif yoshlik vaqtida hajmi kichik, rasmiy jihatdan katta e’tiborga 

ega kitob bo‘lishini ko‘zlab yozgan. U Bag‘dod safari chog‘ida Abul Husayn 

Quduriyning (972-1037) “Muxtasarul Quduriy” asaridan ta’sirlanib, unga asoslanib 

ta’lif eta boshlagan. “Bidoyatul mubtadiy” qisqa so‘zboshi bilan boshlanib, mavzular 

58 ta kitobga ajratilgan holda bayon etiladi.  

“Tuhfatul fuqoho”. Bu asarning muallifi Alouddin Samarqandiydir (vaf. 

539/1144). Bu kitob keng matndan iborat bo‘lib, muallif еngil uslub va ravshan 

iboralar bilan fiqhiy masalalarni bayon qilgan. Bu narsa o‘quvchida so‘zlarni 

tushunish va maqsadga еtishga oson bo‘lishini ta’minlagan. Muallif asarini 

“Muxtasarul Quduriy” kitobi asosida yozgan. “Muxtasarul Quduriy”da qolib ketgan 

ba’zi masalalarni keltirgan va mushkul joylarini kuchli dalillar bilan izohlagan. Buni 

muallif asarning muqaddimasida aytib o‘tgan. (Aminov Hamidulla, Primov 

Soatmurod., 2017:5) 

“Al-Fiqhun nofe’”. Bu asar muallifi Nosiruddin Abul Qosim 

Samarqandiydir(To‘liq ismi - Nosiruddin Abul Qosim Muhammad ibn Yusuf 

Husayniy Samarqandiy bo‘lib, o‘z davrida Movarounnharning buyuk faqihlaridan 

bo‘lib, zamonasining mujtahidi bo‘lgan. U kishining “Xulosatul muftiy”, “al-Fiqhun 

nofe’” va “al-Multaqit fil fatovo” nomli asarlari bor.) Bu kitob hanafiy fiqhi borasida 

batafsil yozilgan matndir. Tahorat kitobi bilan boshlanib, xunasa kitobi bilan tugagan. 

Muallif fiqhiy masalalarga Qur’oni karim oyatlari va hadisi shariflar bilan dalil 

keltirishga e’tibor qaratadi. Shu bilan birga, sahobalarning osorlari va qiyosga 

tayangan. Ko‘pgina masalalarda Abu Hanifa bilan shogirdlari Abu Yusuf, 

Muhammad ibn Hasan va Zufar ibn Huzayllarning raylarini qiyoslaydi. Ba’zi 

o‘rinlarda hanafiylar va shofeiylar ra’ylarini qiyoslaydi, ayrim o‘rinlarda esa 

hanafiylar bilan molikiylarning ra’ylarini qiyoslab dalillarini keltiradi. Muallif 

ko‘pincha Abu Hanifaning rayini qo‘llab-quvvatlab, dalillarini batafsil keltiradi. Bir 

qancha ulamolar ushbu kitob haqida yaxshi so‘zlarni aytishgan. Jumladan, Romishiy 

bunday deydi: “Bu kitob o‘z nomiga muvofiq manfaatli asardir”. (Aminov 

Hamidulla, Primov Soatmurod., 2017:5) 

“An-Niqoya” (“An-Niqoya”, “Niqoyatur rivoya”, “Niqoyatul Viqoya” yoki 

“Muxtasarul Viqoya”). Sadrush sharia al-asg‘ar Ubaydulloh ibn Mas’ud Mahbubiy 

Buxoriy (vaf. 747/1347) qalamiga mansub ushbu asar fiqhiy matn kitoblari ichida 

o‘zining qisqaligi, moʻjazligi bilan ajralib turgani uchun “Muxtasarul Viqoya” nomi 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

40 

bilan tanilgan. Muallif uni bobosi Mahmud ibn Ahmad Mahbubiy (vaf. 630/1232) 

“Al-Hidoya”ni qisqartirib tartib bergan “Al- Viqoya” asosida yaratgan. Shunday 

qilib, “Al-Viqoya” qisqaligi bilan “Al-Hidoya” ning mag‘zi, “An-Niqoya” esa “Al-

Viqoya” ning mag‘zi hisoblanadi. Muallif o‘z muxtasari muqaddimasida bunday 

yozadi: “Kimki “Al-Hidoya” masalalari o‘zida hozir bo‘lishini yaxshi ko‘rsa, unga 

“Al-Viqoya”ni yod olish lozim bo‘ladi. Kimniki vaqt shoshiltirsa, diqqat-e’tibor 

tizginini ushbu muxtasarni yodlashga bursin” (Ubaydulloh Ibn Mas’ud Tojush 

shari’a., 2016:9) “Muxtasarul viqoya” asrlar davomida madrasalarda darslik sifatida 

o‘qitilib kelingan, unga nisbatan ulamo va faqihlarning e’tibori yuksak darajada 

bo‘lgan. Shu boisdan unga o‘ndan ortiq sharhlar bitilgan. Uning eng birinchi sharhi 

sifatida muallifning o‘zini ko‘rsatish mumkin. U “Al-Viqoya”ni sharh qilish asnosida 

o‘zining muxtasarini ham sharhlab ketishga muyassar bo‘lgan va buni “Sharhul 

Viqoya” muqaddimasida alohida ta’kidlagan. (Ubaydulloh Ibn Mas’ud Tojush 

shari’a., 2005:10) 

Jaloliddin Davvoniy (1427-1502) “Muxtasarul Viqoya”ga yozgan sharhida 

asardagi barcha masalalar ishonchli va e’tirof qilingani, fatvo berilmagan masalalar 

unda yo‘q ekanini alohida qayd etgan. “Mavohibur Rahmon”. Bu asar muallifi 

Ibrohim ibn Muso ibn Abu Bakr Taroblusiy (vaf. 922/1516) uning to‘liq nomi 

“Mavohibur Rahmon fiy mazhabi Abi Hanifata an-Nu’mon” (Abu Hanifa 

Noʻmonning mazhabida Rahmonning tuhfalari) hisoblanadi. Muallif asarda fiqh 

boblarining ko‘pchiligini zikr qilgan. Muallif asarni yozishda “Majmaul bahrayn” 

sohibi Ibn Soatiyning uslubidan foydalangan. Bu asar ham “Majmaul bahrayn” kabi 

mazhabda qimmatli foydali kitobdir. (Aminov Hamidulla, Primov Soatmurod., 

2017:5) 

Ibrohim Taroblusiy o‘zining “Mavohibur Rahmon” asariga “Al-Burhon 

sharhu mavohibir Rahmoni fi mazhabi Abi Hanifata an-Nu’mon” nomli sharh yozadi. 

Alloma Bannuriy ushbu kitob haqida shunday deydi: “Mavohibur Rahmon” asarining 

sharhi “Al-Burhon” yaxshi kitob bo‘lib, hanafiy mazhabiga sahih hadislarni dalil 

qilib keltiradi”. (Aminov Hamidulla, Primov Soatmurod., 2017:5) 

“Multaqil-abhur”. Ibrohim ibn Muhammad ibn Ibrohim Halabiy (vaf. 

956/1594) asari. “Multaqil abhur” hajmi kichik, iboralari ravon va qisqa bo‘lgani 

uchun unga bir qancha sharhlar bitilgan, matn va ba’zi sharhlari nashr qilingan. 

Ushbu zikr qilingan kitoblar hanafiy mazhabidagi mo‘tabar fiqhiy matnlar 

hisoblanadi. Mazkur kitoblar hanafiy mazhabida yozilgan katta sharh kitoblarini 

qaymog‘ini o‘z ichida jamlagani uchun mo‘tabar va qiymati baland matn kitoblar 

deyiladi. 

Foydalanilgan manba va adabiyotlar 

1. Abul-Barakot Nasafiy (2011). Kanzud daqoiq. Madina: Dorus Siroj. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

41 

2. Abdulhay Laknaviy. (2009). Muqaddimatu Umdatir rioya Bayrut: Dorul 

kutubil ilmiyya. 

  3. Abdulhay Laknaviy (1998). Al-Favoid al-bahiyya fiy tarojim al-hanafiyya. 

Bayrut: Dorul Arqam.  

4. Ahmad ibn Nasriddin Naqib. (2001).  Al-Mazhab Hanafiy. (J. 2. ) Riyoz: 

Maktabatur Rushd.  

5. Aminov Hamidulla, Primov Soatmurod. (2017). Hanafiy fiqhi tarixi, 

manbalari va istelohlari. Toshkent: Movarounnahr.  

6. Juzjoniy. Islom huquqshunosligi.(2002). Hanafiy mazhabi va O‘rta Osiyo 

faqihlari. Toshkent: Toshkent islom universiteti. 

7.  Muhammad Amin ibn Umar ibn Obidin Dimashqiy.(2020). Sharhul 

manzuma Uqudu rasmil muftiy // Rasoilu Ibn Obidin. Istanbul: Sahhofiya. 

8. Muhammad Amin ibn Umar Ibn Obidin. (2003).  Raddul muhtor ala 

Durril muxtor. (J. 1.).  Bayrut: Dorul kutubil ilmiya. 

   9. Ubaydulloh ibn Mas’ud ibn Tojush shari’a.(2016). Muxtasarul Viqoya fi 

masoilil Hidoya. Bayrut: Dorul kutubil ilmiyya. 

  10. Ubaydulloh ibn Mas’ud Buxoriy. (2005). Sharhul Viqoya // Hoshiyasida 

Umdatir-rioya. (J. 1.) Ummon: Muassasatul varroq. 

 

ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH SIFATLARI BORASIDA 

SALAFLAR, XALAFLAR VA SOXTA SALAFIYLAR HAMDA 

MAZHABSIZLARNING AQIDAVIY QARASHLARI OʻRTASIDAGI 

FARQLARI VA IXTILOF NUQTALARI. 

Nabijonov Muhammadmuso Rasuljon o‘g‘li,  

O‘zbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi  

maqsadli tayanch doktoranti. Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi 

Telefon: +998902161496 

 

Annotatsiya. Bu maqola Alloh taoloning mutashobih sifatlari (“Yad”, “Vajh”, 

“Ayn” kabi) toʻgʻrisidagi aqidaviy munozaralarni oʻrganadi. Unda asosan Salaf va 

Xalaf ulamolarining mazhablari eng to‘g‘ri mazhab deb eʼtirof etiladi. Maqolada, 

ayniqsa, ushbu sifatlarning zohiriy, haqiqiy maʼnosini isbot qiluvchi soxta 

salafiylarning qarashlari qattiq tanqid ostiga olinadi. Imom Navaviy, Ibn Hajar, Ibn 

al-Javziy va boshqa ulugʻ allomalarning fikrlari keltirilib, salafiylar va 

mazhabsizlarning tutgan yo‘llari botilligi isbotlanadi. Asosiy ixtilof nuqtasi 

mutashobih lafzlarning zohiriy maʼnosini Alloh taologa nisbat berish yoki bermaslik 

ekanligi taʼkidlanadi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

42 

Kalit soʻzlar: mutashobih sifatlar, “Yad” (Qoʻl), “Vajh” (Yuz), salaflar mazhabi, 

xalaflar mazhabi, tafviz (topsirish), taʼvil (izohlash), ijmoliy taʼvil, tashbih 

(oʻxshatish), taʼtil (inqor qilish), soxta salafiyya, mujassima, zohiriy maʼno, tanziyh 

(poklash), aʼzo. 

Kirish. “Yad” (Qoʻl) kabi iroda qilingan maʼnosi ochiq-oydin boʻlmagan 

mutashobih sifatlarning zohiriy maʼnosi iroda qilinmaydi. Balki Alloh taologa loyiq 

boʻlgan maʼno murod qilinadi. Bu maʼnoning haqiqatini biz bilmaymiz. Shu sababli, 

uning aynan qaysi maʼno ekanligini belgilash va chegaralashni faqat Alloh taologa 

topshiramiz (tafviz qilamiz). Bu — aksar salaf va baʼzi xalaf ulamolarimizning 

yoʻlidir. Buni ijmoliy taʼvil yoki tafviz (topsirish) deb ataladi. 

Mutashobih sifatlar borasida faqatgina shu ikki salaf va xalaf 

ulamolarimizning mazhabi toʻgʻri hisoblanadi, chunki ulardan boshqasi yo tashbih 

(oʻxshatish) yoki taʼtil (inqor qilish) qilishadi, bularning tutgan yo‘li botildir. 

Alloma Badruddin Ibn Jamaʼa aytadi: “Salaflar va ahli taʼvillar, Alloh 

taoloning ulugʻligiga loyiq boʻlmagan maʼnon iroda qilinmaganligiga ittifoq 

qildilar. Ammo ulugʻlikka loyiq boʻlgan ehtimoliy maʼnolarni aniqlashda ixtilof 

qildilar. Salaflar bu haqda sukut saqladi, taʼvil qiluvchilar esa uni izohladi”. [1, 103-

bet.] 

Ibn al-Javziy “Nuzul” (Alloh taoloning dunyo osmoniga tushishi) hadisini 

sharhlar ekan, shunday deydi: “Nuzul hadisini yigirmata sahoba rivoyat qilgan. 

Oldin aytilganidek, Alloh azza va jalla uchun harakat, koʻchish va oʻzgarish mumkin 

emasdir. Bu masalada odamlar ikki toifaga bo‘linadi: Birinchisi - taʼvil qiluvchilar, 

yaʼni Alloh Oʻz rahmati bilan yaqinlashadi deb izohlaydilar... Ikkinchisi - tanziyh 

(Allohni nuqsonlardan pok bilish) eʼtiqodi bilan bu haqda gapirishdan sukut 

saqlaydiganlar”. [2, 49-bet.] 

Imom Navaviy rahmatullohi alayh joriya hadisi haqida aytadi: “Bu hadis 

Alloh taoloning sifatlari borasidagi hadislaridan boʻlib, iymon kitobida bir necha bor 

zikr qilingan ikki mazhab bor. Birinchisi – uning maʼnosiga chuqur kirishmasdan, 

Alloh taoloning misli hech narsa yoʻqligiga eʼtiqod qilish va Uni maxluqotlarning 

sifatlaridan pok deb bilish bilan unga iymon keltirish. Ikkinchisi – Uni Oʻziga loyiq 

boʻlgan maʼno bilan taʼvil (izohlash) qilish”. [3, 503-bet.] 

Alloma Mahmud Muhammad Xattob as-Subkiy aytadi: “Salaf va xalaf 

ulamolarimiz Alloh taoloning Aziz Kitobida va Sunnati Muhammadiyada vorid 

boʻlgan sifatlarini isbot qilishga jamlanganlar, ularning ixtilofi faqat 

mutashobihning maʼnosini tafviz (topsirish) qilishda boʻlib, bu Salaflarning 

mazhabidir. Xalaflar esa uning maʼnosini bayon qilish yo‘lini tutganlar”. [4, 30-bet.] 

Hofiz Ibn Hajar rahmatullohi alayh aytadi: “Ahli Sunna val-jamoa “Yad” 

(Qo‘l)dan murod, yaratilganlarning sifati boʻlgan aʼzo ekanligi emasligiga ittifoq 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

43 

qildilar, va bu haqda kelgan narsani isbot qildilar va unga iymon keltirdilar. Ulardan 

baʼzisi toʻxtaldi va taʼvil qilmadi, baʼzisi esa har bir lafzni oʻziga zohir boʻlgan 

maʼnoga yukladi. Shunga oʻxshash kelgan barcha (mutashobih) kalimalarda 

shunday qildilar”. [5, 208-bet.] 

Salafiy va mazhabsizlarning fikricha, “Yad” mutashobih sifatlardan emas, 

balki muhkam (maʼnosi ochiq-oydin) sifatlardandir. Uning zohiriy, haqiqiy va urfiy 

maʼnosi sobitdir. Ha, uning tashqaridagi haqiqati (qandayligi) maʼlum emas. Shayx 

al-Usaymin aytadi: “Vajh” (Yuz) ning maʼnosi maʼlum, ammo uning kayfiyati 

(qandayligi) nomaʼlum, biz Alloh azza va jallaning yuzi qanday ekanligini 

bilmaymiz. Aytamiz-ki: Bu yuz ulugʻ yuz, maxluqotlarning yuzlariga aslo oʻxshashi 

mumkin emas. Bizning aqidamiz shuki, Allohning Yuzi haqiqatdir, biz bu yuzning 

kayfiyatini bilmaymiz. U bizga nisbatan aʼzolar va qismlar hisoblanadigan zotiy 

xabariy sifatlardandir”. [6, 504-bet.] 

Bu Salafiyya aqidasining zohiri ziddiyatlidir. Chunki “Yad” (qoʻl)ning zohiriy 

va haqiqiy maʼnosi aʼzo va tanaga dalolat qiladi. Shunday ekan, qoʻlning haqiqiy 

maʼnosini isbot qilib, aʼzo va kayfiyatni inkor qilish — bir vaqtning oʻzida bir 

narsani isbot qilish va uni inkor qilishdir. Bunday e’tiqoddan Alloh taolo panoh 

bersin. 

Shayx Hamid as-Sinnon va Favziy al-Anjariy aytadilar: “Unga (mutashobih 

sifatlarga) zohiriy maʼnosida hukm qilamiz va kayfiyatning (qandaylikning) ilmini 

Alloh taologa topshiramiz, deb aytilmaydi. Chunki bu soʻz gʻaflat sababli yuzaga 

kelgan ochiq ziddiyatdir. Zero, bu еrda jismdan boshqa zohir yoki haqiqat yoʻq. 

Zohiri bilan Alloh taoloni sifatlash mutlaqo mumkin emas. Kayfiyatni Alloh taologa 

topshirish, oʻz-oʻzidan ular isbot qilishni daʼvo qilgan maʼnoning (qandayligining) 

aynan oʻzidir. Chunki bu lafzlarning zohiriy maʼnolari kayfiyatlidir. Agar maʼno 

isbot qilinsa, haqiqat isbot qilingan boʻladi. Agar kayfiyat topshirilsa, maʼno 

topshirilgan boʻladi”. [7, 504-ber.] 

Xulosa shuki, Ashʼariylar va Moturidiylar (yaʼni: Salaf va Xalaflar) hamda 

soxta salafiylarning ixtilofi “Yad” (Qoʻl), “Vajh” (Yuz), “Ayn” (Koʻz) va shunga 

oʻxshash mutashobih sifatlarda emas, chunki ularning barchasi bu lafzlarni Alloh 

taoloning sifatlari deb hisoblaydi. Ixtilof bu sifatlarning zohiriy ma’naosini Alloh 

taologa isbot qilish borasidadir. Soxta salafiylar bu lafzlar zohiri bilan Alloh 

taoloning (Bunday e’tiqoddan Alloh panoh bersin) aʼzosini (jorihasini), yaʼni 

tanasining qismini isbot qiladi. Ibn al-Javziy aytadi: “Ixtilof “Yad”da emas, balki 

aʼzoda (jorihada), “vajh” (Yuz)da emas, balki jismoniy suratda, “Ayn” (Koʻz)da 

emas, balki qorachiqdadir”. [8, 159-bet.] 

Alloma Badriddin az-Zarkashiy uch mazhab haqida aytadi: “Oyat va 

hadislarda vorid boʻlgan mutashobih sifatlar borasida odamlar uch firqaga boʻlindi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

44 

Birinchisi: Ularda taʼvil qilishga yoʻl yoʻq, balki zohirida qoldiriladi va birortasini 

ham taʼvil qilmaydi. Ular mushabbihlardir (oʻxshatuvchilar).  

Ikkinchisi: Ularning taʼvili bor, lekin biz undan tiyilamiz, eʼtiqodimizni oʻxshatish 

va inqor qilishdan poklaymiz va “Uni faqat Alloh biladi” deymiz deyishadi. Bu 

Salafning soʻzidir.  

Uchinchisi: Ular (mutashobih sifatlar)Allohga loyiq boʻlgan maʼno ila taʼvil 

qilinadi. Birinchi firqa botil firqa, ikkinchi va uchinchi firqalar sahobalardan Ali, Ibn 

Masʼud, Ibn Abbos roziyallohu anhum va boshqalardan naql qilingan”. [9, 505-bet.] 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Badriddin ibn Jamoa.  “Iyzohud dalil fi qot’i hujaji ahli at-ta’tiyl”. Damashq. 

Daru iqro. 2005. 

2. Ibn al-Javziy. “Dafʼ shubhat at-tashbih”. Taqhiq: Muhammad Zohid Kavsariy. 

Misr. Al-maktaba al-azhariyya litturos. 89 b.  

3. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. 

Darul ulum. 2020. 1-juz.  (Sharh an-Navaviy ‘ala Sahih Muslim, 20/5) 

4. Alloma Mahmud Muhammad Xattob as-Subkiy. “Ad-Dinul-xolis”. 1991. 503 b.  

5. Hofiz Ibn Hajar. “Hady as-sari”. Daru tiyba. 1-juz.  

6. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. 

Darul ulum. 2020. 1-juz. (Muhammad Solih Usaymiy. “Sharh al-Aqida al-

Vositiiyya”. Riyoz. Daru ibn Javziy. 1-juz. 283-287-betlar.) 

7. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. 

Darul ulum. 2020. 1-juz. (Shayx Hamid as-Sinnon va Favziy al-Anjariy.” Ahlu 

sunna al-Asha'ira”. Daruz ziyo. 318 b. 144-bet.)  

8. Ibn al-Javziy. “Majalis Ibn al-Javziy fi al-Mutashabih min al-Ayat al-

Qurʼaniyya”.  Tahqiq: Basim Makdash. Bayrut. Dorul kutubul ilmiyya. 2013. 208 

b.    

9. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. 

Darul ulum. 2020. 1-juz.   

AHLI SUNNA VAL-JAMOANING ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH 

SIFATLARINI BORASIDA TUTGAN YO‘LI 

Nabijonov Muhammadmuso Rasuljon o‘g‘li, 

 O‘zbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi  

maqsadli tayanch doktoranti. Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi 

Telefon: +998902161496 

Annotatsiya: Ushbu maqolada Islomdagi mujassima va mushabbiha firqalarining 

mutashobih oyat va hadislarning zohiriy maʼnosini dalil qilishga boʻlgan 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

45 

urinishlarini, Ahli Sunna val-Jamoaning bu boradagi ikki asosiy metodini: Salaf 

ulamolarining tafviz (maʼnosini Allohga topshirish) yoʻli va Xalaf ulamolarining 

taʼvil (Allohga loyiq maʼno bilan izohlash) yoʻlini tutganligini tahlil qilinadi.  

Nuriddin Sobuniy, Imom Shahristoniy va Imom Abu Bakr al-Jassos kabi buyuk 

allomalarning soʻzlari bilan dalillangan bu matnda, har ikki yoʻl ham tashbih 

(oʻxshatish)dan tiyilish, Qurʼonning muhkam oyatlariga qaytish va Alloh taoloni 

maxluqotlarning sifatlaridan poklash maqsadida ekanligi taʼkidlanadi. 

Kalit so‘zlar: mujassima, mushabbiha, ahli sunna, mutashobih, muhkam, firqa, 

tafviz, ta’vil.  

Nuriddin Sobuniy o‘zlarining “Al-bidoya fi usulid-din” asarlarida 

quydagilarni keltiradi: “Mujassima va mushabbiha firqalari oʻzlarining iddaolariga 

mutashobih6 oyat va xabarlarning zohiriy ma’nolarini hujjat qilganlar. Ahli 

sunnaning bu borada ikki xil yoʻli bor:  

1. Ularni qabul qilib tasdiqlash va ularning ta’vilini Allohga havola qilish, 

tashbih vojib qiladigan narsadan Alloh taoloni xoli deb bilish. Bu salafi 

solihlarimizning tutgan yoʻlidir.  

2. Mazkur oyat va hadislarni qabul qilish va ularning ta’viyllari haqida Alloh 

taoloning Zotiga loyiq boʻladigan ma’nolarni berish. Ushbu ma’nolarni berishda asl 

lug‘atga muvofiq boʻlishini va Alloh taolo iroda qilgani shu deb qat’iy aytmaslikni 

shart qilganlar. Bu xalaf ulamolarning tutgan yoʻlidir. Ushbu bahsda salaf 

ulamolarning tutgan yoʻllari (xatodan) salomat boʻluvchiroq, xalaf ulamolarning 

tutgan yoʻllari esa (xato e’tiqoddan) tiyuvchiroq hisoblanadi. [1, 31-32-betlar.] 

Demak, mutashobih matnlar borasida Ahli sunnaning tutgan yoʻli 

quyydagicha: Ularning ta’viliga kirishmaslik, chunki koʻplab buyuk 

shayxlarimizdan rivoyat qilinganidek: “Biz ularning nozil qilinganiga iymon 

keltiramiz, ammo ta’viliga kirishmaymiz.” deganlar. Yoki lafz ehtimol qiladigan 

ba’zi ma’nolarga jazmsiz haml qilmog‘imiz ham mumkin. Mashoyixlarimiz: “Bu 

lafzlar bir necha ma’nolarni oʻz ichiga oladi, shuning uchun ularni qat’iy aqliy 

dalilga va muhkam oyatlarga mos keladigan ma’noga haml qilish kerak, toki Alloh 

taoloning hujjatlarida ziddiyat yuzaga kelmasin” deyishgan. [2, 74-bet.] 

Imom Shahristoniy rohimahulloh shunday deydi: “Bilingki, hadis 

ashoblaridan boʻlgan Salaflar (avvalgilar) moʻtazilalarning kalom ilmiga chuqur 

kirib ketganini, roshid imomlardan odat qilingan sunnatga xilof ish tutganini, ba’zi 

Umaviylar amirlari ularni qadar (taqdir) haqidagi soʻzlarida qoʻllab-quvvatlaganini, 

ba’zi Abbosiylar xalifalari esa ularni sifatlarni inkor qilish va Qur’onning 

 
6 Ma’nosi bir qarashda tushunarli bo‘lmagan yoki bir nechta ma’noga ehtimoli bor bo‘lgan Qur’on oyatlari va 

hadislar. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

46 

yaratilganligi haqidagi soʻzlarida qoʻllab-quvvatlaganini koʻrganlarida, Hakim 

Kitob (Qur’on)ning mutashobih (ma’nosi aniq boʻlmagan) oyatlari va Omonatli 

Payg‘ambarimiz alayhissalomning xabarlari (hadislari) borasida Ahli Sunna val-

jamoa mazhabini qanday bayon qilishda hayratda qoldilar. 

 Ahmad ibn Hanbal, Dovud ibn Ali al-Isfahoniy va salaf imomlaridan boʻlgan 

bir guruh ulamolar, oʻzlaridan avvalgi hadis ashoblaridan boʻlgan Molik ibn Anas, 

Muqotil ibn Sulaymon kabi salafning yoʻlidan yurdilar va salomatlik yoʻlini 

tanladilar. 

Ular shunday dedilar: “Biz Kitob va Sunnatda kelgan narsalarga iymon 

keltiramiz va ta’vil (ma’no berish)ga kirishmaymiz. Zero, Alloh azza va jalla 

maxluqotlarning birortasiga oʻxshamasligi, xayolda paydo boʻlgan har bir narsani 

Uning oʻzi Yaratuvchi va Oʻlchovchi ekanligi qat’iy ravishda ma’lum boʻlgandan 

soʻng ta’vilga hojat yoʻq”. 

Ular tashbih (oʻxshatish)dan haddan tashqari ehtiyot boʻlishar edilar. Hatto 

shunday dedilarki: “Kimki Alloh taoloning: “Ey Iblis, Men Oʻz qoʻllarim bilan 

yaratgan narsaga sajda qilishingdan seni nima toʻsdi?” (Sod surasi: 75-oyat) 

degan qovlini oʻqiyotganda qoʻlini qimirlatsa, yoki “Moʻminning qalbi 

Rahmonning ikki barmoqlari orasidadir” degan rivoyatni aytayotganda ikki 

barmog‘i bilan ishora qilsa, uning qoʻlini kesish va barmoqlarini sug‘urish vojib 

boʻladi.” Ular oyatlarni tafsir qilishdan va ta’vil qilishdan toʻxtaganlariga ikki sabab 

borligini aytishdi:  

1. Qur’onda kelgan man’ (taqiq): Alloh taoloning: “...Bas, qalblarida egilish 

borlar fitna izlab va ta’vilini talab qilib, undan mutashobih boʻlgan narsaga 

ergashurlar. Holbuki, uning ta’vilini Allohdan boshqa hech kim bilmas. Ilmda 

mustahkam boʻlganlar esa: “Unga iymon keltirdik, barchasi Robbimiz 

huzuridan”, deydilar. Faqat aql egalarigina eslatma olurlar.” (Oli Imron surasi: 

7-oyat) degan qovlidir. Bas, biz egilishdan (adashishdan) ehtiyot boʻlamiz.  

2. Ta’vilning ijmo (ittifoq) bilan zonniy (gumonli) ish ekanligi: Alloh 

taoloning sifatlari haqida zon bilan gapirish joiz emas. Aks holda, oyatni Alloh 

taoloning murod qilmagan ma’nosida ta’vil qilib qoʻyishimiz va shu bilan egilishga 

(adashishga) tushib qolishimiz mumkin. Balki biz ilmda mustahkam boʻlganlar 

aytganidek: “Barchasi Robimiz huzuridan” (Oli Imron surasi: 7-oyat) deymiz, 

zohiriga iymon keltiramiz, botinini tasdiqlaymiz va uning ilmini Alloh taologa 

topshiramiz. Biz bu narsani bilishga mukallaf emasmiz, chunki bu iymon shartlari 

va ruknlaridan emas. Ba’zilari esa yanada koʻproq ehtiyot boʻlib: ““Yad”, “Vajh”, 

“Nafs” va “Istavo” kabi soʻzlarni va ularga oʻxshash mutashobih oyat va hadislarni 

tarjima qilmaslik, balki zikr qilishga hojat boʻlsa, uni lafziy (arabcha) kelganidek 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

47 

ifodalash lozim” dedilar. Mana shu salomatlik yoʻlidir va u tashbih (oʻxshatish)dan 

mutlaqo uzoqdir”. [3, 103-bet.] 

Imom Abu Bakr al-Jassos shunday dedi: “Alloh taoloning “Ular bulut 

soyabonlari ostida Allohning va farishtalarning kelishidan boshqa narsaga 

intizor boʻlishmoqdami?!” (Baqara surasi: 210-oyat) degan qovli, bizga Alloh 

taolo Oʻzining “U zot senga Kitobni nozil qilgan zotdir. Unda muhkam oyatlar 

ham bor, ular Kitobning onasidir (asosi). Boshqa oyatlar esa mutashobihdir. 

Bas, qalblarida egilish borlar undan mutashobih boʻlgan narsaga 

ergashadilar...” (Oli Imron surasi: 7-oyat) degan qovlida buyurganidek, muhkam 

(ma’nosi aniq) oyatga qaytarishga buyurilgan mutashobih oyatlardandir. Bu 

oyatning mutashobih boʻlishiga sabab, u lafzning haqiqiy ma’nosini, ya’ni 

Allohning kelishini ham ehtimol qiladi, shuningdek, u Allohning amrini va uning 

oyatlarining dalilini (ya’ni, amr yoki azobning kelishini) nazarda tutishni ham 

ehtimol qiladi. Xuddi boshqa oʻrinda shunday deyilganidek: “Ular faqat oʻzlariga 

farishtalarning kelishiga yoki Robbingning kelishiga yoki Robbingning ba’zi 

oyat-alomatlarining kelishiga intizor boʻlishadimi?” (An’om surasi: 158-oyat). 

Bu mutashobih oyatlarning barchasi Alloh taoloning “...yoki Robbingning 

kelishiga...” (An’om surasi: 158-oyat) degan qovlida bayon qilingan narsaga haml 

qilinadi. Chunki Alloh taologa “Kelish”, “Intiqol” (koʻchish) va “Zavol” joiz emas. 

Zero, bu narsalar jismlarning sifatlari va yaratilganlikning dalolatlaridir 

(alomatlaridir). Alloh taolo muhkam oyatda shunday degan: “Unga oʻxshash biron 

narsa yoʻqdir” (Shuuro surasi: 11-oyat). Ibrohim alayhissalom yulduzlarning 

harakatlanishi, koʻchishi va zavol topishini ularning yaratilganligiga dalil qilib 

keltirdi va buni oʻz qavmiga hujjat qildi. Alloh taolo mushabbihalarning soʻzlaridan 

yuksakdir va ulug‘dir”. [4, 397-bet] 

Xulosasi o‘rnida shuni aytamizki, Ahli Sunna val-Jamoa mutashobih oyat va 

hadislarga yondashuvda mujassima va mushabbiha firqalariga qarshi qatʼiy 

pozitsiyada turadi. Salaf ulamolarimiz zohiriy maʼnoni rad etib, mutashobih 

sifatlarning haqiqiy maʼnosini Alloh taologa topshirish yoʻlini tanlaganlar. Bu yoʻl 

salomatlik (ehtiyotkorlik) jihatidan eng afzal yo‘ldir. Xalaf ulamolari esa, aqliy 

dalillar va muhkam oyatlarga asoslanib, Alloh taoloning ulugʻligiga loyiq boʻlgan 

taʼvil (izoh) yoʻlini tutganlar. Bu yoʻlni insonlarni Alloh taolo haqqida noto‘g‘ri 

e’tiqod qilishlaridan saqlaguvchi yo‘l deb e’tirof erganlar. 

Ikkala mazhabning ham asosiy maqsadi bitta: Alloh taoloni mutlaqo 

maxluqotlariga oʻxshatishdan poklash va Uni jismlarning sifatlaridan (harakat, 

koʻchish, zavol) xoli deb bilishdir. Ulamolar, mutashobih matnni doimo “Unga 

oʻxshash biron narsa yoʻqdir” (Shuuro, 11-oyat) kabi muhkam oyatlarga 

qaytarishni shart qilganlar. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

48 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Nuriddin Sobuniy Buxoriy. “Al-bidoya fi usulid-din” (Usulid-dinga kirish). 

Istanbul. Maktabatul hanafiyya. 2023. 31-32-betlar 

2. Mahmud ibn Zayd al-Lomushiy. “At Tamhid liqovaid at-tavhiyd”. Tahqiq: 

Usmon Arquj. Turkiya. Erenler vakfi ilm va hizmat yo‘linda. 2021. – 74-bet. 

3. Abu bakr Ahmad as-Shahristoniy “al-Milal va an-Nihal”. Bayrut. Darul ma’rifa. 

1993. 1-juz. 103-bet. 

4. Ahmad ibn Ali ar-Roziy al-Jassos. “Ahkomu al-Qur'on”. Bayrut. Darul ihyo. 

1992. 1-juz. 397-sahifa. 

YOSHLARNING ORASIDA SOF ISLOMIY AQIDANI TARG‘IB QILISH 

YO‘LLARI VA VOSITALARI 

Raxmonov Akbar  

Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi 

 

Annotatsiya. Maqolada XXI asrda axborot va global madaniyat ta’siri ostida 

yoshlar ongida shakllanayotgan turli g‘oyaviy, diniy va falsafiy qarashlar tahlil 

qilinadi. Muallif yoshlar dunyoqarashida paydo bo‘layotgan diniy savodsizlik, 

noto‘g‘ri talqin va radikal qarashlarning oldini olishda sof islomiy aqidani 

shakllantirishning ahamiyatini asoslab beradi. Shuningdek, imom Abo‘ Mansur 

Moturidiy ta’limotining bu jarayonda tutgan o‘rni, ya’ni aqidada “aql va iymon 

uyg‘unligi” tamoyilining tarbiyaviy ahamiyati yoritilgan. Maqolada yoshlarda sof 

islomiy aqidani qaror toptirishning samarali yo‘llari — ta’lim tizimi, oila muhiti, 

ommaviy axborot vositalari va jamoat tashkilotlari orqali amalga oshirish 

strategiyalari ilmiy jihatdan tahlil etilgan. Shuningdek, zamonaviy axborot 

maydonida yoshlar ongini muhofaza qilish va islom dinining insoniylik, 

bag‘rikenglik, ilm va adolatga asoslangan haqiqiy qiyofasini еtkazish bo‘yicha 

takliflar berilgan. 

Kalit so‘zlar: islomiy aqida, yoshlar tarbiyasi, Moturidiy ta’limoti, iymon va aql 

uyg‘unligi, diniy maorif, radikalizm, ma’naviy tarbiya, axborot ta’siri, ma’rifiy 

targ‘ibot, bag‘rikenglik. 

 

        Kirish. XXI asr insoniyat tarixida axborot va texnologiyalar inqilobi davri 

sifatida kirib keldi. Bugungi yoshlar o‘z dunyoqarashini nafaqat oilaviy muhit, balki 

internet, ijtimoiy tarmoqlar, global madaniyat va turli mafkuraviy oqimlar ta’sirida 

shakllantirmoqda. Shunday sharoitda ularning ongiga har xil diniy, falsafiy va 

g‘oyaviy qarashlar kirib kelmoqda. Natijada ayrim yoshlar orasida diniy masalalarda 

yuzaki yondashuv, noto‘g‘ri talqin va radikal fikrlar paydo bo‘layotgani kuzatiladi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

49 

Shu bois, sof islomiy aqidani shakllantirish — yoshlarning iymonini to‘g‘ri 

asosga qurish, ularni buzg‘unchi g‘oyalardan himoya qilish va ularning qalbida 

Yaratganga sadoqat, insonparvarlik, bag‘rikenglik kabi fazilatlarni qaror 

toptirishning eng muhim omilidir. 

Aqida — bu musulmonning butun dunyoqarashi, e’tiqodi va hayotiy 

qarashlarini belgilab beruvchi negizdir. Imom Abu Mansur Moturidiy ta’limotiga 

ko‘ra, “aqida — bu ilm va iymon uyg‘unligidir.” Demak, sof aqida insonni 

jaholatdan, xurofotdan va noto‘g‘ri talqinlardan saqlaydi. 

 

I.Sof islomiy aqidaning mohiyati va uning yoshlar tarbiyasidagi o‘rni 

Islom aqidasi Qur’on va sahih hadislar asosiga qurilgan. Unga ko‘ra, har bir 

mo‘min Allohning yagonaligiga, Uning sifatlariga, farishtalarga, ilohiy kitoblarga, 

payg‘ambarlarga, oxirat kuniga va taqdir masalasiga ishonadi. Bu e’tiqod inson 

ruhiyatida sobitlik, hayotda maqsadlilik va jamiyatda tinchlikni ta’minlaydi. 

Islom aqidasi nafaqat diniy bilimlar tizimi, balki inson tafakkurini 

tarbiyalovchi ma’naviy maktabdir. Chunki u iymon bilan birga aql, ilm va adolatni 

ham o‘z ichiga oladi. Imom Moturidiy “Kitob at-Tavhid” asarida shunday deydi: 

 “Allohni tanish – bu inson aqlining eng oliy darajasidir. Iymon esa aql bilan 

mustahkamlangandagina sobit bo‘ladi.” 

Demak, yoshlarning aqidaviy tarbiyasida asosiy yo‘nalish — ularni iymon va 

aql uyg‘unligiga o‘rgatishdir. Faqat his-tuyg‘u emas, balki dalil, ilm va tafakkur 

asosidagi e’tiqod mustahkam bo‘ladi. 

Shuningdek, sof aqidani shakllantirishning asosiy vazifasi — yoshlarni bid’at, 

xurofot, ekstremistik va radikal g‘oyalardan himoya qilishdir. Bugungi kunda ayrim 

yot oqimlar yoshlarni diniy savodsizlikdan foydalanib, “sof islom” ni o‘zcha talqin 

qilishga urinishmoqda. Ularning maqsadi islomning asl mohiyatini buzish va 

jamiyatda bo‘linish keltirishdir. Shu sababli to‘g‘ri aqidaviy ta’lim — bu mafkuraviy 

xavfsizlik kafolatidir. 

II. Yoshlar orasida sof islomiy aqidani shakllantirishning samarali yo‘llari 

Yoshlarning iymoniy dunyoqarashini shakllantirish murakkab va tizimli 

jarayon bo‘lib, u quyidagi asosiy yo‘nalishlarda olib borilishi kerak: 

a) Ta’lim tizimi orqali shakllantirish 

Diniy-ma’rifiy bilimlarni davlat ta’lim tizimi bilan uyg‘un holda berish zarur. 

Maktab va oliy o‘quv yurtlarida “Ma’naviyat asoslari”, “Dinshunoslik”, “Islom 

tarixi” kabi fanlar orqali o‘quvchilarga diniy qadriyatlarning insonparvarlik 

mohiyati tushuntirilishi kerak. 

Zamonaviy pedagogik yondashuv — muhokamali darslar, interfaol metodlar, 

tarixiy manbalarga tayangan tahliliy ishlanmalar yoshlarning diniy tafakkurini 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

50 

mustahkamlaydi. Shuningdek, Imom Buxoriy, Imom Termiziy, Imom Moturidiy, 

Bahouddin Naqshband kabi allomalar hayoti va merosini o‘rganish yoshlar uchun 

ideal namuna bo‘la oladi. 

b) Oila muhitida diniy tarbiya 

Oila — aqidaviy tarbiyaning birlamchi o‘chog‘idir. Har bir ota-ona farzandlariga 

Allohni sevish, minnatdorlik, halollik va adolat kabi fazilatlarni singdirish orqali 

islomiy e’tiqodning ildizini mustahkamlaydi. Rasululloh (s.a.v.) hadislarida: 

 “Eng yaxshi meros — bu ota-onaning bolaga qoldirgan yaxshi axloqi va to‘g‘ri 

e’tiqodidir.” 

Ota-onalar farzandlarining diniy savodini oshirish uchun ishonchli 

manbalardan birgalikda o‘rganish, masjid va diniy-ma’rifiy tadbirlarda qatnashish, 

farzandlar bilan aqidaviy mavzularda suhbat qurishlari zarur. 

c) Ommaviy axborot vositalari va internet orqali targ‘ibot 

Bugungi yoshlar ko‘proq axborotni ijtimoiy tarmoqlardan oladi. Shu sababli 

diniy-ma’rifiy kontentni zamonaviy uslublarda, yoshlar tili bilan еtkazish dolzarb 

masala hisoblanadi. 

Podkastlar, qisqa videoroliklar, grafik dizaynli hadislar, mobil ilovalar orqali 

aqidaviy bilimlarni O‘zbekiston musulmonlari idorasi xodimlari tomonidan 

tushunarli tarzda еtkazish mumkin. Bu borada O‘zbekiston musulmonlari idorasi, 

“Muslim.uz”, “Mir Arab.uz” kabi rasmiy platformalar muhim o‘rin tutadi. 

d) Yoshlar tashkilotlari va jamoat faoliyatida islomiy qadriyatlarni targ‘ib etish 

Mahalla, ta’lim muassasalari va yoshlar markazlarida “Aqidaviy savodxonlik 

klublari” tashkil etish yoshlarning o‘zaro muloqot va o‘rganish imkoniyatini 

kengaytiradi. Shuningdek, “Ma’rifat kuni”, “Islom va bag‘rikenglik” kabi 

mavzularda tanlov va ilmiy konferensiyalar tashkil etish orqali ularning diniy 

bilimini amaliy tarzda mustahkamlash mumkin. 

III. Sof islomiy aqidani targ‘ib etishda zamonaviy yondashuvlar 

Sof aqidani yoshlar orasida keng targ‘ib qilish uchun quyidagi zamonaviy 

strategiyalar muhim ahamiyatga ega: 

 

1. Madaniy kontekstga mos yondashuv — aqidaviy mavzularni milliy qadriyatlar, 

o‘zbek madaniyati va ma’naviy meros bilan uyg‘un holda talqin etish. Bu orqali 

islom dini xalqimiz tarixiga singib ketgan an’anaviy qadriyatlar bilan bir butun holda 

yoritiladi. 

2. Ilmiy asoslangan metodologiya— aqidaviy masalalarni hissiy da’vat emas, balki 

tarixiy, mantiqiy va ilmiy asosda tushuntirish. Masalan, “iymon va aql” o‘rtasidagi 

uyg‘unlikni ilmiy dalillar bilan yoritish yoshlarning qiziqishini oshiradi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

51 

Xulosa. Yoshlar — millatning kelajagi, dinning tayanchi va jamiyatning 

kuchidir. Ularning qalbida sof islomiy aqidani shakllantirish — bu nafaqat diniy, 

balki ijtimoiy va mafkuraviy xavfsizlikning garovidir. To‘g‘ri e’tiqod insonni nafs, 

johillik va buzg‘unchi g‘oyalardan himoya qiladi. 

Shu bois, davlat siyosati, ta’lim tizimi, diniy idoralar, ota-onalar va fuqarolik 

jamiyati institutlari o‘zaro hamkorlikda **ilmiy asoslangan, zamonaviy va yoshlar 

ruhiyatiga mos diniy-ma’rifiy strategiyani** ishlab chiqishlari zarur. 

Sof aqida — bu nur, u jamiyatni tozalaydi, qalblarga tinchlik keltiradi va yosh 

avlodni komil insonlik sari еtaklaydi. 

 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati 

1. Qur’oni karim. Tarjima va tafsir. Toshkent: Toshkent islom universiteti nashriyoti, 

2019. 

2. Imom Abu Mansur Moturidiy. *Kitob at-Tavhid*. Toshkent: Movarounnahr 

nashriyoti, 2000. 

3. Imom al-Buxoriy. *Al-Jomi’ as-sahih*. – Qohira: Dar al-Hadis, 1998. 

4. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.M. Mirziyoyevning “Yoshlar 

ma’naviyatini yuksaltirish va ularning bo‘sh vaqtini mazmunli tashkil etish 

to‘g‘risida”gi PQ–4068-son qarori, 2018-yil. 

5. Alouddin Mansur. *Islom aqidasi*. – Toshkent: Hilol-nashr, 2016. 

6. Said Ahmadjon. *Moturidiylik ta’limoti va zamonaviy aqidaviy muammolar*. – 

Toshkent: O‘zbekiston Islom akademiyasi, 2020. 

ZAMONAVIY AXBOROT OQIMIDA SOF AQIDANI HIMOYA QILISH 

Boqiyev Azizbek Abdullajon o‘g'li 

Mir Arab oliy madrasasi va "Joʻybori Kalon" ayol-qizlar  

oʻrta maxsus islom ta'lim muassasasi oʻqituvchisi 

 

Annotatsiya. Ushbu maqola zamonaviy raqamli muhitda diniy e'tiqod va aqidaviy 

qadriyatlarni saqlash muammolarini o‘rganadi. Axborot texnologiyalarining jadal 

rivojlanishi va ijtimoiy tarmoqlarning keng tarqalishi musulmon jamiyatida aqidaviy 

xavf-xatarlarning yangi shakllarini yuzaga keltirmoqda. Natijalar shuni ko‘rsatadiki, 

axborot oqimining ortishi bilan bir qatorda soxta diniy ma'lumotlar, ekstremistik 

g'oyalar va sekularizatsiya ta'siri kuchaymoqda. Maqolada Muslim jamiyatida diniy 

savodxonlikni oshirish, ishonchli manbaларdan foydalanish va tanqidiy fikrlashni 

rivojlantirish orqali aqidaviy himoya strategiyalari taklif etiladi. 

Kalit so‘zlar: aqida, axborot oqimi, raqamli muhit, diniy savodxonlik, islom, 

ijtimoiy tarmoqlar, ekstremizm, diniy bilim 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

52 

KIRISH 

XXI asrda axborot-kommunikatsiya texnologiyalarining inqilobiy rivojlanishi 

insoniyat hayotining barcha jabhalarini o‘zgartirdi va diniy sohaga ham chuqur ta'sir 

ko‘rsatdi. Internetning global tarmoqqa aylanishi, smartfonlarning keng tarqalishi va 

ijtimoiy media platformalarining jadal o‘sishi axborot olish va tarqatish usullarini 

tubdan o‘zgartirdi [1]. Musulmon jamiyati ham bu jarayonlardan chetda qolmadi va 

zamonaviy raqamli muhit islom aqidasini saqlash va rivojlantirishda ham 

imkoniyatlar, ham xavf-xatarlar yaratdi. Sof islom aqidasini himoya qilish 

muammosi bugungi kunda yangicha ko‘rinishga ega bo‘lib, an'anaviy diniy ta'lim 

tizimidan tashqari ko‘plab yangi va nazorat qilinmaydigan axborot manbalari paydo 

bo‘ldi [2]. Axborot oqimining ortishi bilan bir qatorda, soxta diniy fatvolar, bid'at va 

xurofotlarni targ'ib qiluvchi kontentlar, ekstremistik talqinlar va diniy bilimlarning 

noto‘g'ri sharhlari keng tarqalmoqda. Bu vaziyat ayniqsa yoshlar orasida aqidaviy 

adashishlar xavfini oshirmoqda, chunki raqamli avlod axborotni asosan internet 

orqali oladi va har doim ham manba ishonchliligi va ma'lumot to‘g'riligini tekshira 

olmaydi [3].  

METODOLOGIYA VA ADABIYOTLAR TAHLILI 

Ushbu tadqiqot adabiyotlar tahlili metodologiyasiga asoslanadi va zamonaviy 

ilmiy manbalar, diniy adabiyotlar hamda axborot texnologiyalari sohasidagi 

tadqiqotlarni o‘rganishni o‘z ichiga oladi. Campbell raqamli diniy amaliyotlar 

(digital religion) tushunchasini tahlil qilar ekan, zamonaviy texnologiyalarning diniy 

hayotga integratsiyasi diniy institutlar va shaxslar uchun ham imkoniyatlar, ham 

muammolar keltirib chiqarganligini ta'kidlaydi [4]. Muallif ijtimoiy tarmoqlarda 

diniy ma'lumotlarning tez tarqalishi bir tomondan bilim olish imkoniyatlarini 

kengaytirishini, boshqa tomondan esa sifatsiz va noto‘g'ri axborotning ham oson 

yoyilishiga sabab bo‘lishini ko‘rsatadi. Bu holat ayniqsa aqida kabi nozik va asosiy 

diniy bilimlar sohasida xavfli bo‘lib, odamlar rasmiy ulamolardan emas, balki 

noma'lum internet manbalaridan ma'lumot olishga moyil bo‘lmoqda.  

Bunt musulmonlarning raqamli makondan foydalanish uslublari to‘g'risidagi 

tadqiqotida islom aqidasiga oid bilimlarni tarqatishda ijtimoiy tarmoqlar va onlayn 

platformalarning o‘sib borayotgan rolini ko‘rsatadi [5]. Muallif musulmon 

yoshlarining 70% dan ortig'i diniy savollariga javob izlashda internetdan 

foydalanishi va bu jarayonda ular ko‘pincha manbalarning ishonchliligi va diniy 

vakolatliligini tekshirmasligini aniqlaydi. Bu holat soxta olimlar, ekstremistik 

guruhlar va bid'at tarqatuvchilarning axborot makonida faoliyat yuritishi uchun 

qulay zamin yaratmoqda. Rossiyalik olim Malashenko post-sovet makonida 

islomning transformatsiyasi va raqamli texnologiyalar ta'sirini tahlil qilib, yoshlar 

orasida an'anaviy diniy institutlarga ishonchning pasayishi va muqobil axborot 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

53 

manbalariga murojaat qilish tendentsiyasini qayd etadi [6]. Bu esa sof aqidani 

saqlash bo‘yicha an'anaviy mexanizmlarning samaradorligini pasaytirishiga olib 

kelmoqda.  

O‘zbekistonlik tadqiqotchi Erkaev milliy diniy ta'lim tizimida zamonaviy 

axborot texnologiyalaridan foydalanish masalalarini ko‘rib chiqar ekan, yoshlarni 

diniy ekstremizm va radikalizm xavflaridan himoya qilishda raqamli savodxonlik va 

tanqidiy fikrlashni rivojlantirishning ahamiyatini ta'kidlaydi [7]. Muallif diniy 

bilimlarni to‘g'ri va ilmiy asosda tarqatishda rasmiy diniy tashkilotlar va ta'lim 

muassasalarining mas'uliyatini oshirish zarurligini ko‘rsatadi. Zarrinkub ijtimoiy 

tarmoqlarda diniy kontentning tarqalish mexanizmlarini o‘rganib, algoritmik 

tizimlarning foydalanuvchilarni ularning mavjud e'tiqodlariga mos keladigan 

ma'lumotlar bilan ta'minlashi natijasida "axborot pufakchalari" (echo chambers) 

yuzaga kelishini aniqlaydi [8].  

NATIJALAR VA MUHOKAMA 

Adabiyotlar tahlili asosida zamonaviy axborot oqimining islom aqidasiga 

ta'sirini bir necha asosiy yo‘nalishlar bo‘yicha baholash mumkin. Birinchidan, 

raqamli texnologiyalar diniy bilimlarni tarqatish va o‘rganishda katta imkoniyatlar 

yaratdi, ammo ayni paytda sifat nazorati va manba ishonchliligi muammolari 

keskinlashdi. Internetda islom aqidasiga oid minglab saytlar, video darsliklar, 

ijtimoiy media sahifalari va mobil ilovalar mavjud bo‘lib, ularning aksariyati 

vakolatli diniy olimlar tomonidan tekshirilmagan yoki hatto ziddiyatli ma'lumotlarni 

o‘z ichiga oladi [9]. Bu holat oddiy musulmonlar uchun to‘g'ri va sof aqidaviy 

bilimlarni noto‘g'ri va buzilgan ma'lumotlardan ajratishni qiyinlashtirmoqda. 

Ikkinchidan, ijtimoiy tarmoqlar va instant messenger dasturlar orqali diniy fatvolar 

va sharh-izohlarning tez tarqalishi, ko‘pincha kontekstsiz va qisqartirilgan holda, 

aqidaviy tushunchalarning soddalashtirilishi va noto‘g'ri tushunilishiga olib 

kelmoqda. Murakkab diniy masalalar oddiy post yoki qisqa video formatida taqdim 

etilganda, ularning chuqurligi va nozik jihatlari yo‘qolib, yuzaki va ba'zan xato 

tushunchalar shakllanadi.  

Uchinchidan, ekstremistik va radikallashgan guruhlar raqamli 

texnologiyalardan yoshlarni o‘z saflariga jalb qilish uchun faol foydalanmoqda va 

ular islom aqidasining buzilgan talqinlarini targ'ib qiladi. Tadqiqotlar shuni 

ko‘rsatadiki, terrorchilik guruhlar professional darajada tayyorlangan raqamli 

kontentlar orqali yoshlarning diniy hissiyotlariga ta'sir ko‘rsatadi va ularni g'oyaviy 

jihatdan qayta dasturlashga harakat qiladi [10]. To‘rtinchidan, sekularizm va g'arbiy 

falsafiy oqimlarning axborot makonida keng tarqalishi, ayniqsa ingliz tilida kontent 

istemol qiladigan yoshlar orasida, diniy e'tiqodlarni zaiflashtirish va shubha 

uyg'otish jarayonlarini tezlashtirmoqda. Postmodernizm, ateizm va agnostitsizm 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

54 

kabi qarashlar ijtimoiy tarmoqlarda jozibador va mantiqiy ko‘rinishda taqdim etilib, 

diniy asoslarga shubha tug'dirmoqda. Biroq, bu muammolarning еchimi ham 

raqamli texnologiyalarning o‘zida yotadi. Rasmiy diniy institutlar va vakolatli 

olimlar zamonaviy media formatlaridan to‘g'ri va sof aqidaviy bilimlarni tarqatish 

uchun foydalanishi mumkin va bu yo‘nalishda ba'zi ijobiy tajribalar mavjud. 

O‘zbekistonda Musulmonlar idorasi, turli diniy ta'lim markazlari va olimlar ijtimoiy 

tarmoqlarda faol bo‘lib, to‘g'ri diniy ma'lumotlarni tarqatmoqda.  

XULOSA 

Zamonaviy axborot oqimi islom aqidasini saqlash va himoya qilish sohasida 

yangi muammolar va imkoniyatlar yaratdi. Raqamli texnologiyalarning jadal 

rivojlanishi diniy bilimlarni tarqatish jarayonini demokratlashtirdi, ammo ayni 

paytda sifat nazorati, manba ishonchliligi va kontekstsiz ma'lumotlar tarqalishi kabi 

muammolarni kuchaytirib yubordi. Adabiyotlar tahlili shuni ko‘rsatdiki, musulmon 

jamiyati, xususan yoshlar, internetdan diniy bilim olishda faol bo‘lib, bu jarayonda 

ular ko‘pincha noto‘g'ri, buzilgan yoki hatto ekstremistik talqinlarga duch kelmoqda. 

Sof islom aqidasini himoya qilish uchun kompleks yondashuv zarur bo‘lib, u diniy 

savodxonlikni oshirish, tanqidiy fikrlash ko‘nikmalarini rivojlantirish, ishonchli 

axborot manbalarini yaratish va targ'ib qilish, hamda an'anaviy diniy ta'limni 

zamonaviy texnologiyalar bilan integratsiya qilishni o‘z ichiga olishi kerak. Rasmiy 

diniy institutlar va olimlar raqamli makondan faol foydalanib, to‘g'ri aqidaviy 

bilimlarni professional va zamonaviy formatda taqdim etishlari lozim. Shuningdek, 

ota-onalar, o‘qituvchilar va jamiyat a'zolarining raqamli savodxonligi va axborot 

manbalarini tanqidiy baholash qobiliyatini oshirish muhim ahamiyatga ega.  

ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

1. Anderson, J. Q. & Rainie, L. (2018). The future of well-being in a tech-

saturated world. Pew Research Center.  

2. Богословский, В. А. & Мухаметзянова, Р. М. (2020). Исламское 

образование в условиях цифровизatsiи общества. Ислам в современном мире, 

16(2), 45-62. 

3. Erkaev, A. (2020). Yoshlar ma'naviyatini shakllantirish: zamonaviy 

yondashuvlar. Islom universiteti ilmiy jurnali, 4(3), 78-95. 

4. Campbell, H. A. (2017). Surveying theoretical approaches within 

digital religion studies. New Media & Society, 19(1), 15-24.  

5. Bunt, G. R. (2018). Hashtag Islam: How cyber-Islamic environments 

are transforming religious authority. University of North Carolina Press. 

6. Малашенко, А. В. (2019). Ислам в интернете: новые формы 

религиозной коммуникatsiи. Мировая экономика и международные 

отношения, 63(8), 95-103.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

55 

7. Эркаев, А. Э. (2020). Миллий ғоя ва маънавият асослари: 

замонавий муаммолар. O‘zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi axboroti, 2, 

112-125. 

8. Zarrinkub, F. (2021). Echo chambers and filter bubbles: The impact of 

social media on religious discourse. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 

10(1), 56-78.  

9. Куропятник, М. С. & Куропятник, А. И. (2021). Социальные сети 

как инструмент распространения религиозной информatsiи. Вестник 

Московского университета. Серия 10: Журналистика, 3, 67-84. 

10. Conway, M. (2020). Terrorist use of social media and how to counter it. 

The RUSI Journal, 165(3), 42-53. 

АНВАР ШОҲ КАШМИРИЙ – БУЮК ҲАНАФИЙ МУҲАДДИС 

Низомиддинов Ҳошимжон Муҳаммаджонович 

Имом Термизий номидаги ислом институти катта ўқитувчиси 

+998901682955 

Аннотация: Ҳадис ривоятлари тадқиқ қилинар экан ҳадис, фиқҳ ва бошқа 

фанлар бўйича Аллома деб тан олинган Анвар Шоҳ Кашмирий (1875-

1933)нинг аҳли сунна вал жамоа, хусусан, ҳанафий мазҳабида экани, бўлганда 

ҳам унинг ҳимоячиси ўлароқ бу йўлда хизмат қилганини кўриш мумкин. 

Айниқса, эътиқод ва шаръий ҳукмларга доир ривоятларда буни яққол кўриш 

мумкин. Қуйида аҳком ва эътиқодга тегишли ривоятларнинг Кашмирий 

томонидан қандай услубда шарҳланганига эътибор бериб, унинг ҳадисларни 

шарҳлашдаги маҳоратини таҳлил қиламиз. 

Калит сўзлар: Ҳадис, таҳлил, шарҳ, мазҳаб, ҳанафий, услуб, қироат, таҳорат, 

масҳ, “Фотиҳа”, фиқҳий, далил, китоб. 

Алломанинг ҳадис соҳасидаги фаолиятини ўрганар эканмиз, фақиҳ 

кимлиги ва у қандай бўлиши кераклигини билиб оламиз. Тадқиқотлар 

натижасида шу маълум бўлдики, Анвар Шоҳ Кашмирий ҳадис ва калом 

илмидан кейинги ўринда энг кўп фиқҳий мавзуда асарлар ёзган. Кўпгина 

асарларида фиқҳий ихтилофларга тегишли масалаларни ёритган. Шу билан 

бир қаторда, мазҳаблар ўртасида ихтилофли масала саналган намозда имом 

орқасида “Фотиҳа” сурасини ўқиш ва намоз ичидаги такбирларда қўлларни 

кўтариш мавзуларида алоҳида-алоҳида иккита фиқҳий асар ёзган. Анвар Шоҳ 

Кашмирийнинг ҳанафий мазҳабига мансублиги тақлидий эмас, балки 

далилларга таянган ҳолда бўлган. Ҳадисларни шарҳлашда холислик билан иш 

юритган, ҳаттоки баъзи ўринларда ҳанафий олимлардан бирорта хато кўрса, 

албатта, буни айтиб, тўғриси қандай бўлишини ўз ўрнида билдириб кетган.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

56 

Фиқҳ ва фиқҳул ҳадисдаги юксак салоҳиятидан фойдаланиб, ҳанафий 

мазҳабини ҳадислар билан қўллаб-қувватлашни ўзига мақсад қилган Анвар 

Шоҳ Кашмирий бунинг учун дарс ҳалқалари ва китоб ёзишдан кенг 

фойдаланган. Ҳанафий мазҳабини ривожлантириш учун ҳаётининг ўттиз 

йилини илм-маърифат таратиш хизмати билан ўтказган аллома ўрни келганда 

ҳанафийлик мазҳабини устунлиги, ҳақлигини исботлайдиган далилларни 

илгари сурган ва “Билгинки, Аллоҳ мени Абу Ҳанифанинг мазҳабини қўллаб-

қувватлаш учун яратган” [9:92] деб ўзининг қарашларини билдирган. Қуйида 

алломанинг ҳанафий мазҳабини далиллар билан қувватлаш учун ҳадисларни 

қандай қўллагани борасида айрим намуналарни кўриб ўтамиз: 

Мазҳаблар орасидаги ихтилофли масъалаларда ҳанафий мазҳабининг 

фойдасига далил бўла оладиган ҳадисларни зукколик билан излаб, уни танлаб 

олишига яна бир ёрқин мисол имомнинг ортида иқтидо қилиб, намоз ўқиётган 

жамоатнинг Фотиҳа сурасини ўқимаслик  масъаласидир. Мазҳаблар орасида 

ихтилофга сабаб бўлган бу масала хусусида кўплаб китоблар ёзилган, шу 

жумладан, Имом Бухорий “ал-Қироату холфа-л-имам” номли асар ёзиб, унда 

бу борадаги ривоятларни жамлаган.  

Ҳанафийлар бу масалада имом ортида намоз ўқувчи қироат қилмай, жим 

туриши кераклигини таъкидлаганлар. Бунга тескари ўлароқ шофеъийлар фарз 

намоз ўқувчи муқтадийга “Фотиҳа” сурасини ўқишни фарз бўлади, дейишган 

ва бу борада кўплаб китоблар ёзишган. Аллома ҳанафийлар тутган йўлини 

қўлловчи икки дона ҳадислар борлигини, аммо Имом Бухорий уларни ўзининг 

китобида келтирмаганини маълум қилган [3:302]. Анвар Шоҳ Кашмирий 

Имом Байҳақийнинг бир ҳанафий олимга нисбатан ушбу масалада танқиди 

борлигига жавобан мавзуга доир бир асар ёзиш зарурати бор деб ҳисоблаган 

[3:302] ва масалани кенг равишда олиб, “Сунани Термизий”ни шарҳлашда бу 

борада ўн тўрт бет баҳс юритган [3:302-316].  

Анвар Шоҳ Кашмирий “Сунани Термизий”да келган Убода ибн Сомит 

(ваф. 34/654) ривоят қилган  لا  صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب  – “Фотиҳату-л-китоб”ни 

ўқимаганнинг намози йўқдир” [1:823] деган ҳадисни шарҳлаб, унда икки 

масалага урғу берган: 

Биринчиси, “Фотиҳа” сурасининг ҳукми бўлиб, уни ўқиш ҳанафийлар 

наздида вожиб, қолган уч мазҳабда эса, рукн (фарз) ҳисобланади.  

Иккинчи масала эса, жамоат имомнинг орқасида “Фотиҳа” сурасини ўқиш 

ё ўқимаслигидир.  

Аллома ушбу ҳадисни шарҳлар экан, ҳанафийлар қарашини қўллаб 

қуйидаги икки ривоятни далил қилиб келтирган: “Ким имомга иқтидо қилса, 

имомнинг қироати унга ҳам қироат ҳисобланади” [4:460]; “Имом қироат қилса, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

57 

жим туриб, қулоқ солинг” [6:278; 7:240]. Сўнгра Убайда ибн Жарроҳ (р.а.) 

ривоят қилган ҳадисни шарҳлашга ўтиб, ( لا  صلاة) – “намози йўқдир” 

ифодасини баъзи ҳанафийлар айтганидек “мукаммал намози йўқдир” шаклида 

жавоб беришга қарши чиққан ва қуйидагиларни айтган: “Менинг фикримча, 

бундай жавоб қарши тараф фойдасига эътирознинг эшигини очиш саналади. 

Чунки “Фотиҳа” сурасини ўқиш бизда вожибдир. “Мукаммал намози йўқдир” 

деган жавобга кўра, намозда “Фотиҳа” сурасини ўқиш вожиб эмаслиги келиб 

чиқади. Зеро усул уламолари айтганларидек, субут жиҳатиданми ё далолати 

жиҳатиданми зонний бўлган бир ҳадис билан вожиблик собит бўлмайди” 

[8:385-386].  

Кўриниб турганидек, Анвар Шоҳ Кашмирий усул қоидаларини ишлатиб, 

кўринишда ҳанафийлар фатвосига қарши кўринган бир ҳадисни 

ҳанафийларнинг далиллари таркибига олиб кирган. Шунингдек, “Ла солата” 

дан сўнг “камила” сўзини тақдир қилиш, яъни бор деб фараз қилиш араб тили 

нуқтаи назаридан фасоҳатли гапириш бўлмаслигини, кўпгина наҳв-

грамматика олимлари бу ишни қабул қилмаслигини айтиб ўтган [3:253-254].  

Анвар Шоҳ Кашмирий “Муззаммил” сурасининг “Қуръондан муяссар 

бўлганича ўқинг” деган 20-ояти билан баҳс қилинаётган ҳадис ўртасида ўзаро 

мувофиқлик борлигини айтиб, бу борада ҳанафийларнинг қараши ниҳоятда 

тўғри эканлигини таъкидлайди ва намозда “Фотиҳа” ва унга бир сурани қўшиб 

ўқишнинг ҳукми бир деб уқтиради. Аллома шофеъийларнинг намозда 

“Фотиҳа” сурасини ўқишни фарз, зам сурани суннат дейишларини танқид 

қилиб, намозда бу иккисини ўқиш хабари воҳид билан собит бўлганини ва 

бундай ҳолатда иккисига икки хил ҳукм бериш тўғри эмас [8:394-395], деб 

ҳисоблайди.  

Хулоса қилиб айтганда ҳанафийларнинг айтгани каби умумий маънода 

намозда қироат қилиш оят сабабли фарз, “Фотиҳа” ва замми сура бўлса, хабари 

воҳид билан собит бўлгани учун иккисиниг ҳукми вожиб бўлиши энг тўғри 

фикрдир. 

Анвар Шоҳ Кашмирийнинг ҳанафийлик мазҳабини қўллаб-қувватлашини 

баъзан бир қарашда киши хаёлига келмайдиган ҳадисларни далил қилиб 

келтириш билан амалга оширганини ҳам кўриш мумкин. Бунга “Сунани 

Термизий”да келган мана бу ҳадис мисол бўла олади: 

أَ الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِذاَ توََضَّ ِ صَلَّى اللََّّ فغَسََلَ وَجْهَهُ   -أوَِالْمُؤْمِنُ  - عَنْ أبَيِ هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللََّّ

وَإِذاَ غَسَلَ يَديَْهِ   -أوَْمَعَ آخِرِ قطَْرِ الْمَاءِ أوَْ نحَْوَ هَذاَ  -خَرَجَتْ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِيئةَ  نظََرَ إلَِيْهَا بعِيَْنيَْهِ مَعَ الْمَاءِ  

حَتَّى يخَْرُجَ نَقِيًّا مِنَ الذُّنوُبِ  -أوَْمَعَ آخِرِ قطَْرِ الْمَاءِ  -خَرَجَتْ مِنْ يَديَْهِ كُلُّ خَطِيئةَ  بطََشَتهَْا يَداَهُ مَعَ الْمَاءِ   

“Абу Ҳурайрадан (р.а.) ривоят қилинади: “Расулуллоҳ (с.а.в.) айтдилар: 

“Мусулмон киши таҳорат олаётиб юзини юваркан, сувнинг охирги томчилари 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

58 

оқиши билан кўзлари билан қараб қилган барча хатолари юзидан тўкилади. 

Қўлларини ювганда қўллари билан содир этган барча хатолар қўлларидан 

оқаётган охирги томчи сув билан оқиб кетади. Шунда (кичик) гуноҳлардан 

тоза бўлиб қолади” [2:21]. 

Анвар Шоҳ Кашмирий бу ҳадисни қисқа равишда зикр этгач, “Бошини 

масҳ қилган вақтда қулоқлари билан содир этган барча хатолар тўкилади” 

[5:72]деган иловасини ҳам келтирган ва ўзининг бу борадаги фикр-

мулоҳазаларини қуйидагича баён этган: “Бу ҳадис шуни кўрсатяптики, 

қулоқлар бошнинг ҳукми билан бир хилдир. Шу сабаб ҳанафий олимлар 

айтганидек, бошга масҳ тортгандан сўнгра қулоқларга масҳ тортиш учун янги 

сув олиш шарт эмас” [3:39; 8:37].  

Ҳанафийлар таҳоратда қулоқлар бошнинг ҳукмида эканлигини далил 

қилиб, бош учун олинган сув билан қулоққа масҳ тортишга чекланиб, янги сув 

олмасликка тавсия этганлар ва бунга “Қулоқлар бошдандир” [1:49; 2:158] 

деган ҳадисни далил қилиб келтирганлар. Анвар Шоҳ Кашмирий эса, аслида 

таҳорат фазилати ҳақида зикр этиладиган Абу Ҳурайранинг (р.а.) ривоятини 

ҳанафий мазҳабининг фойдасига далил қилиб келтирган. Бу ҳам алломанинг 

далил келтиришдаги кучли маҳоратига далолат қилади. 

Ўрганиб ўтилган ушбу икки фиқҳий масала мисолида Анвар Шоҳ 

Кашмирий ҳадисларни шарҳлаш жараёнида ихтилофли масалаларга ечим 

беришга алоҳида эътибор қаратиши ва уларни ҳанафий-мотуридийлик 

қарашлари асосида очиб бериши хулосаланди. Анвар Шоҳ Кашмирий 

ҳанафийлар наздида ҳадисларни мана шу услуб ва йўллар билан ҳам 

тушунилиши ва амалга киритилишини кўрсатиб берган. 

Фойдаланилган манба ва адабиётлар 

1) Абу Довуд Сулаймон ибн Ашъас Сижистоний. Сунани Абу Довуд. 

– Байрут: Дор ал-кутуб ал-илмийя, 1996. – Б. 823. 

2) Абу Исо Муҳаммад ибн Исо Термизий. Сунани Термизий. – 

Байрут: Муассасату-р-рисола ноширун, 2021. – Б. 1488. 

3) Анвар Шоҳ Кашмирий. Ал-Арфу-ш-шазий. – Байрут: Дор иҳё ат-

турос ал-арабий, 2004. – Ж. 1. – Б. 302.  

4) Ибн Можа. Сунани ибн Можа. – Байрут: Дор ал-кутуб ал-илмийя, 

1998. Биринчи нашр. – Ж.1. – Б. 460. 

5) Молик ибн Анас. Ал-Муватто. – Карачи: Мактаба ал-бушро, 2011. 

Биринчи нашр. – Ж.1. 608 б. 

6) Муслим ибн Ҳажжож. Саҳиҳи Муслим. – Байрут: Дор ал-кутуб ал-

илмийя, 1999. 576 б. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

59 

7) Аҳмад ибн Шуъайб ибн Али Насоий. Ас-Сунан ал-кубро. – Байрут: 

Дор ал-кутуб ал-илмийя, 1997. – Ж. 1. 240 б. 

8) Муҳаммад Юсуф Баннурий. Маорифу-с-Сунан. – Карачи, 

Покистон: Адабу-л-манзил, 1992. – Ж. 2. 548 б. 

9) Муҳаммад Юсуф Баннурий. Нафҳату-л-анбар фи ҳаяти Анвар. – 

Каротиший: Ал-Мактаба ал-Баннурийя, 1424. 349. 

YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG‘IB QILISHNING USULLARI 

VA VOSITALARI 

Kasimov Farrux Inoyatovich 

Buxoro Davlat Universiteti  

islomshunoslik yoʻnalishi magistranti 

+998978308008 

@Farrukh_Ka 

 

Annotatsiya. Maqolada yoshlar orasida sof aqidani shakllantirishning ijtimoiy, 

ma’naviy va ta’limiy ahamiyati tahlil qilinadi. Unda diniy-ma’rifiy markazlar, oila 

va ta’lim tizimining bu jarayondagi o‘rni yoritiladi. Shuningdek, zamonaviy axborot 

makonida yoshlarni soxta g‘oyalardan himoya qilish, islomning asl mohiyatini 

tushuntirishda qo‘llanilayotgan usullar va vositalar tahlil etiladi. Maqola islom 

olimlari asarlari va O‘zbekiston Respublikasida amalga oshirilayotgan islohotlar 

asosida yozilgan. 

Kalit so‘zlar: sof aqida, yoshlar, e’tiqod, ma’naviyat, diniy-ma’rifiy markaz, 

Moturidiy, Imom Buxoriy, Islom sivilizatsiyasi, oila tarbiyasi. 

Bugungi globallashuv jarayonida yoshlarning diniy e’tiqodi, ma’naviy 

qarashlari va dunyoqarashi turli axborot oqimlari ta’sirida shakllanmoqda. Internet 

va ijtimoiy tarmoqlarda tarqalayotgan soxta diniy ma’lumotlar yoshlar ongiga salbiy 

ta’sir etmoqda. Shu bois, ularni sof aqidaga asoslangan to‘g‘ri diniy bilimlar bilan 

qurollantirish davlat va jamiyat oldidagi muhim vazifalardan biri hisoblanadi [3, b. 

2–3]. 

Sof aqida – islom dinining asosiy poydevoridir. U Allohning yagonaligiga, 

payg‘ambarlar, vahiy, oxirat va taqdirga bo‘lgan e’tiqodni o‘z ichiga oladi [4, b. 15]. 

Aqidaning buzilishi inson ruhiyatida adashish, jamiyatda esa ma’naviy zaiflikni 

keltirib chiqaradi [6, b. 21]. Shu sababli sof e’tiqodga ega yoshlarni tarbiyalash – 

millatning ma’naviy mustahkamligini ta’minlash demakdir. 

Islom dini insonni to‘g‘rilik, adolat va poklikka chorlaydi. Sof aqidani yoshlar 

orasida keng targ‘ib etish ularni diniy jaholat, ekstremizm va g‘arazli oqimlardan 

asrashga xizmat qiladi. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti tashabbusi bilan qabul 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

60 

qilingan “Diniy-ma’rifiy soha faoliyatini yangi bosqichga ko‘tarish chora-tadbirlari 

to‘g‘risida”gi farmonda ham yoshlarni diniy jihatdan sog‘lom ruhda tarbiyalash 

ustuvor yo‘nalish sifatida belgilangan [3, b. 1–2]. 

Islom olimlari — Imom Abu Mansur al-Moturidiy, Imom Buxoriy va Imom 

Termiziylarning asarlari sof aqidani ilmiy asoslab bergan, e’tiqod masalalarida 

to‘g‘ri yo‘lni ko‘rsatgan muhim manbalardir [4, b. 40; 5, b. 112]. Ularning 

ta’limotini yoshlar ongiga singdirish – diniy barqarorlik va milliy o‘zlikni 

asrashning eng ishonchli yo‘lidir. 

Yoshlar dunyoqarashining shakllanishida ta’lim muassasalari va oila asosiy 

o‘rin tutadi. O‘zbekiston Islom akademiyasi, Imom Buxoriy va Imom Termiziy 

markazlari, Mir Arab oliy madrasasi kabi diniy ta’lim muassasalari orqali yoshlar 

e’tiqodiy jihatdan еtuk bo‘lib еtishmoqda [7, b. 52]. 

Dunyoviy oliy o‘quv yurtlarida ham “Dinshunoslik” va “Ma’naviyat asoslari” 

fanlarining o‘qitilishi natijasida yoshlarning diniy savodxonligi oshib bormoqda [8, 

b. 33]. Shu bilan birga, ota-onalar ham farzandlarining diniy tarbiyasiga mas’ul 

bo‘lishi zarur. Oila muhiti — to‘g‘ri e’tiqodning birlamchi manbai hisoblanadi [6, b. 

45]. 

Yoshlarni internet va ijtimoiy tarmoqlarda tarqalayotgan diniy 

manipulyatsiyalardan himoya qilish uchun ularning tanqidiy fikrlash 

ko‘nikmalarini rivojlantirish, diniy kontentni ajratib olish malakasini oshirish 

muhim [9, b. 20–21]. 

O‘zbekiston mustaqillik yillarida diniy-ma’naviy sohani rivojlantirishda 

xalqaro ilmiy-tadqiqot markazlari muhim o‘rin egallaydi. 

Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 2017-yilda Samarqand 

shahrida tashkil etilgan bo‘lib, buyuk muhaddis Imom Buxoriy merosini o‘rganish, 

sof aqidani targ‘ib qilish yo‘lida faoliyat yuritmoqda [13, b. 2]. 

Imom Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 2017-yilda Termiz 

shahrida tashkil topgan va hadis, aqida hamda fiqh ilmlarini yoshlar orasida keng 

targ‘ib etib kelmoqda [14, b. 4–5]. 

Islom sivilizatsiyasi markazi esa Toshkent shahrida, 2017-yil 23-iyunda 

tashkil etilgan bo‘lib, 2022-yildan faoliyat yuritadi. U islom madaniyati va 

ma’naviyatini yoshlar ongiga to‘g‘ri singdirish bilan shug‘ullanadi [12, b. 7]. 

Imom Moturidiy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 2020-yil 11-avgustda 

Toshkentda tashkil topgan. Markaz sof aqida masalalarini ilmiy asosda o‘rganadi 

hamda Moturidiy ta’limotini zamonaviy talqinda yoshlar ongiga singdirish bilan 

shug‘ullanadi [11, b. 28]. 

Mazkur markazlarning faoliyati yoshlar ongida diniy bag‘rikenglik, milliy 

o‘zlik va sof e’tiqod qadriyatlarini mustahkamlashda katta ahamiyat kasb etmoqda. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

61 

Yoshlar orasida sof aqidani targ‘ib qilish – diniy barqarorlik, ma’naviy poklik 

va milliy birlashuvning asosi hisoblanadi. Bu borada davlat siyosati, ta’lim tizimi, 

oila tarbiyasi va diniy-ma’rifiy markazlar o‘zaro hamkorlikda harakat qilishi zarur. 

Imom Moturidiy, Imom Buxoriy va Imom Termiziylarning merosi yoshlarni haqiqiy 

e’tiqod va insoniylik ruhida tarbiyalashda beqiyos ahamiyatga ega. 

Sof aqida – faqat diniy tushuncha emas, balki millat ma’naviyatining, tinchlik 

va barqarorlikning kafolatidir. Shunday ekan, uni yoshlar ongiga ilmiy asosda 

singdirish, zamonaviy usullar bilan targ‘ib etish har bir pedagog, olim va ota-

onaning muqaddas burchidir. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi. – Toshkent: O‘zbekiston, 2023. 

2. “Vijdon erkinligi va diniy tashkilotlar to‘g‘risida”gi Qonun. – Toshkent: 

Adolat, 2021. 

3. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining farmoni: “Diniy-ma’rifiy soha 

faoliyatini yangi bosqichga ko‘tarish chora-tadbirlari to‘g‘risida”. – Toshkent, 

2021. 

4. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. Kitob at-Tavhid. – Qohira: Dar al-Kutub, 

2000. 

5. Abu Homid al-G‘azzoliy. Ihyo ulum ad-din. – Bayrut: Dar al-Fikr, 1998. 

6. Karimov I.A. Yuksak ma’naviyat – еngilmas kuch. – Toshkent: Ma’naviyat, 

2008. 

7. To‘xtasinov N., Jo‘rayev A. Islom ta’limoti va aqida asoslari. – Toshkent: 

TDShI nashriyoti, 2019. 

8. Abdurahmonov M. Diniy-ma’naviy tarbiya va yoshlar. – Toshkent: Istiqlol, 

2020. 

9. Yuldashev A. Zamonaviy yoshlar va diniy qadriyatlar. – Toshkent: 

Ma’naviyat, 2021. 

10. Muslim.uz, Azon.uz, Islom.uz rasmiy veb-saytlari – diniy-ma’rifiy maqolalar. 

11. Imom Moturidiy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi. Moturidiy ta’limoti va 

e’tiqod masalalari. – Toshkent, 2020. 

12. Islom sivilizatsiyasi markazi. O‘zbekiston islom merosi va ma’naviy 

qadriyatlar. – Toshkent, 2022. 

13. Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi. Sof aqida va islomiy 

merosning yoshlar ongidagi o‘rni. – Samarqand, 2022. 

14. Imom Termiziy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi. Moturidiy ta’limoti va 

zamonaviy e’tiqod masalalari. – Termiz, 2023. 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

62 

YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG‘IB QILISHNING USULLARI  

VA VAZIFALARI 

Haqnazarova Iroda Ismoilovna 

  BuxDU tarix va yuridik fakulteti  

Islomshunoslik yo‘nalishi 1-bosqich 

magistranti,”Jo‘ybori Kalon” ayol-qizlar,   

o‘rta maxsus islom ta`lim muassasasi 

                                                                                             o`qituvchisi. 

  

Annotatsiya: Ushbu maqolada sof aqida va uning qisqacha mazmuni va mohiyati , 

sof aqidaning jamiyat hayotidagi ahamiyati, yoshlar orasida sof islomiy aqidani 

shakllantirish va uni to‘g‘ri uslublar orqali targ‘ib qilish masalalari, hamda yoshlar 

ongini sog‘lom e’tiqod asosida tarbiyalash zarurligi yoritiladi. Maqolada ta’lim, 

ommaviy axborot vositalari, oilaviy tarbiya va diniy muhit sof aqidani targ‘ib 

qilishning samarali usullari keltirib o‘tilgan. Shunigdek, ekstrimestik g‘yalar 

ta’siridan yoshlarni himoya qilish, diniy savodxonlikni oshirish,milliy va diniy 

qadriyatlarni uyg‘unlashtirish kabi vazifalar belgilab berilgan.       

Kalit so‘zlar: Sof aqida, yoshlar, ta’lim, tarbiya, diniy savodxonlik e’tiqod 

ma’naviyat,tarix,oila,ogohlik,soxta salaflar, baxt-saodat, bag‘rikenglik, o`qitish 

usullari,oqimlar. 

Ma`rifatli va barqaror jamiyat barpo etishning asosi-shu jamiyatning har bir   

a`zosi  sof aqidaga ega bo`lishlaridir.Bugungi kunda mustaqil vatanimiz taraqqiyot 

yo`lini tanlab,jahon hamjamiyatiga o`zining boy tarixi va tuganmas ma`naviy 

xazinasi bilan qo`shilayotgan ekan,bu qutlug` safarda sof aqida so`zining ma`nosi 

yanada muhimroq ahamiyat kasb etadi. 

So`fi Olloyor bobomiz aqoid ilmini o`rganish zarurligini quyidagicha bayon 

qilganlar: 

Aqida bilmagan shaytona eldur, 

Agar ming yil amal  deb qilsa еldir. 

Aqoid so‘zi lug`atda “ishonib bog`langan narsalar” ma`nosini 

anglatadi.Istelohda esa quyidagicha ta`rif beriladi: “Islom shariatidagi e`tiqodiy 

hukmlarni o`rganishdir”. 

Sof aqida asosida yashashning go`zal natijasi shuki,u insonni ikki dunyo baxt-

saodatiga erishtiradi. 

Sog‘lom aqidaning avvali Alloh taoloning borligiga, birligiga va komil sifatlar 

bilan sifatlanganiga iymon keltirish hisoblanadi. 

Ulamolarimiz “Sog‘lom aqidani qisqacha qilib Alloh taologa, farishtalariga, 

kitoblariga, payg‘ambarlariga, oxirat kuniga, so‘ng qayta tirilishga iymon 

keltirishidir”, deb tushuntirib berganlar. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

63 

Sof aqidani asosan ushbu to‘rt mashhur matnlar orqali ta’lim olinadi: 

1. “Fiqhul akbar”, Imom Abu Hanifa (rohimahulloh) 

2. “Aqidatut Tahoviy”, Imom Tahoviy (rohimahulloh) 

3. “Aqoidun Nasafiy”, Umar Nasafiy (rohimahulloh) 

4. “Bad’ul Amoliy”, Sirojiddin O‘shiy (rohimahulloh) 

Bundan tashqari sof aqida Qur’oni Karim va sahih hadislar asosida 

shakllangan. Ushbu aqida insonni bid’at-u xurofotlardan va adashishdan asraydi. 

Ahli sunna val jamoaning tutgan yo‘li esa, ana shu sof islom aqidasining 

poydevoridir. Bugungi kundagi axborot almashinuvining keng tus olganligi, natijada 

turli xil g‘oyalar va oqimlar erkin tarqalishi yoshlarning ongiga va e’tiqodiga 

bevosita ta’sir korsatmoqda. Shu bois yoshlar qalbiga sof islomiy aqidani singdirish, 

ularni turli buzuq g‘oyalardan himoya qilish masalasi dolzarb ahamiyat kasb 

etmoqda. Chunki sof aqida – nafaqat shaxsning, balki jamiyatning xavfsizligi 

garovidir. 

Sof aqida borasida so‘z ketganda Abu Mansur Moturidiyni zikr qilmaslik 

katta xatodir. Fitnalar g‘alayon qilib, haqiqat va botil aralashgan, aqlni mezon qilib 

olingan bir davrda, gapga chechan mo‘taziliylarning naqliy va aqliy dalillariga javob 

berib, ularni to‘xtata oladigan, omma musulmonlarini to‘g‘ri yo‘ldan 

chalg‘itmasliklariga sabab bo‘ladigan kuchli olimga nihoyatda muhtoj edi. Bu 

zalvorli va sharafli vazifa sunnatni himoya qiluvchi va bid’atlarni bostiruvchi 

unvonini olgan Abu Mansur Moturidiy rohimahulohga nasib etdi. 

Ming afsuski hozirgi kunda ham yot g‘oyalarga ergashib ketayotgan yoshlar 

oramizda yo‘q emas. Moturidiy bobomizning ilmiy meroslarini puxta o‘rganib, ana 

shu yoshlarni to‘g‘ri yo‘lga boshlash har birimizning burchimizdir. Zero, 

ulamolarimiz aytadilarki, yaxshilikka buyurib, yomonlikdan qaytarish amali 

to‘xtasa, qiyomat qoyim bo‘lajak. Yoshlarga sof aqidani anglatishda bir qancha 

usullardan foydalanish maqsadga muvofiqdir. Ota-bobolarmiz aytadilarki: 

“Maqsadga еtolmaslik uslub bilmaslikdandir”.  

1.Ta’lim-tarbiyada sof aqidani mustahkamlash uchun quyidagilarni amalga 

oshirish, amalda bo‘lib turganlari uchun esa qulay dasturlar ishlab chiqish lozim. 

❖ maktab, kollej va oliy ta’lim muassasalarida “tarbiya”, “Dinshunoslik” fanlari 

orqali sof aqidaning mohiyatini ilmiy asosda o‘rgatish. 

❖ milliy qadriyatlar bilan uyg‘unlashtirib, tarixiy ildizlarga hurmatni ta’lim 

berish. 

❖ ilmini asoslay oladigan ustozlar tomonidan aqidaviy savodxonlikni oshirishga 

qaratilgan ma`ruza va suhbatlarni sezilarli tarzda ko`paytirish 

2. Ommaviy axborot vositalari va internetdan samarali foydalanish: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

64 

❖ yoshlar ko‘p vaqtini internetda o‘tkazayotganini inobatga olib, ijtimoiy 

tarmoqlarda sof aqidani targ‘ib qiluvchi va soxta salafiylarga raddiyalarni 

ilmiy asosda ochib beradigan qisqa videolar va animatsion roliklar tayyorlash; 

❖ ulamolar ishtirokida o‘tkazilayotgan diniy-ma’rifiy video suhbatlarni 

ko‘paytirish 

3. Oila muhitida tarbiyaga diqqat qilish: 

❖ Yoshlarni sof aqidali qilib tarbiyalashda asos bo‘lib xizmat qiladigan usul 

oilada berilgan tarbiyadir. Tarbiya asnosida ota-onalar farzandlarini kimlar 

bilan do‘st tutinayotganiga va qaysi axborot manbalarini kuzatayotganiga 

e’tiborli bo‘lishlari kerak  

Qo‘shimcha tarzida yana “mo‘tadillik va bag‘ri kenglik”, “sof aqida tinchlik va 

taraqqiyot garovi” kabi shiorlar ostida Respublika bo‘ylab tanlovlar, forumlar tashkil 

qilinishi ham yaxshi samara beradi. 

 Sof aqidani targ‘ib qilishning asosiy vazifalari shundan iboratdir: 

❖ Ularni har xil yot g‘oyalardan himoya qilish 

❖ Jamiyatda tinchlik va o‘zaro hurmat muhitini yaxshilash 

❖ Boshqa e’tiqod vakillariga nisbatan hurmat va muomala madaniyatini 

shakllantirishdan iborat. 

Bu dolzarb muammolarni hal qilish uchun ota-onalar va ustozlar o‘z vazifalarini 

sidqidildan ado etishlarini talab qilinadi.Yoshlar o‘rtasida sof aqidani targ‘ib qilish 

– nafaqat diniy balki, milliy xavfsizligimizning va kelajagimiz barqarorligining 

asosi hisoblanadi. Yosh avlod islomni toza manbalardan o‘rganar ekan, u har qanday 

yot g‘oyalarga qarshi mafkuraviy immunitetga ega bo‘ladi.  

 

Foydalanilgan adabiyotlar: 

1. E’tiqod durdonalari. Abdul Qodir Abdurrohim. 11,40-betlar 

2. Kreativ fikrlash. I.S.Xotamov, M.K.Olimov. 7-bet 

 

 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

65 

ABU HANIFA AQIDASI VA “AL-FIQH AL-AKBAR” RISOLASI 

To‘xtayev Nasrulloh 

“Imom Termiziy” o‘rta  maxsus islom ta’lim 

 muassasasi o‘qituvchisi 

+998 91 908 76 76 

 

Annotatsiya. Mazkur maqolada Islom taʼlimotida muhim oʻrin tutadigan buyuk 

alloma Imom Aʼzam Abu Hanifa Noʻmon ibn Sobitning hayoti, ilmiy faoliyati va 

aqidaviy qarashlari yoritilgan. Muallif Abu Hanifaning “al-Fiqh al-akbar” 

risolasidagi asosiy gʻoyalar, uning shariat hukmlarini chiqarishda tutgan usullari 

hamda hanafiy mazhabining shakllanishidagi ilmiy asoslarini tahlil qiladi. 

Shuningdek, maqolada murjiiylar bilan boʻlgan bahslar, “imon” tushunchasining 

maʼnaviy va ilohiy jihatdan izohi keng yoritilgan. Tadqiqotda ulamolarning asarlari, 

Qurʼoni karim va sunnat manbalariga tayanib, Abu Hanifaning aqidaviy merosining 

ahamiyati, uning ahli sunna val jamoaga asoslangan eʼtiqodiy yoʻlining bugungi 

kundagi ahamiyati koʻrsatib berilgan. Maqola Islom falsafasi, kalom va aqida 

sohasiga qiziquvchi tadqiqotchilar uchun muhim ilmiy manba hisoblanadi. 

Kalit soʻzlar: Abu Hanifa, “al-Fiqh al-akbar”, ahli sunna val jamoa, imon, 

murjiiylar, hanafiy mazhabi, ijtihod, qiyos, urf, aqida. 

Kirish. Islom sivilizatsiyasi tarixida fiqh, aqida va kalom ilmlarining rivojiga 

beqiyos hissa qoʻshgan buyuk allomalardan biri — Imom Aʼzam Abu Hanifa 

Noʻmon ibn Sobit (80–150 h.) hisoblanadi. U kishi faqihlik, zohidlik va ilmga 

sadoqati bilan tanilgan boʻlib, musulmon ummati ichida ahli sunna val jamoa 

taʼlimotini asos solgan ulugʻ imom sifatida nom qozongan. Abu Hanifaning fiqh va 

aqida sohalaridagi ilmiy faoliyati islom huquqshunosligi va eʼtiqodiy taʼlimotning 

rivojida yangi bosqichni boshlab berdi. U kishi islom manbalaridan hukm 

chiqarishda Qurʼon va Sunnatni asosiy manba deb bilib, ularning maʼnolarini keng 

qamrovli ijtihodiy tahlil orqali amaliyotga tatbiq etgan. 

Abu Hanifaning “al-Fiqh al-akbar” risolasi uning aqidaviy qarashlarini 

jamlagan, ahli sunna val jamoa eʼtiqodining nazariy poydevori sifatida tan olingan 

asardir. Unda imonning maʼnosi, uning ziyoda yoki kamaymasligi, amal bilan 

bogʻliqligi, Allohning sifatlari, taqdir va inson irodasi masalalari ilmiy asosda bayon 

qilingan. Bu risola kalom fani rivojiga taʼsir koʻrsatgan birinchi manbalardan biri 

boʻlib, keyinchalik Moturidiy va Ashʼariy ulamolari tomonidan keng sharhlangan. 

Abu Hanifa fiqhiy masalalarda ham, aqidaviy bahslarda ham moʻtadil yoʻlni 

tutgan. U zot aql va naqlni uygʻun holda qoʻllab, diniy masalalarda fan va mantiqni 

chuqur anglashni lozim deb bilgan. Shu jihatdan, u ijtihod, qiyos, ijmoʼ, istehson va 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

66 

urf kabi manbalarga asoslanib, shariat hukmlarini zamon ehtiyojlariga muvofiq 

ravishda talqin qilgan. 

Maqolada Abu Hanifaning hayoti, ilmiy faoliyati, uning asarlari, ayniqsa “al-

Fiqh al-akbar” risolasining mazmun-mohiyati, murjiiylar bilan boʻlgan ixtiloflar va 

imon tushunchasiga oid taʼlimoti keng yoritiladi. Shuningdek, bu taʼlimotning 

hozirgi zamondagi ahamiyati va musulmon jamiyatidagi ahloqiy-ruhiy ahamiyati 

haqida ham fikr yuritiladi. 

1. Abu Hanifaning hayoti, obroʻ-eʼtibori va hukm olishda tutgan yoʻli. 

Abu Hanifa Noʻmon ibn Sobit  ibn Zutiy (80-150 h.)Kufa shahrida saksoninchi hijriy 

sanada tavallud topdilar. U kishi axli sunna fiqh mazhab boshliqlari ichida eng avval  

tugʻilganlaridir. Yoshliklarida Qurʼoni karimni yod olganlar. Ramazon oyida 

Qurʼonni oʻttiz marta xatm qilardilar. Hayotlarini ham Qurʼonga amal qilib 

oʻtkazdilar. Oʻn olti yoshlarida otalari bilan hajga bordilar. Abu  Hanifa rahmatullohi 

alayxning otalari Ali (r.a.) bilan  uchrashgan va oʻziga hamda zurriyotiga baraka 

tilab, u kishining duolarini  olgan edi. U kishi tobeʼin boʻlganlari, sahobalardan Anas 

ibn Molik  (r.a.)ni koʻrganlari  aniq dalillar asosida isbotlangan. Bundan tashqari 

Abdulloh ibn Abu Avfo, Abu Umoma, Ibn Abbos kabi sahobai kiromlar bilan 

muloqotda boʻlganlari ham tarix kitoblarida keladi.  

  Abu  Hanifa tobeʼinlardan ilm olgani haqida hech  qanday shubha yoʻq. U 

kishi juda koʻp ustozlardan ilm oʻrganganlar. Shulardan baʼzilari quyidagilar:  

1. Shaʼbiy. Asarga koʻp etibor berar edi. 

  2. Ikrima. U kishi ibn Abbos (r.a.)ning shogirdi edi. 

  3. Nofeʼ. U kishi Ibn Umar (r.a.)ning shogirdi edi. 

  4. Ato ibn Abu Raboh. Ibn Abbosning ilmi oʻsha kishida edi.  

5. Hammod ibn Sulaymon. Abu Hanifa u kishidan fiqhni toʻla egalladilar. 

Imom Aʼzam oʻn sakkiz yil  davomida to vafot etguncha  undan fiqh ilmini 

oʻrgandilar. 

6. Zayd ibn Ali ibn Husayn Zaynulobidiyn. U kishi qiroatlar va ulumul Qurʼon 

ilmlari, fiqh va aqoid ilmlarida koʻzga koʻringan allomasi edi. Abu Hanifa u kishidan 

ikki yil dars olganlar. 

7. Jaʼfar Sodiq. U kishi Abu Hanifa bilan tengdosh boʻlganlar. Abu Hanifa: 

“Allohga qasamki, Jaʼfar ibn Muhammad Sodiqdek faqihni  koʻrmaganman», 

deganlar. 

8. Abdulloh ibn Hasan ibn Hasan. Abu Hanifa bu kishiga shogird tushganlarini 

Makkiy, Ibn Bazzoziy va boshqalar taʼkidlaganlar. U kishi hadis va boshqa ilmlarda  

peshqadam edilar. 

9. Muhammad Boqir ibn Zaynulobidiyn. Bu kishi chuqur ilmga ega 

boʻlganlari uchun Boqir lakabini olgan edilar. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

67 

Abu Hanifaning shogirdlari juda ham koʻp boʻlganidan ularning nomma nom 

zikr kilib oʻtishning oʻzi mushkil. Bulardan eng mashhurlari quyidagilar:  

1. Yaʼqub ibn Ibrohim ibn Habib al-Ansoriy boʻlib, Abu Yusuf kunyasi bilan 

mashhurdirlar.  

2. Muhammad ibn Hasan Shayboniy(132–189h.).  

3. Abul Huzayl Zufar ibn Huzayl ibn Qays Kufiy.  

4. Hasan ibn Ziyod Luʼluʼiy (204 h.y.da vafot egan). 

Bulardan tashqari Dovud Toiy, Asad ibn Amr,Hasan Luʼluʼiy, Nuh al-Jomiʼ 

va juda koʻp mashhur ulamolar shogird boʻlganlar.  

Ustozlari Hammod ibn Sulaymon vafot etganida Abu Hanifa qirq yoshda 

edilar. Ustozining halqadagi oʻrnini egalladilar. U kishining darslari, ilmiy bahslari 

bora-bora  fiqhiy mazhabga aylandi.  

Abu Hanifa va uning ikki shogirdi buzuq eʼtiqodlilarga raddiya berish 

maqsadida aqida boʻyicha gapirganlarning avvalgilaridandir. “Manaqibul 

kardariy”da Xolid ibn Zayd al-Umariydan rivoyat qilinadi: “Abu Hanifa, Abu Yusuf, 

imom Muhammad, Zufar va Hammod ibn Abi Hanifa insolarga kalom bilan raddiya 

berardilar, yaʼni muxoliflarni mulzam qilardilar”7. Imom Abu Abdullohdan rivoyat 

qilinadi: “imom Abu Hanifa oʻz davrida bu ummatning mutakallimi edi”. 

Abu Hanifaning hayoti va ilmiy faoliyatiga bagʻishlangan manbalarda uni 

ilmiga amal qiluvchi olim, parhezkor obid, taqvodor zohid, Allohga doimiy iltijo 

qiluvchi kamtarin inson sifatida taʼrif qiladilar. Uning ilm va taqvoda tengsiz 

ekanini, oʻz zamonasi va undan  keyingi davr ulamolari eʼtirof etishi bilan bir 

qatorda, ahli sunna mazhablariga kiruvchi shofeʼilik va molikiylik mazhablarining 

asoschilari imom Shofeʼiy va imom Molik rahmatullohi alayhlar ham oʻzlarining 

yuksak baholarini berganlar. Jumladan imom Shofeʼiy: “Fuqaholarning barchasi 

fiqh borasida Abu Hanifaga boqimandadirlar”, deganlar. Imom Molik Abu 

Hanifa bilan turli bir qancha ilmiy munozaralar xususida bahs qilganlaridan soʻng: 

“Albatta, u buyuk fkaqihdir”, deya taʼkidlaganlar. 

Abu Hanifaning shogirdlaridan boʻlgan Imom Abu Yusuf ustozi haqida 

shunday degan edi: “Hadis va undagi fiqhga oid nuqtalarni izohlab berishda 

ustozim Abu Hanifadan koʻra olimroq odamni koʻrmaganman”8. 

Ustoz Abu Zahra: “Abu Hanifa rahmatullohi alayhning ijtohodlari va 

hadislarni oʻrganishda tutgan yoʻli, u yashagan muhitda koʻp qiyos qilishga va 

 
7 Akmaluddin Muhammad ibn Muhammad al-Bobartiy. Sharhu Vasiyatil imam Abi Hanifa. – Ummon: Dorul Fath 

liddirosati van nashr, 2009. – B 102 

8 Muhammad ibn Abdurahmon al-Homish. Usul ad-din indal Imom Abi Hanifa. – Ar-Riyod: Dor as-samiiy, 2007. – 

B. 245. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

68 

uning taqozosiga qarab qismlarga boʻlishga bois boʻlgan. Ilm doirasining 

kengligi tufayli, koʻz oʻngida sodir boʻlayotgan masalalarnigina bahs qilish 

bilan chegaralanib qolmay, balki, kelajakda voqeʼ boʻlishi mumkin va 

kutilayotgan masalalarni ham nazaridan chetda qoldirgan emas”, deganlar.   

Abu Hanifa oʻziga nisbatan, u boshqa dalillarni Qurʼoni karim va Sunnati 

nabaviya koʻrsatmalaridan ustun qoʻyadi degan muxoliflariga raddiya berib, 

shariatning asosiy manbalaridan hukm chiqarish boʻyicha oʻz uslublarini 

quyidagicha bayon qilganlar: “Kimki, bizni Qurʼon va Hadis taʼlimotlaridan 

Qiyosni ustun qoʻyadi deb ayblasa, Allohga qasamki, u yolgʻonchi va 

tuhmatchidir. Qurʼon va Hadis turgan joyda kim ham Qiyosga ehtiyoj sezadi?! 

Biz qiyoslash uslubini oʻta zarur boʻlgandagina tatbiq etamiz. Biror masala 

uchun Qurʼon va Hadisda dalil topa olmaganimizdagina, uni boshqa dalilu 

hujjati bor masala bilan qiyoslaymiz. Birinchi navbatda dalil va hujjatni 

Qurʼondan, soʻngra Hadisdan izlaymiz va ulardan topa olmagan 

taqdrimizdagina, sahobalar soʻzlariga murojaat qilamiz. Sahobalar ham 

mazkur masalada hamfikr boʻlmagan taqdirlaridagina, maʼnoning 

oydinlashishi uchun ikki masalaning umumiy illatini topib, bir hukmni 

ikkinchi hukmga qiyos qilamiz”. 

Ushbu bildirilgan fikrlardan kelib chiqib, Abu Hanifaning hukm chiqarish 

uslubini quyidagi еtti asosga tayangan deb aytish mumkin boʻladi: 

1. Qurʼoni karim. Qurʼon islom shariatining barcha hukmlarining va 

Allohning mustahkam dinining asos manbasi hisoblanadi.  

2. Sunna. Paygʻambarimiz sollallohu alayhi va sallamning soʻzlari, amallari 

va taqrirlari (tasdiqlari)dan iborat boʻlib, Qurʼon oyatlarini izohlovchi, umumiy 

hukmlarni xoslashtiruvchi, mutloqlarni muqayyad qiluvchi, noaniq boʻlgan iboralar 

va hukmlarni aniqlab beruvchi manbadir.  

3. Ijmoʼ. Uning lugʻaviy maʼnosi “qasd qilmoqdir”. Mujtahidlarning bir 

hukmga ittifoqiga “ijmo” deyilishining boisi – mazkur hukmni sharʼiy hukm deb 

qasd qilishlaridir. Istilohda esa, musulmonlardan boʻlgan mujtahidlarning 

Rasululloh (s.a.v.) vafotlaridan soʻng biror davrda, sharʼiy hukmga qilgan ittifoqiga 

ijmoʼ deyiladi. Olimlar ittifoqi asosida ijmoʼ hujjat, yaʼni shariat hukmlarini 

belgilash uchun qatʼiy dalil hisoblanadi. 

4. Qiyos uslubi. Biron bir muammoning еchimi Qurʼon, Sunna yoki sahobiy 

qavlidan topilmasa, Abu Hanifa rahmatullohu alayh rayʼ va qiyosga asoslanib amal 

qilardilar. 

  5. Istehson. Lugʻatda “bir narsani yaxshi deb hisoblash” maʼnosida 

ishlatiladi. Usul ulamolari istilohida esa, “mujtahidning ochiq – ravshan qiyosdan 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

69 

maxfiy qiyosga, kulliy hukmdan juʼiy hukmga oʻtishligi” tushuniladi. Bunday 

oʻtishlikni uning ijtihodi taqozo qilgan boʻladi. 

6. Sahobalar soʻzlari. Sahobalar Rosululloh (s.a.v.)ga oyatlar nozil 

boʻlishining guvohlari sifatida oyatlarning sababi nuzuli va hadislarning nima uchun 

aytilganligini yaxshi tushungan holda, kelajak uchun еtkazgan insonlardir.  

7. Urf. Kishilar oʻrganib, odatlanib qolganliklariga asosan qilib kelayotgan 

ishlariga, soʻzlariga urf deyiladi. Urfni odat deb ham yuritiladi. U ikki xildir: 1. Urfi 

fosid – nassga zid boʻlgan urf-odat boʻlib, islom huquqida unga amal qilinmaydi. 2. 

Urfi sahih – xalqning nassga zid boʻlmagan urf-odatlari boʻlib, Islom 

qonunchiligida, ayniqsa, Hanafiy mazhabida katta ahamiyatga ega.  

Abu Hanifa Qurʼon yoki hadis, yoki sahobalardan rivoyat qilingan soʻz va 

amal mavjud boʻlmagan holda, shuningdek, qiyos urfga qarshi turganda, urf-odatga 

asoslanib hukm chiqarganlar. Urfga katta eʼtibor qaratish Hanafiy mazhabi 

rivojlanib, keng koʻlamda tarqalishining muhim omillaridan biri boʻlgan. 

 Xulosa. Imom Aʼzam Abu Hanifa Noʻmon ibn Sobit islom tarixida ilmiy 

mustaqillik, aqliy tahlil va eʼtiqodiy barqarorlik tamoyillarini ilk bor mukammal 

tarzda shakllantirgan zotdir. Uning ilmiy merosi, ayniqsa “al-Fiqh al-akbar” risolasi, 

ahli sunna val jamoa eʼtiqodining asosiy manbalaridan biri boʻlib, musulmon fikriy 

merosining rivojida ulkan ahamiyat kasb etdi. 

Abu Hanifa aqidani faqat nazariy bilim sifatida emas, balki amaliy hayot bilan 

chambarchas bogʻliq holda talqin etgan. Uning taʼlimotida imon qalb bilan tasdiq va 

til bilan iqror etish orqali amalga oshishi taʼkidlangan. Shu bilan birga, amallar 

imondan ajralgan holda emas, balki uning samarasi sifatida koʻrilgan. Bu esa 

insonning axloqiy yuksalishi va jamiyatda maʼnaviy barqarorlikni taʼminlashda 

muhim ahamiyatga ega. 

Foydalanilgan adabiyotlar roʻyxati: 

1. Muhammad ibn Abdurahmon al-Homish. Usul ad-din indal Imom Abi 

Hanifa. – Ar-Riyod: Dor as-samiiy, 2007. – 699 b. 

2. Oqilov S. Abul Muin an-Nasafiy ilmiy merosi va moturidiya taʼlimoti / 

Monografiya. – T.: Nur poligraf, 2008. – 190 b.  

 3. Prozorov S.M. Islam kak ideologicheskaya sistema. M., IFVL, 2004.  

 4. Xrestomatiya po islamu. Sost. I otv. Redaktor S.M.Prozorov. M., IFVL, 

1994 (Razdel IV. Dogmatika. Ideynыe rasxojdeniye v islame).  

 5. Shahristoniy, Abul Fath. Al-Milal van nihal: 2 jildli / Muhammad 

Abdulqodir al-Foziliy nashri. – Damashq: al-Maktaba al-asriya, 2000. – 478 b. 

 6. Akmaluddin Muhammad ibn Muhammad al-Bobartiy. Sharhu Vasiyatil 

imam Abi Hanifa. – Ummon: Dorul Fath liddirosati van nashr, 2009. – 159 b. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

70 

 7. Ali ibn Sulton Muhamad al-Qoriy. Sharhul Fiqhil akbar. – Damashq: Dorun 

Nafais, 2009. – 271 b.  

  8. Qurʼoni karim: maʼnolarining tarjima va tafsiri / Tarjima va tafsir muallifi: 

Abdulaziz Mansur; tahrir hayʼati: Usmonxon Alimov, Rahmatulloh qori Obidov, 

N.Ibrohimov va boshq.; Masʼul muharrir: M.Ahmadjonov. – T.: “Toshkent islom 

universiteti”, 2009. – 624 b.         

SOG‘LOM E’TIQODNING JAMIYAT BARQARORLIGIDAGI O‘RNI 

Parmonov Bobosher 

“Imom Termiziy” o‘rta maxsus islom ta’lim 

 muassasasi o‘qituvchisi 

+998999061095  

 

Annotatsiya. Ushbu maqolada sog‘lom e’tiqod tushunchasi Moturudiy 

aqidaviy maktabi nuqtai nazaridan ko‘rib chiqiladi va uning jamiyat barqarorligi, 

ijtimoiy totuvlik, adolat va ma’naviy taraqqiyotdagi o‘rniga e’tibor qaratiladi. 

Shuningdek, xalqaro Islomiy birlashmalar (OIC, ISESCO, Global Imams Council 

va boshqalar) sog‘lom e’tiqod va musulmon ummatining birlik tamoyillariga doir 

qarashlari tahlil qilinadi.  Maqola ilmiy-tahliliy uslubda tayyorlangan bo‘lib, 

tadqiqotchi, talabalar va ma’naviy-faoliyat bilan shug‘ullanuvchilar uchun foydali 

bo‘lishi mo‘ljallangan. 

Kalit so‘zlar. Moturudiy, sog‘lom e’tiqod, ijtimoiy barqarorlik, Islomiy birlik, OIC, 

ISESCO, Global Imams Council, ma’naviyat, ijtimoiy totuvlik. 

 

KIRISH. Barqaror jamiyatning poydevori sifatida e’tiqod va ma’naviyat 

muhim ahamiyatga ega. Ayniqsa, musulmon dunyosi uchun sog‘lom, ilmiy asoslarga 

tayangan e’tiqod jamiyatni ekstremizm, radikalizm va ijtimoiy bo‘linishlardan 

himoya qilishi mumkin. Abu Mansur Moturudiyning aqidaviy maktabi — e’tiqod va 

aql uyg‘unligi, tafakkur asosida ishonch — shunday sog‘lom e’tiqod konsepsiyasini 

ilgari suradi. Biroq bugungi kunda musulmon ummatining global muammolari 

(geosiyosiy ziddiyatlar, diniy bo‘linishlar, ma’naviy bo‘shliqlar) fonida xalqaro 

Islomiy tashkilotlar sog‘lom e’tiqod va birlik tamoyillarini targ‘ib qilishga alohida 

urg‘u bermoqda. Shuning uchun, ushbu maqolada nafaqat Moturudiy maktabi, balki 

xalqaro tashkilotlarning fikrlari ham integrativ ravishda tahlil qilinadi. 

Moturudiy ta’limotida sog‘lom e’tiqod tushunchasi, Moturudiy maktabining 

aqidaviy qarashlarida sog‘lom e’tiqodning asosiy xususiyatlari quyidagicha:  Aql va 

naql uyg‘unligi 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

71 

Moturudiy e’tiqodda aqlfaoliyatini inkor etmaydi; balki aqliy dalillar bilan 

vahiy ma’lumotlarini tushunishga intiladi.  Ixtiyoriylik va mas’uliyat 

E’tiqod taqlidga (bilimsiz ergashish) asoslanmasligi va insonning tanlov qobiliyati 

hamda javobgarligi tan olinishi kerak.    

Amal bilan bog‘liqlik:E’tiqod faqat ichki ishonch bo‘lib qolmasdan, amaliy 

hayotga — axloq, huquq, ijtimoiy mas’uliyatga ham yo‘nalgan bo‘lishi talab 

qilinadi. Moderatlik (mutedillik) 

Firqachilik, mutaassiblik va ekstremizmga qarshi bo‘lish, mo‘tadil 

yondashuvni saqlash. Moturudiy maktabi Islom dunyosi ichida sunniy aqidaviy 

maktablar orasida keng tarqalgan bo‘lib, uning merosi O‘zbekiston ilmiy muhitida 

ham alohida e’tibor markaziga aylanmoqda. Xalqaro Islom birlashmalarining 

sog‘lom e’tiqod va birlik haqidagi fikrlari  

Quyida ayrim xalqaro Islomiy tashkilotlar sog‘lom e’tiqod va Umma 

birdamligi bo‘yicha qilgan tashabbuslari va qarashlari: OIC (Organisation of Islamic 

Cooperation / Islom hamkorlik tashkiloti), OIC musulmon mamlakatlar o‘rtasidagi 

siyosiy, madaniy va ta’limiy hamkorlikni rivojlantirish orqali Umma birlik 

tamoyillarini mustahkamlashga intiladi.  So‘nggi diplomatik sammitlarda OIC 

“Islomiy dunyoning birlik, mustaqillik va tenglik ramzi” sifatida ta’kidlangan.   OIC 

doirasida, masalan, ISESCO (Islomiy Ta’lim, Fan va Madaniyat Tashkiloti) kabi 

tuzilmalar din va ilm uyg‘unligini, ma’naviy-ma’rifiy hamkorlikni eng muhim 

yo‘nalish deb biladi.    ISESCO (Islamic Educational, Scientific and Cultural 

Organization) ISESCO musulmon mamlakatlar o‘rtasida ta’lim, ilm-fan va madaniy 

almashinuvni targ‘ib qiladi va ular orasida birlik va totuvlikni mustahkamlashga 

chaqiradi.  ISESCO bayonotlarida musulmon dunyosi “tashqaridan bosim, 

ekstremizm va bo‘linishga” duch kelayotgani ta’kidlanib, diniy olimlarga birdamlik 

va hamkorlikka chaqiriladi.  

  Global Imams Council (GIC) 

Bu keng ko‘lamli imamlar tashkiloti bo‘lib, turli mazhab va maktablardagi 

Qur’on va Sunnatga tayangan olimlarni birlashtirishga intiladi.   GIC asosiy 

maqsadi: musulmon dunyosida ekstremizmga qarshi kurash, diniy tolerans, tinchlik, 

va birlashuv — barcha mazhab va oqimlar orasida muloqotni rivojlantirish.   

Masalan, GIC tomonidan radikalizmga qarshi fatvolar chiqarilishi va “Musulmonlar 

va boshqa din vakillari o‘rtasidagi hurmat” tamoyillarini ilgari surish ishlari e’lon 

qilingan.   Boshqa tashkilotlar (bir oz umumiy ma’lumotlar) 

  World Assembly of Islamic Awakening — musulmon uyg‘onish harakatini 

qo‘llab-quvvatlash va musulmon mamlakatlar orasida tajriba almashish maqsadida 

tashkil etilgan sanaladi.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

72 

   International Institute for Muslim Unity (IIMU / IJMWS) — dunyo 

musulmonlari orasida birlik va ilmiy dialogni mustahkamlash maqsadi bilan 

tadqiqot, konferensiyalar, nashrlar bilan shug‘ullanadi.  Xalqaro tashkilotlar sog‘lom 

e’tiqod va birlik konsepsiyasini ilgari surishda bir necha yo‘nalishga e’tibor 

beradilar: Extremizm va dartsiz guruhlar bilan kurash, radikal qarashlarning ildiziga 

e’tibor.  Diniy-ma’rifiy dialog va muloqotni rivojlantirish. Ta’lim, ilm-fan va 

madaniy almashinuv orqali universal qadriyatlarni mustahkamlash . Eng muhim — 

ijtimoiy adolat, huquq va jamiyatda barqarorlikni ta’minlash. Bu xalqaro qarashlar 

Moturudiy maktabining sog‘lom e’tiqod konsepsiyasi bilan sinergiya hosil qiladi — 

ya’ni ham aqlga asoslangan e’tiqod, ham ijtimoiy mas’uliyat va birlik tamoyillari 

global darajada qo‘llab-quvvatlanadi. 

Sog‘lom e’tiqod va jamiyat barqarorligi: tahliliy qarashlar  

  Ma’naviy immunitet va ekstremizmga qarshi qaror, sog‘lom e’tiqodga ega 

jamiyat, ya’ni diniy ma’lumotga, tafakkurga asoslangan, bo‘linish va radikalizmga 

qarshi immunitetga ega bo‘lishi mumkin. Bunday jamiyatda yoshlar va odamlarga 

noto‘g‘ri ta’sirlar kiritish qiyin bo‘ladi. Ijtimoiy totuvlik va bag‘rikenglik 

Moturudiylikdagi moderat yondashuv, va xalqaro tashkilotlarning keltirayotgan 

birlik tamoyillari jamiyatdagi turli diniy yoki mazhablararo ziddiyatlarni 

yumshatishi, bag‘rikenglikni mustahkamlashi mumkin. Huquqiy madaniyat va 

adolat, E’tiqodiy qarashlar jamiyatda adolat, halollik, ijtimoiy mas’uliyatni 

shakllantirishda muhim rol o‘ynaydi. Bunda davlat siyosati, qonun-inshootlar va 

jamiyat elementlari ham bog‘liq. Ma’rifiy taraqqiyot va ilmiy niyat 

Sog‘lom e’tiqod ilmiy izlanish va tafakkurga hurmat bilan bog‘liq. Bu esa jamiyatda 

ilmga, madaniyatga, bilimga qiziqishni oshiradi — bu o‘z navbatida ijtimoiy 

taraqqiyotga xizmat qiladi. Xalqaro birlik va integratsiya, Islomiy tashkilotlar va 

moturudiy qarashlar o‘rtasidagi uyg‘unlik jamiyatlarni global musulmon ummat 

bilan mustahkam bog‘laydi, shu bilan birga xorijiy ta’sirlar va bo‘linish oqimlariga 

qarshi barqaror turg‘uzadi. 

Xulosa. Ushbu maqolada sog‘lom e’tiqod tushunchasi Moturudiy ta’limoti 

asosida yoritildi va uning jamiyat barqarorligi, ma’naviy totuvlik, adolat va ijtimoiy 

barqarorlik yo‘lida qanday rol o‘ynashi tahlil qilindi. Shuningdek, xalqaro Islomiy 

birlashmalar (OIC, ISESCO, Global Imams Council va boshqalar) sog‘lom e’tiqod 

va birlik haqida qanday tamoyillarni ilgari surishi ko‘rib chiqildi. Moturudiylik 

maktabi va xalqaro tashkilotlarning birlik yondashuvlari o‘zaro qo‘shimchaviy 

bo‘lishi mumkin — ya’ni e’tiqodiy ildizlar, aqlga hurmat va ijtimoiy mas’uliyat 

tamoyillari global musulmon ummatning barqaror taraqqiyoti va birdamligi yo‘lida 

mustahkam poydevor bo‘lishi mumkin. 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

73 

Foydalanilgan adabiyotlar va manbalar 

1. O‘zbekiston musulmonlari idorasi — “Moturidiylik ta’limoti bibliografiyasi” 

maqolasi, Muslim.uz sayti. muslim.uz 

2. Uzpedia — “Imom Abu Mansur Moturudiy” maqolasi (o‘zbek tilida) UzPedia 

3. ISESCOning musulmon ummatda birlikka chaqirishi haqidagi xabarlar 

(IRNA / ISESCO bayonoti) IRNA English 

4. OIC hamkorligi va islomiy birlik haqidagi ma’lumotlar, OIC rasman sayt 

materiallari va yangiliklar (masalan, “The OIC in a Transforming World” hisobot) 

cfm51.oic-oci.org+1 

5. Global Imams Council ta’riflari va faoliyati haqidagi ma’lumotlar 

(Wikipedia) Википедия 

6. IJMWS / IIMU tashkiloti haqida umumiy ma’lumotlar (ingliz tilida) IJMWS 

 

 

 أهمية العقيدة الإسلامية في عصر العولمة 

 سيد محمد خان ابن داود خان 

 أستذ في المدرسة التوسطة الخاصة  

 الأسلامية باسم خواجة بخاري

Muhibullayes@gmail.com 

+998908860773 

 :الملخص

تركز هذه الدراسة على أهمية العقيدة الإسلامية في مواجهة تأثيرات العولمة على الهوية الدينية والثقافية  

للقيم الإسلامية، مثل الوسطية، التسامح، والرحمة، أن تكون أدوات  للمسلمين. وتوضح الدراسة كيف يمكن 

سلامية في مواجهة التحديات العالمية. كما  فعالة للحفاظ على التماسك الاجتماعي والثقافي، وتعزيز الهوية الإ

تبحث الدراسة في التحديات التي يواجهها الشباب المسلم نتيجة الانفتاح الثقافي العالمي، وتقترح حلولًا عملية  

 .لتعزيز الهوية الإسلامية والمحافظة عليها بين الأفراد والمجتمعات 

 : الكلمات المفتاحية

 .العقيدة الإسلامية، العولمة، الهوية الدينية، الوسطية، التسامح، التحديات الثقافية

العقيدة الإسلامية الأساس الذي يبني الهوية الفردية والجماعية للمسلمين، فهي تجمع بين العقيدة،  تعتبر  

[. في عصر  4:160القيم الأخلاقية، والمعايير الاجتماعية، وتوجه السلوك اليومي والسياسي والثقافي للفرد ]

حيث تؤثر وسائل الاتصال الحديثة والتبادل   العولمة، أصبح الحفاظ على الهوية الدينية والثقافية تحديًا مركزيًا،

 .الثقافي السريع على سلوكيات الأفراد والمجتمعات 

يتأثر   أن  للفرد في أي مكان  يمكن  الشعوب والثقافات، بحيث  بين  الترابط  إلى زيادة  العولمة  لقد أدت 

وهذا يؤثر بشكل مباشر على طريقة فهم الشباب للدين والهوية الثقافية،    بثقافات أخر  بسرعة غير مسبوقة.

حيث يظهر تباين واضح بين من يحرص على الحفاظ على هويته الدينية التقليدية، وبين من يتبنى القيم الحديثة  

 ].6:102والثقافات الأخر  ] 

https://muslim.uz/uz/e/post/42793-moturidiylik-ta-limoti-bibliografiyasi-yangi-marralarga-yangi-nashrlar-bilan?utm_source=chatgpt.com
https://uzpedia.uz/pedia/imom_abu_mansur_moturudiy?utm_source=chatgpt.com
https://en.irna.ir/news/83295518/ISESCO-urges-unity-among-Muslims?utm_source=chatgpt.com
https://cfm51.oic-oci.org/2025/06/20/the-oic-in-a-transforming-world-turkiyes-vision-for-a-more-active-and-unified-islamic-cooperation/?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Global_Imams_Council?utm_source=chatgpt.com
https://ijmws.net/about-ijmws/?utm_source=chatgpt.com
mailto:Muhibullayes@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

74 

القيم  وتطبيق  للدين،  فهمهم  تقييم  لإعادة  فرصة  للمسلمين  تتيح  فهي  إيجابية،  جوانب  للعولمة  أن  كما 

التكيف مع   بمرونة الإسلام وقدرته على  أكثر وعياً  الحديث. فتجعلهم  العصر  تتناسب مع  الإسلامية بطريقة 

 ].7:78مختلف البيئات الثقافية والاجتماعية ] 

 :تحديات العصر الحديث

تظهر صراعات بين الالتزام بالقيم الدينية والمحافظة على التراث الثقافي : صراع القيم .1

 ].8:33المحلي، مما قد يولد توترًا بين الأجيال ]

الإفراط في العبادة أو التشدد في تفسير الأحكام قد يؤدي إلى : الإفراط والتطرف الديني .2

 ].9:45التطرف الذي يهدد وحدة المجتمع ] 

الدينية .3 الليبرالية  أو  الهوية : التفريط  تآكل  إلى  يؤدي  الديني  الالتزام   التغاضي عن 

 ].10:112وفقدان التماسك الاجتماعي ]

عدم تحقيق التوازن بين الالتزام الديني والانفتاح على الحداثة يؤدي : غياب الوسطية .4

 ].11:56إلى صعوبة التكيف دون التفريط في جوهر الدين ] 

تشكل العولمة تحدياً كبيرًا أمام المجتمعات الإسلامية في الحفاظ على هويتها الدينية والثقافية. فالتفاعل  

 :المستمر مع الثقافات الأجنبية يؤدي إلى ظهور عدة مشكلات يمكن تلخيصها فيما يلي 

 صراع القيم الثقافية والدينية  .1

مع الانفتاح الثقافي السريع، يظهر أحيانًا تعارض بين الممارسات الثقافية الحديثة والقيم الدينية التقليدية. 

المبادئ   مع  تتوافق  لا  جديدة  عادات  يتبنى  الشباب  الهوية  فبعض  حول  داخليًا  يولد صراعًا  مما  الإسلامية، 

 .والانتماء

على سبيل المثال، الانفتاح على وسائل الإعلام الحديثة قد يؤدي إلى تبني أنماط حياة غربية تتعارض  

 ].2:102مع التعاليم الإسلامية المتعلقة بالملبس، السلوك الاجتماعي، أو العلاقات الأسرية ]

 الإفراط والتطرف الديني  .2

التطرف الديني يمثل خطرًا واضحًا على الوحدة الاجتماعية. إن الإفراط في العبادة أو التشدد في الأحكام 

يؤدي إلى عزلة الفرد وتهميشه للمجتمع، كما حدث تاريخيًا مع جماعة الخوارج التي انفصلت عن المجتمع  

 ].3:45الإسلامي واعتبرت الصحابة كفارًا ]

وقد جاء التحذير النبوي واضحًا من الغلو في الدين، حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إياكم والغلو في الدين؛ فإنما  

 ].4:2791أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين" ]

هذا يوضح ضرورة تطبيق الوسطية في الدين لتحقيق التوازن بين الالتزام بالقيم الإسلامية والانفتاح  

 .على العالم الحديث 

 والليبرالية الدينية التفريط   .3

في الالتزام الديني قد يؤدي إلى ضياع الهوية وتفكيك المجتمع. وغالبًا ما يرتبط هذا بالإفراط   التفريط

في الانفتاح على الثقافة الغربية أو الليبرالية الحديثة، حيث يسعى بعض الأفراد إلى تفسير التعاليم الدينية بشكل  

 .شخصي دون مراعاة الضوابط الشرعية

الشرعية   الممارسات  عن  التغاضي  أو  الدينية  للواجبات  الشباب  بعض  رفض  العملية،  الأمثلة  ومن 

 .الأساسية تحت تأثير بيئات حديثة أو ثقافات غير إسلامية

 ضعف الوسطية   .4

أو  الإفراط  دون  المعاصرة  التحديات  مواجهة  على  الفرد  قدرة  يضعف  الوسطية  بمبدأ  الالتزام  عدم 

التفريط. الوسطية تعتبر الركيزة التي توازن بين الحفاظ على الهوية الدينية والانفتاح على متطلبات العصر 

[8 :56.[ 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

75 

فالوسطية تحمي المجتمع من التطرف الذي يؤدي إلى تفكك الوحدة الاجتماعية، وكذلك من التفريط الذي يهدد  

  [1:160].الهوية الثقافية والدينية

 :تحليل إضافي 

والاجتماعي  • النفسي  إلى : التأثير  يؤدي  قد  مما  القيم،  صراع  نتيجة  نفسية  تحديات  الشباب  يواجه 

 .الارتباك وفقدان الاتجاه

وسائل الإعلام الحديثة تنقل قيمًا وثقافات أجنبية بسرعة، وقد تؤثر على الهوية إذا : التحديات الإعلامية •

 .لم يكن هناك وعي ديني وثقافي

بين الأجيال • قد  : الفجوة  السن  إلى الانفتاح على  كبار  يميلون  الشباب  بينما  التقليدية،  بالقيم  يتمسكون 

 .التغيير، مما يولد توترًا بين الأجيال

 :ب -استنتاج 

إن المشكلات المرتبطة بالعولمة تتطلب دراسة مستفيضة لفهم العلاقة بين الدين والهوية الثقافية. وتبرز  

الحاجة إلى تطبيق الوسطية، وتعزيز القيم الإسلامية الأساسية، وفتح قنوات حوارية مع الشباب لتوضيح كيفية  

 .التوازن بين الالتزام الديني والانفتاح على الثقافات الحديثة

 الدين والعقيدة كوسيلة لحل المشكلات 

تلعب العقيدة الإسلامية دورًا محورياً في مواجهة تحديات العولمة، حيث تقدم إطارًا متوازنًا للحفاظ على  

الوسطية،  التوحيد،  مثل  الأساسية  القيم  خلال  ومن  الاجتماعي.  الانسجام  وتعزيز  والثقافية،  الدينية  الهوية 

 .التسامح، والرحمة، يمكن للمجتمعات الإسلامية مواجهة الضغوط الحديثة دون التفريط أو الإفراط

الدين بطريقة شاملة ومتوازنة. وقد في عصر العولمة، تبرز أهمية علم العقيدة في توجيه الأفراد لفهم  

أشارت زينب توقبا ألباكير في مقالها "تصور العالم في ضوء العولمة في القرآن" إلى أن التحديات العالمية  

تتطلب من المسلمين إدراك المبادئ الأساسية للإسلام والعمل على تعزيز الهوية الدينية الصحيحة في مجتمع  

وتر  الباحثة أن فهم العقيدة يساعد على مواجهة التأثيرات الثقافية المختلفة، ويضمن  ] 28613:259-متغير]

استقرار المجتمع من خلال الالتزام بالقيم الإسلامية، كما يعزز القدرة على التفاعل مع التغيرات الحديثة دون 

لية لبناء مجتمع  أداة عم  المساس بجوهر الدين. وهذا يشير إلى أن علم العقيدة ليس مجرد دراسة نظرية، بل

 .متماسك ومتوازن في ظل التحولات العولمية

 تعزيز الوسطية   .1

الوسطية هي أحد المبادئ الأساسية في الإسلام، وتتيح للفرد تحقيق التوازن بين الالتزام الديني والانفتاح  

على المتغيرات الحديثة. فالوسطية تمنع الانحراف نحو التطرف أو التهاون، وتساعد على تكوين مجتمع مستقر 

على سبيل المثال، الالتزام بالعبادات بطريقة متوازنة يحافظ على الصحة النفسية والاجتماعية للفرد، . ومتوازن

 .ويجنب الآثار السلبية للإفراط في العبادة مثل الإرهاق أو العزلة الاجتماعية

في واقع عصر العولمة، حيث تتسارع التبدلّات الثقافية والاجتماعية ويحُتمّ على المجتمعات الإسلامية  

فهماً عميقاً لهويتها الدينية، تبرز أهمية دراسة علم العقيدة كضرورة فكرية وثقافية. فقد أكّد عددٌ من الباحثين  

لماتريدي الدولي للدراسات الإسلامية في طشقند،  والعلماء في أوزبكستان، ومنهم الباحثون في مركز الإمام ا

أنَّ تجديد دراسة العقيدة الماتريدية يسُهم في ترسيخ الوسطية الفكرية ومواجهة التيارات الفكرية المتطرفة التي  

  .تتسللّ عبر وسائل الإعلام والعولمة الثقافية

نظرياً محضاً، بل هي منظومة فكرية وروحية قادرة على   العقيدة ليست علماً  التوجّه أنَّ  ويظُهر هذا 

تعزيز الاستقرار الاجتماعي والنفسي للمسلم، وتزويده بالقدرة على التفاعل الإيجابي مع التغيرّات العالمية دون  

نَّ ترسيخ الوعي بالعقيدة على نهج أئمة أهل  المساس بالثوابت الشرعية أو الانغلاق على الذات. ومن هنا، فإ 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

76 

العالمية  والتغيرّات  العولمة  زمن  في  الإسلامية  الهوية  لحفظ  يمثلّ ضرورةً  والأشعرية،  كالماتريدية  السنّة، 

 .المتسارعة

 استخدام العقيدة لتعزيز الهوية الثقافية  .2

يمكن استخدام الدين لتعزيز الهوية الثقافية عبر التركيز على القيم المشتركة والأخلاق الحميدة. فالتراث 

الأجيال، العدل، والرحمة الإسلامي غني بمبادئ توجيهية تساعد على الحفاظ على الهوية الثقافية، مثل احترام  

كما أن التعليم الديني المنظم والتوجيه الروحي يمكن أن يساعد الشباب على فهم دينهم بشكل صحيح،  ]. 4:78]

 .ويتيح لهم التفاعل مع العالم الحديث دون التخلي عن المبادئ الأساسية للإسلام

 الحوار والتواصل  .3

الحوار المفتوح حول الدين وأهميته في تشكيل الهوية الثقافية يعد أداة فعالة للتصدي للتحديات. فالتواصل 

وتشير الدراسات إلى أن   .بين الأجيال والمجتمعات المختلفة يخلق وعياً مشتركًا ويعزز الانسجام الاجتماعي

المجتمعات التي تشجع على الحوار البناء بين المؤسسات الدينية والمدنية تكون أكثر قدرة على مواجهة الضغوط  

 .الثقافية الحديثة وتحقيق توازن بين الأصالة والانفتاح

 مواجهة التطرف والتفريط  .4

 .تعتبر العقيدة الإسلامية الوسيلة المثلى للحد من التطرف أو التفريط

التشديد على الوسطية والرحمة يقي المجتمع من الانحراف نحو الغلو الذي يهدد وحدة  : مكافحة التطرف -

 .الأمة

التوجيه الديني السليم والوعي الثقافي يقي الأفراد من التهاون في الواجبات الدينية،  : مواجهة التفريط -

 .ويعزز التمسك بالقيم الأساسية للإسلام

 تطبيق القيم الإسلامية في الحياة المعاصرة   .5

 :يمكن استخدام القيم الإسلامية لإيجاد حلول عملية للتحديات اليومية، مثل 

 .الاختلافات الثقافية والدينية داخل المجتمعات المسلمةتعزيز التسامح مع  •

 .التأكيد على الحرية الفردية ضمن إطار الضوابط الشرعية للحفاظ على الهوية •

 .تعزيز المسؤولية الاجتماعية والتعاون بين أفراد المجتمع لتحقيق التنمية المستدامة •

 :ب -استنتاج 

الوسطية،   من خلال  العولمة،  تحديات  مع  للتعامل  أدوات عملية  يوفران  الإسلامية  والعقيدة  الدين  إن 

الدينية والثقافية، وتوفير حلول متوازنة تمنع   القيم على الحفاظ على الهوية  التسامح، والرحمة. وتساعد هذه 

ي يمكّن الشباب من التفاعل الإيجابي الانحراف نحو التطرف أو التفريط. كما أن تعزيز الحوار والوعي الدين

 .مع التغيرات العالمية مع الحفاظ على جوهر الإسلام

 الخاتمة 

يمكن القول إن العقيدة الإسلامية تلعب دورًا محوريًا في الحفاظ على الهوية الدينية والثقافية للمسلمين  

في عصر العولمة. فهي توفر إطارًا متوازنًا يتيح للفرد التكيف مع التغيرات العالمية دون التفريط في المبادئ  

تظُهر الدراسة أن تطبيق القيم الأساسية مثل الوسطية، التسامح،  . الأساسية للإسلام أو الانحراف نحو التطرف

والرحمة، وكذلك تعزيز الحوار بين الأجيال والمجتمعات، يمكن أن يسهم بشكل كبير في مواجهة التحديات 

 .الحديثة

كما أن استخدام الدين كأداة لتعزيز الهوية الثقافية يوفر حلولًا عملية لمشكلات الصراع بين القيم الحديثة  

أفراده واستقرار  المجتمع  وحدة  على  ويحافظ  التقليدية،  الدينية  العقيدة . والقيم  بين  العلاقة  فهم  فإن  وبذلك، 

الإسلامية والعولمة ليس فقط موضوعًا أكاديمياً، بل له تطبيقات عملية في صياغة السياسات الثقافية والتعليمية  

 .والاجتماعية التي تدعم الهوية الإسلامية في العالم المعاصر



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

77 

 :المراجع

دار النشر: دار  .التحديات الدينية في عصر العولمة .نور الدين مرجوني، كمال الدين .1

 .160، ص. 2019الفكر العربي، عمان، 

روبرتسون .2 والثقافة .رولاند  الدين  على  تأثيراتها  جامعة  .العولمة:  النشر:  دار 

 .78، ص. 2000كامبريدج، المملكة المتحدة، 

دار التفسير الحديث،  .تفسير القرآن: وحدة الأمة والتوحيد  .ابن عاشور، محمد الطاهر .3

 .102، ص. 2000تونس، 

، ص. 2003دار الفكر الإسلامي، الرياض،   .صحيح مسلم .مسلم، عبد الله بن الحسين .4

2791. 

 .67، ص. 2003دار الكتب العلمية، بيروت،  .السنن الكبر  .أبو بكر البيهقي .5

غرينين .6 الهوية .ليونيد  تحديات  والعولمة:  القاهرة،  .الإسلاموية  الثقافية،  العلوم  دار 

 .45، ص. 2021

جامعة هارفارد للنشر، الولايات  .الليبرالية والدين: دراسة تحليلية .لوك دبليو جالن .7

 .112، ص. 2016المتحدة الأمريكية، 

، 2018دار الفكر الاجتماعي، لندن،   .مفهوم الحرية في الفكر الغربي .تيموثي لارسن .8

 .56ص. 

9. Olivier Roy. La laïcité face à l’Islam. Presses Universitaires de 

France ،78، ص. 2000، باريس. 

الهوية الدينية والثقافية تواجه تحديات العولمة والحوار والتفاعل الإيجابي  .عمان اليوم .10

 .33، ص. 2021صحيفة عمان اليومية، عمان،   .يحققان التوازن

11. Sanadkk.com. 2020موقع إلكتروني،   .العولمة وأثرها على الهوية الإسلامية ،

 .87ص. 

مركز الإمام الماتريدي، الإمام الماتريدي وتراثه الفكري، طشقند: مطبعة إحياء التراث   .12

 . 2022الإسلامي، 

13. Zeynep Tuğba Albakır, Kur’an’da Küreselleşmeci Âlem 

Tasavvuru, Journal of Analytic Divinity, Vol. 4, No. 1, 2020, s. 259-286, 

Turkiya. 

GLOBALLASHUV VA DINIY QADRIYATLAR O‘ZARO MUNOSABATI: 

SOF AQIDA YONDASHUVI 

Begimov Muhammadjon Begimovich 

Ko‘kaldosh o‘rta maxsus islom bilim yurti o‘qituvchisi 

+99891 408 90 80  

 

Annotatsiya: Mazkur maqolada globallashuv jarayonining diniy qadriyatlar 

tizimiga ko‘rsatadigan ijtimoiy va ma’naviy ta’siri ilmiy tahlil qilinadi. Muallif 

globallashuvni insoniyat taraqqiyotining muqarrar bosqichi sifatida baholagan 

holda, uning natijasida paydo bo‘layotgan e’tiqodiy va ma’naviy muammolarga sof 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

78 

aqida nuqtayi nazaridan yondashuvni ilgari suradi. Maqolada globallashuvning 

ijobiy va salbiy jihatlari, diniy ong va qadriyatlarning o‘zgarish dinamikasi, islomiy 

e’tiqod sofligini saqlash zarurati asoslab beriladi. 

Kalit so‘zlar: Globallashuv, diniy qadriyatlar, sof aqida, e’tiqod, ma’naviyat, islom, 

taqvo, diniy ong, zamonaviylik, ma’naviy barqarorlik. 

XXI asr insoniyat tarixida globallashuv davri sifatida namoyon bo‘ldi. Bu 

jarayon inson faoliyatining deyarli barcha sohalarini — siyosat, iqtisodiyot, 

madaniyat, axborot, ta’lim, fan va diniy hayotni ham o‘z ichiga olgan murakkab, 

ko‘p qirrali hodisadir. Globallashuv, bir tomondan, insoniyat taraqqiyoti, texnologik 

yutuqlar va axborot almashinuvi tezligining oshishi bilan bog‘liq bo‘lsa, boshqa 

tomondan, milliy va diniy qadriyatlarning o‘zaro aralashuvi, madaniyatlar bir-biriga 

singib ketishi kabi jarayonlarni ham yuzaga keltirmoqda. Bugungi dunyo “axborot 

jamiyati” deb nom olgan bosqichda yashamoqda. Internet, sun’iy intellekt, ommaviy 

madaniyat, xalqaro iqtisodiy aloqalar - bularning barchasi inson tafakkurini, 

dunyoqarashini va hayot tarzini o‘zgartirmoqda. Shu o‘zgarishlar orasida eng 

muhim va nozik sohalardan biri bu diniy ong va diniy qadriyatlar tizimidir. Diniy 

qadriyatlar - bu insoniyatni axloqiy, ruhiy va ijtimoiy jihatdan birlashtiruvchi, 

ma’naviy barqarorlikni ta’minlovchi asosiy ustunlardir. Ammo globallashuvning 

ma’naviy ta’siri bu qadriyatlarga yangi sinovlarni keltirib chiqarmoqda. Islom dini 

tarixan insoniyatga ma’naviyat, adolat, tinchlik, bag‘rikenglik va halollik 

tamoyillarini olib kirgan din sifatida o‘z qadriyatlar tizimiga ega. Shu bois 

musulmon jamiyatlarida globallashuvga nisbatan turlicha munosabat 

shakllanmoqda: kimdir uni taraqqiyotning ajralmas qismi sifatida qabul qilsa, kimdir 

uni e’tiqodiy va ma’naviy xavf sifatida ko‘radi. Aslida, globallashuvning o‘zi neytral 

jarayon bo‘lib, uning ijobiy yoki salbiy ta’siri insonning unga qanday yondashishiga 

bog‘liqdir. Sof aqida nuqtayi nazaridan, globallashuvga qarash muhim ahamiyatga 

ega. Chunki sof aqida - bu musulmonning e’tiqodiy asoslarini, Allohga bo‘lgan 

ishonchini, Payg‘ambar (s.a.v.)ning sunnatiga sadoqatini, bid’at va xurofotlardan 

yiroqligini ifodalovchi e’tiqodiy tizimdir. Globallashuv davrida insonlar turli 

mafkuraviy oqimlar, dunyoviy falsafalar va g‘arbona dunyoqarashlar ta’sirida 

qolmoqda. Natijada diniy ongda nisbiylik, e’tiqodiy zaiflik, diniy bag‘rikenglikni 

noto‘g‘ri talqin qilish holatlari yuzaga kelmoqda. Shu bois, sof aqida yondashuvi 

globallashuv davrida insonning ma’naviy mustahkamligini saqlab qolishda asosiy 

mezon sifatida qaraladi. Mazkur mavzu dolzarbligi shundan iboratki, globallashuv 

jarayoni shiddat bilan kechayotgan bir davrda diniy qadriyatlar, ayniqsa, islomiy 

aqida sofligini saqlash masalasi nafaqat diniy ulamolar, balki keng jamoatchilik 

uchun ham muhim masalaga aylanmoqda. Diniy ongni mustahkamlash, sof aqida 

asoslarini keng targ‘ib qilish, yoshlarni ma’naviy immunitet bilan qurollantirish - 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

79 

bugungi davrning dolzarb vazifalaridan biridir. Shunday ekan, “Globallashuv va 

diniy qadriyatlar o‘zaro munosabati: sof aqida yondashuvi” mavzusining 

o‘rganilishi diniy-ma’naviy barqarorlikni ta’minlash, islom aqidasining zamonaviy 

jarayonlar bilan uyg‘unlashuvini tahlil qilish va e’tiqodiy soflikni asrash nuqtayi 

nazaridan alohida ilmiy-amaliy ahamiyat kasb etadi. 

“Globallashuv” atamasi XX asr oxirida keng ilmiy muomalaga kirib keldi. U 

lotincha “globus” - “yer shari” so‘zidan olingan bo‘lib, dunyo miqyosida bir 

butunlik, o‘zaro bog‘liqlik va integratsiyani anglatadi. Globallashuv – bu insoniyat 

taraqqiyotining yangi bosqichi bo‘lib, unda iqtisodiy, siyosiy, madaniy va axborot 

sohalarida millatlararo chegaralar tobora yo‘qolib bormoqda[1 48]. Tarixiy jihatdan, 

globallashuvning ildizlari qadimgi sivilizatsiyalararo aloqalarga borib taqaladi. 

Ammo u zamonaviy ko‘rinishga sanoat inqiloblari, xalqaro savdo va axborot 

texnologiyalarining rivojlanishi orqali ega bo‘ldi. Ayniqsa, XX asr oxiri - XXI asr 

boshlarida internet va raqamli kommunikatsiyalar globallashuv jarayonini keskin 

tezlashtirdi. 

Diniy qadriyatlar - bu ilohiy manbalarga asoslangan, inson hayotining 

ma’naviy, axloqiy va e’tiqodiy me’yorlarini belgilovchi tamoyillardir. Ular jamiyat 

hayotida barqarorlik, tinchlik, adolat, bag‘rikenglik, halollik va mehr-oqibat kabi 

fazilatlarni shakllantiradi. Islom dini nuqtayi nazaridan, insonning eng yuksak 

qadriyati - iymon va taqvodir.  

Globallashuv jarayonida dunyo xalqlari o‘rtasidagi madaniy almashinuv 

kuchaygani bilan birga, ma’naviy sohada ham turli ziddiyatlar yuzaga kelmoqda. 

Ba’zi hollarda diniy qadriyatlar “eskilik sarqiti” sifatida talqin qilinmoqda, bu esa 

insonni ruhiy bo‘shliq va e’tiqodiy zaiflikka olib keladi. Masalan, g‘arb dunyosida 

sekulyarizm (dinni jamiyatdan ajratish) tendensiyasi kuchaygani sababli, ko‘plab 

musulmon yoshlar diniy qadriyatlardan uzoqlashmoqda. Shu o‘rinda islomiy 

qadriyatlarni zamonaviy shaklda tushuntirish, ularni hayot bilan uyg‘unlashtirish 

zarurati paydo bo‘lmoqda. Diniy qadriyatlar insonni nafaqat Allohga 

yaqinlashtiradi, balki uni axloqan mustahkam qiladi. Halollik, vafodorlik, mehr, 

sabr-toqat kabi fazilatlar e’tiqoddan oziqlanadi. Globallashuv ta’sirida yuzaga 

kelayotgan iste’molchilik madaniyatiga qarshi turish ham aynan diniy qadriyatlar 

bilan bog‘liqdir. Chunki sof diniy qadriyatlar insonni nafsiy xohishlar emas, balki 

ilohiy mezonlar asosida yashashga da’vat etadi. 

“Aqida” — arabcha so‘z bo‘lib, “bog‘lanmoq”, “ishonmoq” ma’nolarini 

anglatadi. Islomda aqida deganda, musulmonning Alloh, farishtalar, payg‘ambarlar, 

vahiy, qiyomat kuni va taqdir haqidagi e’tiqodi tushuniladi[2 14]. Sof aqida esa bu 

e’tiqodning bid’at, xurofot va g‘ayriislomiy qarashlardan xoli bo‘lgan, Qur’on va 

Sunnatga asoslangan toza shaklidir. Imom Moturidiy va Imom Ash’ariy kabi 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

80 

allomalar islom aqidasini ilmiy asosda izohlab, e’tiqodiy soflikni saqlash zarurligini 

ta’kidlaganlar. Ularning ta’limoti bugungi kunda ham musulmonlarning ma’naviy 

immuniteti sifatida ahamiyatlidir. Globallashuv davrida inson turli axborot oqimlari, 

mafkuraviy bosim va madaniy sintez ichida yashaydi. Natijada, diniy 

tushunchalarda aralashmalar, yanglish talqinlar va radikal qarashlar paydo bo‘lishi 

mumkin. Shu bois sof aqida: 

E’tiqodiy barqarorlikni ta’minlaydi; 

Bid’at va ekstremistik qarashlardan himoya qiladi; 

Din nomidan suiiste’mol qiluvchi oqimlarga qarshi mafkuraviy asos yaratadi. 

Masalan, ayrim global mafkuralar “diniy erkinlik” niqobi ostida e’tiqodiy 

befarqlikni targ‘ib qilmoqda. Sof aqida esa insonni islomning asosiy tamoyillariga 

— Tavhid (yagona Allohga ishonish), Risolat (Payg‘ambar sunnati) va Oxirat (hisob 

kuni) g‘oyalariga qaytaradi. Sof aqidaga ega inson dunyoviy o‘zgarishlardan, 

g‘oyaviy bosimlardan cho‘chimasdan, e’tiqodini mustahkam saqlay oladi. Shuning 

uchun, globallashuv davrida: 

Aqidaviy bilimlarni chuqurlashtirish; 

Qur’on va Sunnat asosida ishonchni mustahkamlash; 

Yosh avlodni ma’naviy-mafkuraviy tahdidlardan himoya qilish zarur. 

Bu yo‘lda masjidlar, diniy ta’lim muassasalari va ulamolar zimmasiga katta 

mas’uliyat yuklanadi. Chunki ular sof aqidani targ‘ib qilish orqali jamiyatda 

ma’naviy uyg‘onish va e’tiqodiy birligini mustahkamlashlari kerak. Bugungi 

globallashuv jarayoni insoniyat hayotining barcha sohalarini, jumladan, diniy va 

ma’naviy hayotni ham tubdan o‘zgartirmoqda. Texnologik taraqqiyot, axborot 

oqimining tezlashuvi, madaniyatlarning o‘zaro aralashuvi natijasida inson ongida 

yangi qadriyatlar tizimi shakllanmoqda. Shu jarayonning ijobiy jihatlari bilan bir 

qatorda, u diniy ong va e’tiqod sohasida jiddiy sinovlarni ham yuzaga keltirmoqda. 

Globallashuv insoniyatni axborot jihatdan birlashtirib, ma’lumot olish imkoniyatini 

kengaytirgani bilan, ayrim hollarda diniy qadriyatlarning nisbiylashuvi, milliy 

o‘zlikning susayishi, sekulyar va individualistik dunyoqarashlarning kuchayishiga 

sabab bo‘lmoqda[3, 63]. Ayniqsa, yoshlar orasida diniy befarqlik, iste’molchilik va 

ma’naviy relativizm kuchayib borayotganligi bu jarayonning salbiy oqibatlaridan 

dalolat beradi. Shu nuqtayi nazardan, islom dini va uning e’tiqodiy tizimi - sof aqida 

globallashuv davrida insonni ma’naviy himoya qiluvchi eng ishonchli tayanch 

sifatida maydonga chiqadi. Sof aqida insonning Alloh bilan bo‘lgan aloqasini to‘g‘ri 

yo‘lga qo‘yadi, bid’at va xurofotlardan asraydi, din nomidan suiiste’mol qiluvchi 

oqimlarga qarshi mafkuraviy immunitet hosil qiladi. Bu yondashuv nafaqat e’tiqodiy 

barqarorlikni ta’minlaydi, balki insonni zamonaviy hayotning murakkab 

jarayonlarida to‘g‘ri yo‘ldan adashmaslikka chorlaydi. Globallashuvni inkor etish 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

81 

emas, balki uni sof aqida mezonlari orqali baholash va undan foydali jihatlarda 

foydalanish muhim. Chunki globallashuvda mavjud texnologik, ilmiy va madaniy 

imkoniyatlardan to‘g‘ri foydalanilsa, ular dinni keng targ‘ib etish, islom 

madaniyatini dunyoga tanitish, umuminsoniy qadriyatlarni mustahkamlash yo‘lida 

xizmat qilishi mumkin. Ammo bu jarayonda musulmonlar o‘z e’tiqodiy 

mezonlaridan chekinmasliklari zarur.  

Bundan tashqari, globallashuv davrida diniy qadriyatlarni asrab-avaylashda 

quyidagi jihatlarga alohida e’tibor qaratish lozim: 

1. Diniy ta’limni isloh qilish va zamonaviylashtirish. Yosh avlodga islom aqidasini 

ilmiy asosda, zamon ruhiga mos usulda o‘rgatish, ularning ongida mustahkam 

e’tiqod va tanqidiy tafakkurni shakllantirish zarur. 

2. Ommaviy axborot vositalaridan to‘g‘ri foydalanish. Internet va ijtimoiy 

tarmoqlarda sof islomiy g‘oyalarni targ‘ib etish, noto‘g‘ri diniy ma’lumotlarning 

oldini olish. 

3. Ma’naviy immunitetni kuchaytirish. E’tiqodiy soflik, halollik, bag‘rikenglik, 

mehr-oqibat kabi islomiy qadriyatlarni yoshlar ongiga singdirish orqali ularni 

g‘arbona iste’molchilik madaniyatidan himoya qilish. 

4. Dinlararo muloqotni rivojlantirish. Sof aqida yondashuvi boshqa din vakillariga 

nisbatan adolatli, tinchlikparvar va hurmatli munosabatni targ‘ib etadi, bu esa global 

tinchlik uchun muhim omildir. 

Natijada, sof aqida yondashuvi globallashuv jarayonida insonni e’tiqodiy 

beqarorlikdan, ma’naviy yo‘qotishlardan va g‘oyaviy tahdidlardan himoya qiluvchi, 

islom dinining asl mohiyatini asrab qoluvchi yondashuv sifatida o‘zining 

dolzarbligini yo‘qotmaydi[4, 42]. Globallashuv shiddat bilan kechayotgan bugungi 

kunda, har bir musulmon, xoh u olim, xoh oddiy fuqaro bo‘lsin, sof aqidani o‘z 

e’tiqodining asosi sifatida anglab, uni hayotining barcha jabhalarida qo‘llashi kerak. 

Chunki sof aqida nafaqat diniy tozalikni, balki insoniylik, adolat va ma’naviy 

barqarorlikni ta’minlaydigan ilohiy yo‘ldir. Xulosa qilib aytganda, globallashuv va 

diniy qadriyatlar o‘rtasidagi o‘zaro munosabat murakkab, ammo zarur tahlilni talab 

qiluvchi masaladir. Globallashuvdan to‘g‘ri foydalanish, diniy qadriyatlarni 

zamonaviylik bilan uyg‘unlashtirish va sof aqida mezonlarida e’tiqodni 

mustahkamlash orqali biz nafaqat o‘z milliy-ma’naviy o‘zligimizni, balki butun 

insoniyatning ruhiy barqarorligini saqlab qolishimiz mumkin. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

1. Mamatqulov, Z. Globallashuv va diniy tafakkur transformatsiyasi. – “Tafakkur” 

jurnali, 2020. 

2. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf. Aqoid ilmi. – Toshkent: Hilol-Nashr, 

2018. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

82 

3. To‘xtayev, A. Globallashuv va milliy o‘zlikni anglash. – Toshkent: Fan, 2015. 

4. Rasulov, Sh. Globallashuv jarayonlari va diniy qadriyatlar. – Toshkent: 

O‘zbekiston islom akademiyasi nashriyoti, 2021. 

GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA 

YECHIMLAR 

Yunusov Ramazonjon, 

Mir arab o‘rta amaxsus islom ta’lim muassasi  

3-kurs talabasi  

Annotatsiya: Maqolada globallashuvning yurtimizda inson ma’naviy hayoti va 

e’tiqodiga ta’siri, uning jamiyatni birlashtiruvchi ijobiy jihatlari hamda ma’naviy 

qadriyatlarga salbiy ta’siri tahlil qilinadi. 

Kalit  so‘zlar: Globallashuv, aqida, moturidiylik, Abu Mansur Moturidiy, Abu 

Hanifa, salafiylik, soxta salafiylik, Shavkat Mirziyoyev, ilmiy-tadqiqot markaz. 

Globallashuv – bugungi kunda bu tushuncha hayotimizning ajralmas bir 

bo‘lagiga aylangani hechkimga sir emas. Hozirda uning turli ko‘rinishlari bor. 

Avvalo, “Globallashuv”ning hayotimizda qanday ahamiyat kasb etishini 

o‘rganishimizdan oldin bu terminning qay usulda bizning jamiyatimizga kirib 

kelganini va bu jarayonda musulmon qatlami qanday o‘rin egallashini o‘rganishimiz 

kerak. 

Globallashuvga berilgan ta’riflar ko‘p. Unga qisqa ta’rif bermoqchi bo‘lsak, 

uni turli mamlakatlar iqtisodi, madaniyati, ma’naviyati, odamlar o‘rtasidagi o‘zaro 

ta’sir va bog‘liqlikning kuchayishi deyish mumkin. Globallashuv dastlab o‘tgan 

asrning ikkinchi yarmidan qo‘llanila boshlandi. Bu  jarayon insoniyatning o‘zaro 

aloqa, axborot va hamkorlik orqali yaqinlashuv jarayoni hisoblanadi. Uning salbiy 

tomoni bu “ommaviy madaniyat” namunalarining keng tarqalishi, mafkuraviy va 

diniy-ekstremistik xurujlar xavfining ortib borishi bilan ham ifodalanuvchi 

tushunchadir. Hozirgi paytga kelib dunyo mamlakatlari o‘rtasidagi o‘zaro ta’sir shu 

qadar kuchayib ketdiki, bu jarayondan to‘la chegaralanib olgan birorta ham davlat 

yo‘q, deb ishonch bilan aytish mumkin. Globallashuv bu shunday jarayonki, undan 

chetda turaman, degan mamlakatlar uning ta’siriga ko‘proq uchrab qolishi mumni 

buzish uchun harakatlar hisoblanadi. Vaholanki islom dini bizni hamjihatlikka, 

totuvlikka va ayniqsa tinchlikka buyurgan. Alloh taolo o‘izining kalomida shunday 

marhamat qiladi: “Va barchangiz Allohning arqoniga (Qur’oniga) bog‘langiz va 

bo‘linmangiz.”9  

 
9 Oli imron surasi 103-oyat. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

83 

Hozirgi davrga kelib globallashuv jarayoni yurtimizga turli sohalar singari 

diniy sohaga ham o‘z salbiy ta’sirini ko‘rsatmoqda. Xususan, aqida borasida 

insonlarga noto‘g‘ri tushunchalarni singdirishga urinishlar bo‘lmoqda. Taassuflar 

bo‘lsinki, hozirda ayrim nodon va ilmsiz yoshlar bu boradagi eng nozik masalalarni 

ko‘tarib, musulmonlar birligiga rahna solishga sababchi bo‘lmoqda. Bunday yoshlar 

dinda g‘uluvga ketib g‘ayridin uchun tushirilgan oyat va hadislarni noto‘g‘ri talqin 

qilish bilan musulmonlarni dindan chalg‘itish uchun qurol sifatida qo‘llashga 

harakat qilmoqda. Bu albatta bevosita aqida bilan bog‘liq jarayon hisoblanadi. 

Shunday pallada bu kabi globallashuvning salbiy ta’sirining qurboniga aylangan 

yoshlarni ogohlantirish va ularni bunday yo‘ldan qaytarish har bir ziyoli, 

ma’rifatparvar insonning vazifasi sanaladi. Avvalo bu o‘rinda ahli sunna val jamoa 

e’tiqodi, xususan, hanafiya mazhabi e’tiqodiy masalalarnibizgacha qusrsiz еtishiga 

hissa qo‘shgan buyuk olimlarimiz ilmiy me’rosini chuqur o‘rganish va ularni 

adashgan yoshlarga to‘g‘ri talqin qilish bilan o‘rgatmoqligimiz darkor. 

Imom Abu Mansur Moturidiy 10- imom, faqih va kalom ilmining еtuk 

olimlaridan biri. Sunniy e’tiqodidagi ikki yirik oqimlaridan biri bo‘lmish Moturidiya 

oqimining asoschilaridan hisoblanadilar. Imomning nasablarini Kamoliddin Qozi 

Bayzoviy mashhur sahobiy Abu Ayyub al-Ansoriy roziyallohu anhuga borib 

taqilishiga haqida naql qilganlar11. Imom Moturidiy “Hidoyat imomi”, “Hidoyat 

bayrog‘i” va “Musulmonlar aqidasini to‘g‘irlovchi” kabi bir qancha nomlar bilan 

mashhur bo‘lganlar. U kishi va shogirdlari aqidaviy maktab tashkil qilishdi va u 

Moturidiya aqidaviy yo‘nalishi deb atalib ketdi. Ba’zilar davo qilgani kabi u zot 

yangi din yoki yangi firqa olib kelmadi. Balki Ahli sunna sof aqidasini jamlab, 

sharhladilar. Bu ishda Abu Hanifa rahmatullohi alayhi qoldirgan ilmiy me’roslaridan 

foydalandi. Shu sababli bu aqidaviy maktabning ko‘pchiligini hanafiy mazhabidagi 

musulmonlar tashkil etadi. Hozirgi kunda musulmon ummatining yarmidan ko‘pi 

Moturidiya aqida mazhabiga ergashib kelmoqda. Yurtimizda hozirgi kunda olimlar 

tomonidan ajdodlarimizning hayoti va ilmiy merosi chuqur o‘rganilmoqda. 

Xususan, bu buyuk bobokalonimiz bo‘lmish Imom Moturidiy so‘nmas merosini 

o‘rganishda chuqur izlanishlar olib borilyapti. Bunga misol o‘laroq, prezidentimiz 

Shavkat Mirziyoyev tashabbuslari bilan 2020-yil 3-4-mart kunlari Samarqand 

shahrida “Imom Moturidiy va moturidiya ta’limoti: o‘tmish va bugun” mavzuidagi 

xalqaro konferensiya yuqori saviyada tashkil etildi. Unda 15 mamlakatdan 55 nafar 

taniqli ulamo, muftiy, moturidiyshunos ekspertlar, 100 nafar mahalliy olim va 

tadqiqotchi qatnashdi. Jumladan, Misr Bosh imomi, Al-Azhar majmuasi shayxi 

 
10Hijriy 240-333 Samarqand.  
3“Fiqh va aqidaga oid ixtilofli masalalar yechimi” O‘Mi nashri 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

84 

Ahmad Tayyib boshchiligidagi 19 nafar misrlik nufuzli diniy arbobning ishtiroki 

konferensiyaning xalqaro maqomini yanada oshirdi. Bunda tashqari, 2020-yil 11-

avgust kuni O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev tashabbusi 

bilan Imom Moturidiy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi tashkil etildi. Ushbu 

markazda alloma merosi chuqurlashtirilgan tarzda o‘rganilmoqda. Prezidentimiz 

Shavkat Mirziyoyevning bevosita tashabbusi bilan Samarqandda Imom Buxoriy 

majmuasi yonida moturidiylik ta’limotini o‘rganish maqsadida kalom ilmi maktabi, 

Qarshida aqida maktabi faoliyat olib bormoqda. 

Hozirgi kunda millatning sof e’tiqodiga xavf solayotgan tahdidlardan yana 

biri “ommaviy madaniyat”dir. Avvalo bu tushunchaning mohiyatnini anglamog‘imiz 

darkor. Bu tushuncha XX asr o‘rtalarida shakllangan bo‘lib, unga qisqaroq ra’rif 

beradigan bo‘lsak, bizga chetdan kirib kelayotgan, milliy va diniy qarashlarimizga 

yot ma’naviy va axloqiy illatlarni o‘z ichiga olgan xurujlar yig‘indisidir. Bu bevosita 

globallashuv jarayonining ildizlaridan biri hisoblanadi. Mana shunday yomon 

illatlar sababli ham ixtilof chiqaradigan toifalarning keyingi vaqtlarda ommaviy 

axborot vositalari orqali musulmon ummatini parokandalikka duchor etishga 

qaratilgan g‘oyalari tez suratda jamiyatga singdirilmoqda. Bunga misol o‘laroq 

keltiradigan bo‘lsak, hozirgi kunda keng tarqalgan ibora “Soxta Salafiylik” dir. Bu 

friqaning aqidasiga ko‘ra, Alloh yaratilganlarga xos olti jihatga ega. Uning jismoniy 

a’zolari bor. Allohga tashqaridan biror ta’sir bo‘lishi mumkin. Ular Allohga harakat, 

ya’ni joydan boshqa joyga ko‘chishni mansub qiladi. Imom Moturidiy va u kishining 

yo‘llarini tutgan olimlar qarashlariga ko‘ra esa, “U kabi hech narsa yo‘q”12 oyati 

asosida Allohga a’zolar mansub qilinmaydi. Ahli sunna e’tiqodiga ko‘ra, Alloh 

zamon va makonni yaratishdan oldin qanday bo‘lsa, ularni yaratgandan keyin ham 

shunday bo‘lib qolgan. Uning boshlanishi va nihoyasi yo‘q. Unga makon va zamon 

ta’sir o‘tkazmaydi, aksincha, ularning o‘zi Allohga muhtoj. Shu bois, Allohga 

makon, taraf, harakat, zamon, jism sifatini berish mumkin emas. Bu qarash nafaqat 

moturidiylikning qarashi, balki salaf olimlari va ulardan keyingi xalaf olimlarining 

ham fikridir.  Ana shunday aqliy va naqliy dalillar orqali ahli sunnaning sof e’tiqodi 

hisoblangan, Moturidiya yo‘nalishini saqlab uni nafaqat yurtimiz balki jamiki 

shunday salbiy xurujlar еtib borayotgan hudularga ham targ‘ib etish va musulmon 

olamining ustunlari hisoblangan  zotlarning ilmiy meroslarini o‘rganish va o‘rgatish 

bilan qalqon sifatida himoyalanish mumkin. Bunday keng ko‘lamli tashabbuslar 

hozirgi davrda eng ustuvor va dolzarb ilmiy-amaliy masalalar sirasiga kiradi. Zero 

So‘fi Allohyorning shunday so‘zlari bor: 

Aqida bilmagan shaytonga eldur, 

 
12 Shuro surasi 11-oyat 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

85 

Agar ming yil amal deb qilsa еldur.13 

Xulosa o‘rnida aytamizki hozirgi kunda globallashuvnig salbiy jihatlari 

hisoblangan ekstremizm, terrorizm, “ommaviy madaniyat” va “ommaviy axborot” 

kabi dolzarb turlari dunyo bo‘ylab keng tarqalmoqda. Bular esa ming yillardan beri 

ota-bobolarimiz amal qilib kelayotgan sof e’tiqodimizga va islomiy ilmlarining eng 

sharaflisi hisoblangan tasavvuf ilmiga ham o‘z ta’sirini ko‘rsatmasdan qolmayapti. 

Shu bilan birga dunyo bo‘ylab, xususan, bizning yurtimizdan ham bunday xurujlar 

ildiz otishi bilan birga bunga qarshi keng ko‘lamli ma’naviyat devorlari bo‘lmish 

islohotlar ham amalga oshirilib kelinmoqda. So‘zimning yakunida davlatimiz 

rahbari Shavkat Mirziyoyevning quyidagi so‘zlarini keltiraman: 

“Buyuk alloma va adiblarimiz, aziz-avliyolarimizning bebaho merosi, еngilmas 

sarkarda va arboblarimizning jasoratini yoshlar ongiga singdirish, ularda 

milliy g‘urur va iftixor tuyg‘ularini kuchaytirishga alohida e’tibor qaratishimiz 

kerak”.14 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati 

[1]  U. I.daminov "Aqidaparast oqimlar va tahdid" Tashkent: "Mumtoz so‘z", 2019.  

[2]  O‘. M. idorasi “Soxta salafiylarning buzg'unchi g'oyalari” hidoya, pp. 10-11, 

2021.  

[3]  I.Karimov "Yuksak ma'naviyat - еngilmas kuch" Toshkent : Ma'naviyat, 2008.  

[4]  T. v. t. m. S. A. Mansur "Qur'oni karim ma'nolarining tarjima va tafsiri" 

Toshkent, 2009.  

[5]  Ma'naviyat asosiy tushunchalar izohli lug'at, Toshkent: G'afur G'ulom, 2010.  

[6]  O‘. M. idorasi, Fiqh va aqidaga oid ixtilofli masalalar еchimi, Toshkent: 

Matbaachi, 2023.  

[7]  Shayx Muhammadsodiq  Muhammad Yusuf "Aqoid ilmi" Toshkent: Hilol-

Nashr, 2022.  

[8]  T. A. "Vayronkor g'oyalar va buzg'unchi mafkuralar" Toshkent: Turon, 2015.  

 

 

 

 

 

 

 
13 “Sabotul ojizin” kitobi. 
14 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyevning Oliy Majlisga Murojaatnomasidan. 2018-yil 28-

dekabr. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

86 

 

JAMIYAT TARAQQIYOTIDA SOF AQIDA VA TASAVVUF MASALALARI 

Nuriddinova Ruxshona Zehniddin qizi, 
 BuxDU Filologiya fakulteti talabasi, 

Ilmiy rahbar:, BuxDU Islom tarixi va manbashunosligi, 

falsafa fafedrasi o‘qituvchisi  

Vohidova Dilshoda Vohid qizi 

(91-444-10-86) 

Annotatsiya. Jamiyat taraqqiyotida zamonaviy globallashuv – sun’iy ong inson 

tafakkurining barcha qatlamlariga kirib borib, uning ma’naviy olamiga tubdan ta’sir 

ko‘rsatmoqda. Axborot oqimining cheksizligi va texnologik taraqqiyotning shiddati 

insonni ruhiy osoyishtalikdan, ichki uyg‘unlikdan tobora uzoqlashtirmoqda. Suniy 

ongni tabiiy ongga ta’sir etish jarayonida tasavvuf va sof aqida ta’limotlari inson 

qalbining izdan chiqqan muvozanatini tiklovchi, uni o‘z ma’naviy ildizlariga 

qaytaruvchi nurli manba sifatida alohida ahamiyat kasb etadi. Axborotlashgan 

jamiyatda sof aqida va tasavvuf masalalariga qaytish — bu o‘tmishga yuzlanish 

emas, balki ma’naviy kelajakni saqlab qolishdir. Chunki insoniyat taraqqiyotining 

har bir bosqichida eng yuksak kamolot — ruhiy uyg‘unlik va tafakkur tozaligida 

namoyon bo‘ladi. Tasavvuf va aqida inson mavjudligining eng chuqur ma’nosini 

ochuvchi, ma’naviy uyg‘onish sari yеtaklovchi eng yuksak tafakkur darajasi 

ekanligi kabi mulohazalar ushbu maqolada falsafiy tahlil etildi. 

Kalit so`zlar: Globallashuv, inson tafakkuri, ma’naviy dunyo, ruhiy muvozanat, 

tasavvuf, sof aqida, tafakkur yuksalishi, borliq mohiyati, ilohiy uyg‘unlik. 

XXI asr insoniyatni bir-biriga yaqinlashtirgan eng shiddatli jarayon — 

globallashuv davridir. Axborot oqimlari, madaniy ta’sirlar va g‘oyaviy tizimlarning 

chegarasiz aralashuvi natijasida qadimiy ma’naviy asoslar yangicha talqin va 

sinovlarga duch kelmoqda. Ayniqsa, islom tafakkurining ajralmas bo‘lagi bo‘lgan 

tasavvufiy qarashlar bugungi g‘oyaviy raqobat makonida nafaqat diniy e’tiqodning, 

balki milliy va ma’naviy barqarorlikning tayanch omili sifatida qayta 

o‘rganilmoqda. Globallashuv insonning o‘zini anglashi va e’tiqodiy mezonlarini 

baholashida yangi savollarni tug‘dirar ekan, sof aqida masalalari faqat kalom ilmi 

doirasida emas, balki sotsial-falsafiy va ma’naviy xavfsizlik muammolari bilan ham 

uzviy bog‘lanmoqda. Tasavvuf esa bugungi axborot bosimi, ma’naviy bo‘shliq va 

ruhiy bezovtalik sharoitida insonning o‘z “men”ini topish, komillik sari intilish 

hamda jamiyatni ruhiy muvozanatda ushlab turish imkoniyatlarini namoyon 

qilmoqda. Demak, globallashuv nafaqat iqtisodiy yoki texnologik jarayon, balki 

aqidaviy poklik, ma’naviy me`rosni asrash va ruhiy qarashlarni yangicha talqin 

qilish zaruratini kun tartibiga olib chiqayotgan murakkab hodisadir. Shu bois sof 

aqida va tasavvuf masalalarini bugungi davr munosabatida tahlil qilish — nafaqat 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

87 

diniy ehtiyoj, balki intellektual mas’uliyat va ilmiy zaruratdir. Shunday bo`lsa-da, 

bir holatni e`tiborga olishimiz darkor, bu ham bo`lsa – tasavvuf va aqidaning o`zi 

kishilar orasida turli tortushuvlarga sabab bo`lgan, bu so`zlarning ma`nolari ham ahli 

tasavvufning va boshqalarning orasida anchagina munozaralarga sabab bo`lgan. 

Chunki, ming afsuslar bo‘lsinkim, hijriy еttinchi asrdan keyin barcha islomiy 

bilimlar boshiga tushgan tanazzul tasavvuf va aqidani ham chetlab o‘tmadi. Zamon 

o‘tishi bilan tasavvufning surati buzilib, Islom ta’limotlaridan, shariat ahkomlaridan 

uzoqlasha bordi. [2.9] Sababi, tasavvufning asl ko‘rinishidan chekinishi biror-bir 

tasodifiy jarayon emas, balki turli tarixiy, ilmiy va ijtimoiy omillarning yig‘indi 

natijasidir. Avvalo, tasavvufning Qurʼon, hadis va kalom ilmidan ajralib, mustaqil 

yo‘nalishga aylanishi uning nazariy poydevorini zaiflashtirdi. Shu bilan birga, ilmli 

va taqvodor shayxlar o‘rnini saviyasi past, karomatparast “murshidlar” egallay 

boshladi. Siyosiy kuchlar esa tasavvufni ruhiy poklanish vositasi emas, ijtimoiy 

nazorat quroli sifatida ishlata boshladi. Natijada tasavvufning ichki ma’nosi o‘rnini 

xurofot, mahalliy irimlar va asossiz rivoyatlar egalladi. Tarkidunyochilik, 

mubolag‘ali zohidlik va karomatga ruju qo‘yish esa shariatdan asta-sekin 

uzoqlashishga olib keldi. 

Lekin bu holat XX asr oxiri – XXI asrga kelib yaxshi tomonga o`zgara 

boshladi, ya`ni bu davrga kelib musulmon dunyosida e’tiqodiy va ma’naviy 

uyg‘onish jarayoni keng ko‘lamda yuz bera boshladi. Uzoq yillar davom etgan 

mustamlakachilik, mafkuraviy bosim va diniy ta’limning cheklanishi natijasida 

so‘nib borayotgan diniy tafakkur, ayniqsa aqida va tasavvufga oid qarashlar qayta 

tiklana boshladi. Bu davr insoniyat tarixida nafaqat siyosiy mustaqillik, balki diniy 

o‘zlikni anglash va ma’naviy yangilanish davri sifatida muhim o‘rin tutadi. 

Mustaqillikka erishgan ko‘plab musulmon mamlakatlarida, xususan, Markaziy 

Osiyo hududida diniy erkinlik muhitining yaratilishi aqida va tasavvufga oid ilmiy 

izlanishlarning jonlanishiga sabab bo‘ldi. Qur’on, hadis, kalom va fiqh ilmlariga 

qayta murojaat qilinishi natijasida sof aqida masalalari yangicha tahlil etilib, 

e’tiqoddagi bid’at va xurofotlardan xalos bo‘lishga intilish kuchaydi. Shu bilan 

birga, tasavvufning shariatdan ajralmagan, asl manbalar asosidagi talqini tiklana 

boshladi. XX asrning o‘rtalaridan boshlab musulmon mamlakatlarida diniy ta’lim 

muassasalari va ilmiy markazlar faoliyati yo‘lga qo‘yildi. Natijada, tasavvuf endi 

faqat karomat va sirli tajribalar sifatida emas, balki axloq, ruhiy poklanish va 

ma’naviy komillik tizimi sifatida o‘rganila boshlandi. Bu davrda Ahmad Sirhindiy, 

Shah Valiyyulloh Dahlaviy, Bahouddin Naqshband, Ahmad Yassaviy kabi 

mutasavviflarning g‘oyalari qayta o‘rganilib, ularning soflikka, shariatga sodiqlikka 

da’vat etuvchi jihatlari yangidan qadrlana boshlandi. Globallashuv jarayoni 

insoniyat tafakkurida yangi savollarni tug‘dirgan bo‘lsa-da, ayni paytda tasavvufga 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

88 

nisbatan xalqaro miqyosda qiziqishning ortishiga ham sabab bo‘ldi. G‘arb va 

Sharqda ma’naviy bo‘shliq, ruhiy notinchlik kuchaygani sari tasavvuf insonni 

tinchlikka, ichki uyg‘unlik va mehr-oqibatga chorlovchi manba sifatida qayta kashf 

etildi. Shu tariqa, tasavvuf faqat diniy yo‘nalish emas, balki umuminsoniy 

qadriyatlar, ruhiy sog‘lomlik va ma’naviy muvozanat manbai sifatida tan olina 

boshladi. Bugungi kunda aqida va tasavvufning uyg‘un holda o‘rganilishi islom 

tafakkurining eng muhim yutug‘iga aylandi. Aqida insonning e’tiqodiy poydevorini 

mustahkamlasa, tasavvuf shu poydevor ustiga ruhiy komillik, axloqiy еtuklik va 

qalb pokligini quradi. Shuning uchun ham zamonaviy islomshunoslikda bu ikki 

yo‘nalish “e’tiqod va ma’naviyat tizimi” sifatida bir butun qaralmoqda. Umumam 

olganda, 20-asr oxiri va 21-asrda aqida hamda tasavvufga bo‘lgan qarashlar diniy 

erkinlik, ilmiy tadqiqotlar, global ma’naviy uyg‘onish va sof manbalarga qaytish 

jarayoni tufayli sezilarli darajada yaxshilandi. Bugungi kunda ular insonni faqat 

e’tiqodli emas, balki ruhiy barkamol, ma’naviy еtuk va tafakkurli shaxs sifatida 

tarbiyalashga xizmat qilmoqda.  

Endilikda, diniy poydevorimizning shunday pog`onaga еtishi uchun sezilarli 

hissa qo`shgan Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf hazratlarining 

“Tasavvuf haqida tasavvur” kitoblariga nazar solib mavzuga chuqurroq 

yondashadigan bo`lsak, bu jarayon aslida inson takakkurining kamolot yo`lini aks 

ettiradi. Masalan, kitobda shunday jumlalar keltirilgan, “Tasavvufning ta’rifidagi 

ixtilofga kelsak, u kishilarning suluk darajalaridagi martabalariga oiddir. Ularning 

har biri o‘z ehzosini o‘z maqomida tarjima qilgandir. Bu bilan o‘zidan boshqaning 

maqomiga qarshi chiqqan hisoblanmaydi, chunki haqiqat bittadir. U katta bog‘ga 

o‘xshaydi. Har bir solik bir daraxtning ostida turib, o‘sha daraxtni vasf qilgandir. Bu 

zinhor, bog‘da bundan boshqa daraxt yo‘q, degani emas. Ta’riflar qanchalik ixtilofli 

bo‘lmasin, ularning barchasi poklanish va taqvo martabasiga еtib boradi.” [2.34] Bu 

fikrning ichki g`oyasi va so`zlarning falsafiy uyg`unligiga qaraydigan bo`lsak, inson 

tafakkuri o‘z tabiati bilan cheksiz izlanish sari intiladi. U har bir narsa, har bir 

hodisada haqiqatni izlaydi, uni turlicha anglaydi va har safar yangi haqiqat jilvasiga 

duch keladi. Bu g‘oyalar esa inson tafakkurining o‘sish va kamolot yo‘lini 

ifodalaydi. Chunki insonning fikr doirasi tor bo‘lganida u haqiqatni faqat o‘z nuqtayi 

nazaridan ko‘radi. Ammo tafakkur kengayib, idrok yuksalgan sari u boshqacha 

qarashlarda ham Haqning jilvasini ko‘ra boshlaydi. Bu — fikriy kamolotning eng 

yuksak bosqichi, ya’ni inson o‘z “men”i doirasidan chiqib, borliqni umumiy birlik 

sifatida anglay boshlaydigan darajadir. Tasavvuf ahli bu holatni shunday izohlaydi: 

har bir solik o‘z maqomida Haqni his qiladi, lekin bu his-tuyg‘ularning barchasi 

yagona Haqiqatdan kelib chiqadi. Xuddi shunday, inson tafakkurining turli 

bosqichlari ham — bolalikdagi sodda idrokdan tortib, falsafiy tafakkurga qadar — 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

89 

bitta maqsad sari yo‘nalgan ruhiy sayohatdir. Demak, bugungi kungacha saralanib 

kelgan sof tasavvuf va aqidalar shunchaki diniy yoki ma`naviy g‘oya emas, balki 

inson tafakkurining o‘z-o‘zini anglash jarayoniga ham taalluqlidir. Har kim 

haqiqatni o‘z tajribasi, o‘z ruhiy holati orqali ko‘radi, ammo har bir anglash, har bir 

izlanish — kamolot sari qo‘yilgan bir qadamdir. Zero, tafakkur kamol topgan sari 

inson boshqalarni rad etmaydi, aksincha, ularning fikrida ham Haqning bir zarrasi 

borligini sezadi. Bu hol — fikriy еtuklik, ma’naviy ulg‘ayish, va haqiqatni ko‘p 

qirrali idrok etish darajasidir. Shunday qilib, inson tafakkurining kamolot yo‘li — 

Haqiqatga eltuvchi ko‘p yo‘llarning birlashish nuqtasidir.  

Xulosa qilib aytganda, zamonamiz globallashuv to‘lqinlari ichida inson 

tafakkuri mislsiz sur’atda o‘zgartirib bormoqda. Axborotning cheksiz oqimi, 

texnologik taraqqiyotning hukmronligi va moddiy qadriyatlar markazida 

aylanayotgan ong insonni asta-sekin ma’naviy ildizlardan uzoqlashtirmoqda. 

Shunday bir ruhiy beqarorlik manzarasida aqida va tasavvufning sof manbalari inson 

qalbiga muvozanat, tafakkurga tiniqlik, e’tiqodga esa sobitlik baxsh etuvchi eng 

yuksak ma’naviy tayanch sifatida namoyon bo‘ladi. Tasavvuf va aqida — bu ikki 

yo‘nalish aslida bir-birini to‘ldiruvchi ma’naviy poydevordir. Aqida — inson 

e’tiqodining aniqligi, Haqni bilishdagi qat’iylikni ifodalasa, tasavvuf — shu 

e’tiqodning ruhiy tatbiqi, uni qalbda his etish, yashash san’atidir.  

Foydalanilgan adabiyotlar: 

1. Mirziyoyev Sh.M. Yangi O‘zbekiston taraqqiyot strategiyasi. Toshkent: 

“O‘zbekiston” 2022 

2. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf.  Tasavvuf haqida tasavvur. 

Toshkent “Hilol-nashr” 2022 

“TA’VILOT AL-QUR’ON” ASARIDA BAG‘RIKENGLIKKA OID 

QARASHLAR 

Avazxo‘jayeva Nafisaxon  

O‘zbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi  

“Dinshunoslik” yo‘nalishi 4-kurs talabasi  

avazxojaevanafisaxon@gmail.com 

+998978000786 

Ilmiy rahbar: “Dinshunoslik va jahon dinlarini  

qiyosiy o‘rganish UNESCO” kafedrasi dotsenti v.b., PhD  

Mo‘min Mirzo Abdupattayev 

Annotatsiya. Mazkur maqolada Imom Abu Mansur Moturidiyning “Ta’vilot al-

Qur’on” asarida bayon etilgan bag‘rikenglik g‘oyalari tahlil qilinadi. Unda turli 

e’tiqod vakillariga nisbatan hurmat, adolat va tinch-totuvlik tamoyillari Qur’oni 

mailto:avazxojaevanafisaxon@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

90 

karim oyatlari asosida izohlanganligi yoritiladi. Shuningdek, muallif Moturidiy 

tafsirida “Dinga majburlash yo‘q” (Baqara, 256) oyati hamda Mumtahana surasining 

8-oyati sharhlari orqali e’tiqod erkinligi, insonni majburlashsiz iymon keltirishi 

lozimligi va musulmon bo‘lmaganlarga nisbatan adolatli munosabatni asoslaydi. 

Tadqiqotda “Ta’vilot al-Qur’on” asarining hozirgi davrda diniy bag‘rikenglik va 

dinlararo totuvlikni mustahkamlashdagi ahamiyati ilmiy jihatdan ko‘rsatib beriladi. 

Kalit so‘zlar: Imom Moturidiy, “Ta’vilot al-Qur’on”, bag‘rikenglik, e’tiqod 

erkinligi, adolat, dinlararo totuvlik, islom tafsiri, tolerantlik, Qur’on tafsiri, 

Moturidiylik ta’limoti. 

Hozirgi davrga kelib, dinlararo totuvlik va millatlararo hamjihatlik masalalari 

har doimgidan-da dolzarblik masalasi yuqori o‘rinda turibti. Islom dinining ikki 

asosiy aqidaviy ta’limotlaridan biri hisoblangan Moturidiylik ta’limotida ham 

bag‘rikenglik masalasida o‘zga e’tiqod vakillariga nisbatan chiroyli munosabatda 

bo‘lishlikka chaqirivchi bir qancha ma’lumotlarni ko‘rishimiz mumkin. O‘zbekiston 

Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev ta’kidlaganidek, “Moturidiylik 

ta’limoti ilm egallash jarayonida bag‘rikenglik g‘oyasi asosida inson aql-

zakovatining o‘rni va ahamiyatiga yuksak e’tibor qaratadi. Bu o‘z navbatida ushbu 

ta’limotning keng ommalashuvida muhim o‘rin tutgan. Bunday g‘oyalarga bugungi 

kunda ham insoniyat katta ehtiyoj sezmoqda”15 deya ta’riflar bilan bir qatorda ushbu 

ulug‘vor g‘oya Imom Moturidiyning “Ta’vilot al-Qur’on” tafsirida ham o‘z aksini 

topgan.  

Bag‘rikenglik  bu turli din va e’tiqod vakillarining o‘z diniy qarashlari, urf-

odatlari hamda e’tiqodidagi farqlarga qaramasdan, bir-biriga hurmat bilan 

munosabatda bo‘lishlik, tinch-totuv yashashlik va o‘zaro hamjihatlikda hayot 

kechirish tamoyilidir. Bu tamoyilga beqiyos hissa qo‘shgan bobomiz Imom Abu 

Mansur Moturidiy ta’limoti hali-hanuzgacha musulmon jamiyatlarda turli din va 

e’tiqod vakillari o‘rtasidagi ijobiy munosabatlarga sabab bo‘lib kelmoqda. 

Imom Abu Mansur Moturidiy “Imom al-Hudo”, “Imom al-mutakallimin” kabi 

sharafli nomlar bilan tilga olinadi. Olimning to‘liq ismi Abu Mansur Muhammad ibn 

Muhammad ibn Mahmud Hanafiy Moturidiy as-Samarqandiy bo‘lib, 870-yilda 

Samarqandning Moturid qishlog‘ida tavallud topgan. Alloma ilk ilm tahsilini 

Samarqanddagi “Iyoziy” madrasasida oldi. Alloma Subkiy Imom Moturidiy haqida 

shunday deydi: “U din asoslariga aqliy dalillar bilan mustahkam asos yaratdi va ahli 

sunnani og‘ish hamda tafriqadan himoya qildi.” Alloma 944-yilda vafot etdi va 

vasiyatiga ko‘ra, Samarqanddagi Chokardiza qabristoniga dafn etilgan. Abu Mansur 

 
15 Prezident Shavkat Mirziyoyevning 2016-yil 18-oktabrdagi Islom hamkorlik tashkiloti Tashqi ishlar vazirlari 

kengashi 43-sessiyasining ochilish marosimidagi nutqidan // https://president.uz/oz/lists/view/34  

https://president.uz/oz/lists/view/34


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

91 

Moturidiyning shoh asari – “Ta’vilot al-Qur’on” (“Ta’vilot ahlis-sunna”) Qur’oni 

karim tafsirining еtuk namunasi bo‘lib, allomaning yuksak tafakkur va ulkan 

iste’dod namoyondasi ekanini ko‘rsatadi. Ushbu tafsir va undagi ilg‘or g‘oyalar 

nafaqat o‘z davri uchun muhim bo‘lgan, balki bugungi kunda ham o‘z dolzarbligini 

yo‘qotmagan.  

“Ta’vilot al-Qur’on”da diniy bag‘rikenglik tushunchasiga o‘ziga xos 

yondashuvlar mavjud. Unda turli e’tiqod vakillari o‘rtasidagi tolerantlikni 

ta’minlash hamda iymon, amal, kufr, shirk, bog‘iylik va gunohkorning taqdiri kabi 

mavzulardagi noto‘g‘ri tushunish oqibatida kelib chiqadigan muammoli 

holatlarning oldini olishdagi ahamiyati keng yoritilgan. Ushbu masalalarning 

adashgan oqimlar tushunchalariga raddiya sifatida berilgani esa, musulmonlar 

orasida noto‘g‘ri aqidalarni tarqalishiga katta to‘siq bo‘lishiga xizmat qilib 

kelmoqda. Bu borada “Ta’vilot al-Qur’on” asarida bugungi kun uchun katta 

ahamiyatga ega g‘oyalarni uchratish mumkin, xususan kitobining 2-juzida 

keltirilgan “Dinga majburlash yo‘q” (Baqara, 256) mazkur oyatning tafsirida 

Imom Moturidiy: “Dinga majbur qilish yo‘q, ya’ni majburlash bilan qabul 

qilinadigan din din emas, hatto u iymon ham hisoblanmaydi”, – deb keltiradi. 

Imom Moturidiy bu еrda dinni faqat erkin va ixtiyor, shu bilan birgalikda 

ishonch va anglash bilan qabul qilish mumkinligini ham ta’kidlaydi. Olimning 

yondashuviga ko‘ra, iymon qalb ishi bo‘lib, kim dinni qabul qilgan bo‘lsa 

majburlash orqali emas balki ochiq-ravshanlikdan qabul qilgandir. Moturidiy 

keltirgan yana bir fikrga ko‘ra, mazkur oyatning nozil bo‘lish sababi ansorlardan 

bo‘lgan bir qavm haqidagi hodisaga asoslangandir. Ansorlar qabilasidan ba’zi oilalar 

bolalarini yahudiy ayollariga emizish uchun berishar edi. Islom dini Madinagacha 

yoyilib, ansorlar musulmon bo‘lishdi va keyinchalik yahudiylar qo‘lida qolgan va 

yahudiylik diniga e’tiqod qila boshlagan farzandlarini islomga majburan kiritmoqchi 

bo‘lishdi. Shunda: “Dinga majburlash yo‘q”, oyati nozil bo‘lishi ushbu voqea bilan 

bog‘liq ekani aytiladi16.  

Yuqoridagi oyat tafsirida ko‘rish mumkinki, Moturidiy hech qaysi insonni 

dinga majburan kiritish mumkin emasligini aytadi va Baqara surasidagi bu oyatning  

nozil bo‘lishiga ham o‘zga din vakillarini islomga majburlash holati sabab bo‘lgani 

haqidagi rivoyatni keltiradi. Din avvalo qalb amri bilan qabul qilinishi lozimligini 

ta’kidlaydi. Shuningdek, islomni qabul qilgan kishilar ham ibodatlarga 

majburlanmasligi, islom talablari va ko‘rsatmalarini iymon taqozosiga ko‘ra, 

ixtiyoriy bajarishlari kerakligini aytadi. Imom Moturidiy batafsil to‘xtalgan ushbu 

ma’lumotlar islom asoslariga ko‘ra har bir insonga e’tiqod erkinligi ta’minlanishini 

 
16Abu Mansur Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on. – Bayrut: Dor al-kutub al-ilmiyya, 2005. – J. 2. – B. 18-19. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

92 

namoyon etadi va bu bugungi kunda xalqaro huquqning umuminsoniy tamoyillariga 

ham to‘la mos tushadi.  

Qur’oni karimning Mumtahana surasida “Dinlaringiz to‘g‘risida sizlar bilan 

urush qilmagan va sizlarni o‘z diyorlaringizdan (xaydab) chiqarmagan kimsalarga 

nisbatan yaxshilik qilishlaringizdan va ularga adolatli bo‘lishingizdan Alloh sizlarni 

qaytarmas. Albatta, Alloh adolat qiluvchilarni yaxshi koʻradir” oyatini Imom 

Moturidiy Qu’ronning boshqa oyati bilan sharh qiladi. Alloma ushbu oyatni Moida 

surasining 8-oyati bilan quyidagicha sharhlaydi: “Biror qavmni yoqtirmaslik sizlarni 

adolatsizlik qilishga undamasin! Adolatli bo‘lingiz!”. Bunga ko‘ra olim dushmanlik 

sabab adolatsizlik qilish halol emasligini, va Alloh ta’kidlab qaytarganligi 

aytilmoqda. Shunday ekan, mazkur oyatdagi “qaytarish” fe’li “ularga nisbatan 

yaxshilik qilish”ga tegishli hisoblanadi.  

Mumtahana surasining 8-oyatini tafsirida Luqmon surasining 15-oyatidagi 

kabi “Ularga dunyoda yaxshi muomalada bo‘lgin” deb ta’kidlanishi, musulmon 

bo‘lmasa-da, yaxshilik qilishga amr etilishiga e’tibor qaratilgan. Shu kabi boshqa 

ma’noda uchrovchi “yaxshilik qilishingizdan... qaytarmas” oyatida ham “Sizlarni 

bundan qaytarmaydi, balki buyuradi” ma’nosini anglatishligini ko‘rishimiz 

mumkin. Yoki oyatning “sizlarga ruxsat etiladi” degan ma’noda bo‘lishi ham 

mumkin. Alloma Mumtahana surasining keyingi oyatining tafsirida ham, bir 

shaxsda kimgadir yaxshilik qilish va u bilan do‘stlashmaslik jamlanishi mumkin 

ekan, do‘stlashishdan qaytarilgan kishiga ham yaxshilik qilishga amr etilishi ham 

mumkin”17 deya insonlarga yaxshilik qilishlikni ta’riflaydi. Bundan kelib chiqadiki 

islom dinining muqaddas manbasi bo‘lmish Qur’onda, xossatan moturidiylik 

ta’limotida har bir musulmon, jamiyatdagi turfa xil millat va e’tiqod tarafdorlariga 

yaxshilik qilishi va chiroyli munosabatda bo‘lishiga ko‘plab dalillar mavjud.  

Xulosa o‘rnida, “Ta’vilot al-Qur’on” tafsirida qayd etilgan 18 ta islomga oid 

adashgan toifalarga raddiya berish davomida Abu Mansur Moturidiy islom dining 

asl maqsadi bo‘lgan tinchlikni asos qilgan holda oyatlarni sharhlagan va an’anaviy 

islom ta’limoti tarafdorlarining aqiydaviy qarashlari borasida ma’lumotlarning 

ahamiyatli jihatlarini bayon etgan. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

1. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on (Ta’vilot ahl as-

sunna). – Istanbul: Dar al-Kutub al-Islomiyya, 2005. 

2. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on. – Bayrut: Dor al-

Kutub al-Ilmiyya, 2005. – J. 2. 

 
17Abu Mansur Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on. – T.: “Hilol-nashr”, 2024. – J. 27-28 . – B. 507-508.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

93 

3. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on (2-juz). 

Tarjimonlar: Alouddin Hofiy va boshqalar. – Samarqand: Imom Buxoriy xalqaro 

ilmiy-tadqiqot markazi, 2021. 

4. Imom Abu Mansur al-Moturidiy. Ta’vilot al-Qur’on. – Toshkent: 

“Hilol-Nashr”, 2024. – (27–28-juz). 

5. Mirziyoyev, Sh. M. Yangi O‘zbekiston strategiyasi. – Toshkent: 

O‘zbekiston, 2021. 

6. Prezident Shavkat Mirziyoyev. 2016-yil 18-oktabrda Islom hamkorlik 

tashkiloti Tashqi ishlar vazirlari kengashining 43-sessiyasi ochilish marosimidagi 

nutqi. – URL: https://president.uz/oz/lists/view/34 (murojaat qilingan sana: 

28.10.2025). 

7. Subkiy, Tajuddin as-Subki. Ṭabaqat ash-shafi‘iyya al-kubra. – Qohira: 

Dar al-Hadith, 1992. 

8. Rasulov, A. Moturidiy ta’limotining falsafiy asoslari. – Toshkent: Fan 

nashriyoti, 2018. 

9. Ochilov, M. Islomda bag‘rikenglik g‘oyasi va uning zamonaviy talqini 

// O‘zbekiston islom akademiyasi ilmiy jurnali, 2020, №2. – B. 45–53. 

10. Qur’oni karim. Ma’nolar tarjimasi. – Toshkent: Hilol-Nashr, 2017. 

11. Azizov, A. Imom Moturidiy merosining bugungi ahamiyati. – 

Samarqand: Registon nashriyoti, 2022. 

12. Khalidov, A. A. Islamic Tolerance in Classical Tafsir Literature. – 

London: Routledge, 2015. 

13. Boboqulov, S. Imom Moturidiy hayoti va ijodi [Elektron resurs] // 

Muslim.uz. – URL: https://muslim.uz (murojaat qilingan sana: 28.10.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

https://president.uz/oz/lists/view/34
https://muslim.uz/


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

94 

2.SHO‘BA GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUF: NA’NAVIY MEROS 

VA ZAMONAVIYLIK. 

НАҚШБАНДИЯ ТАЪЛИМОТИНИНГ ИНСОНПАРВАРЛИК 

МОҲИЯТИ 

Наврузова Гулчеҳра Негматовна 

Бухоро давлат техника университети  

“Ижтимоий фанлар ва жисмоний маданият”  

кафедраси профессори, фалсафа фанлари доктори 

Тел: +998914117707 email: premium.progress@mail.ru 

 

Аннотация: Мақолада Бухорои Шарифнинг Еттинчи Пири Баҳоуддин 

Нақшбанд (1318-1389) томонидан асосланган Нақшбандия таълимотининг 

инсонпарварлик моҳияти манбалар асосида далилланган. 

Калит сўзлар: Тасаввуф, Баҳоуддин Нақшбанд, Нақшбандия, “Хилват 

дар анжуман”, “Дил ба Ёру, даст ба кор”. 

Ўзбекистон Республикаси президенти Ш.М.Мирзиёев 2025 йил 21 

апрелда “Фуқароларнинг виждон эркинлиги ҳуқуқи кафолатларини янада 

мустаҳкамлаш ҳамда диний-маърифий соҳадаги ислоҳотларни янги босқичга 

олиб чиқиш чора-тадбирлари тўғриси”да фармони қабул қилди.[1] Фармонда 

Қўмита, Ўзбекистон мусулмонлари идораси ҳамда Бухоро вилояти 

ҳокимлигининг Баҳоуддин Нақшбанд ёдгорлик мажмуаси маркази 

муассислигида Баҳоуддин Нақшбанд илмий-тадқиқот марказини ташкил этиш 

ва қуйидагиларни унинг асосий вазифалари этиб белгилаш тўғрисидаги 

таклифлари маъқулланди: 

а) буюк аждодимиз Баҳоуддин Нақшбанд ва нақшбандийлик тариқати 

алломаларининг юксак инсонпарварлик ғояларини илмий асосда ўрганиш, ёш 

авлодни бағрикенглик ҳамда ўзаро ҳурмат руҳида тарбиялаш мақсадида 

тарғибот ишларини олиб бориш; 

б) тасаввуф таълимоти тарихи ва унинг бугунги кундаги аҳамиятини 

илмий тадқиқ этиш, “Етти пир” алломалари ва азиз авлиёларнинг бой илмий-

маънавий меросини халқаро майдонда кенг тарғиб қилиш; 

в) нақшбандийлик таълимотининг эзгу ғояларини тадқиқ этиш учун 

илмий-назарий ва услубий масалаларга бағишланган анжуман, конференция, 

кўргазма, семинар-тренинг, танловлар ҳамда бошқа маданий-маърифий 

тадбирларни ташкил этиш; 

г) тасаввуф таълимотининг илмий асосланган ғояларини тарғиб қилиш, 

сохта тариқатчиликнинг олдини олиш бўйича тавсиялар ишлаб чиқиш. 

mailto:premium.progress@mail.ru


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

95 

Президентнинг Нақшбандия таълимотига алоҳида эътибор беришларига 

асос мавжуд. Бу таълимот инсонпарварлик моҳиятига эгадир. Янги 

Ўзбекистонда Учинчи Ренессанс пойдеворини барпо этиш учун маънавий 

меросимизни чуқур ва ҳар томонлама ўрганишимиз зарур. Президент 

фармонларига асосан Бухорода Баҳоуддин Нақшбанд илмий-тадқиқот маркази 

ташкил топди. Бу марказ Нақшбандия таълимотини илмий ўрганади.  

Нега Нақшбандия таълимотига махсус эътибор берилмоқда? Чунки 

Бухорои Шарифда Баҳоуддин Нақшбанд томонидан асосланган Нақшбандия 

таълимоти бошқа тасаввуфий тариқатлардан ҳам назарий, ҳам амалий 

жиҳатдан ижобийлиги билан фарк қилади.[8, 91-97 б.] Бу таълимот 

инсонпарварлик тамойилларига асослангандир.[8, 146-150 б., 6] Бу нималарда 

кўринади?  

Нақшбандия таълимотида инсон олий илоҳий хилқат сифатида 

қандрланади ва унга инъом этилган барча неъматлар ҳадди, меъёрида 

эканлиги, унинг эҳтиёжи уйғунлиги эътироф этилади. Инсон тана, руҳ, нафс, 

ақл ва қалбдан яратилган вужуддир. Нақшбандия бу илоҳий неъматларни 

эҳтиёжлари даражасида фойдаланиш лозимлиги ва уларнинг имкониятларидан 

самарали фойдаланиш унинг камолотига ёрдам беради деб уқтиради.[5, 9, 10]  

Инсон тана ва руҳи ўзаро диалектик боғланган. Инсон вужудини 

имкониятларини англаш, ўзини билиши лозимлиги тушунтирилади. Ҳар бир 

инсон танасидаги узвлар имкониятини ва моҳиятини англаб ундан тўғри 

фойдаланиш инсон камолоти учун зарурдир. Баъзи бир тасаввуфий 

таълимотларда тана инкор этилади. Унинг истаклари эътиборга олинмаслик 

уқтирилади. Нақшбандия таълимотида эса тана инкор этилмайди. Аксинча уни 

қувватларидан руҳ, нафс, ақл, қалб ва латоифларнинг камолоти учун 

фойдаланиш зарурлигини уқтиради.  

Нақшбандия таълимотида нафс инкор этилмайди, аксинча уни 

тарбиялашга махсус эътибор берилади.[7] Нафс руҳ асосида танада вужудга 

келади. Нафс истаклари тана эҳтиёжларидир. Бу эҳтиёжларга меъёрида 

муносабатда бўлиш лозим. Нақшбандия таълимоти аммора нафсга қарши 

туришни, уни тарбиялаб мутмаъина – хотиржам нафс даражасига етказиш 

кераклигини уқтиради. Бу таълимотда мутмаъина нафси меъёрдаги нафсдир. 

Уни тарбиялаш натижасида инсон камол топади ва унинг нафси розия, марзия, 

сафия даражасида юксалиб инсонда валийларга хос ҳолатларни вужудга 

келтиради.  

Нақшбандия таълимотида инсонга берилган барча имкониятлар эзгулик 

йўлида сарфланиши лозим ва шу билан бирга уни истакларини инкор этмаслик 

керак. Бунга далил Нақшбандия тариқатида хилват, узлат инкор этилган. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

96 

Нақшбандия тариқатининг асосий тамойили “Хилват дар анжуман” – 

“анжуманда хилватддир”. Бу эса инсонга оилали бўлиш, ота-онаси, қон-

қариндоши ҳақларини адо этиш, меҳнат қилиш, жамият талабларига уйғун 

яшаш имконини беради. Таълимотнинг “Дил ба Ёру, даст ба кор” – “Қалб 

Оллоҳ билан, қўл меҳнатда” шиори инсонни мукаммал ҳаракат ҳолатида 

бўлишда имкон беради. Инсон қалбида иймони билан холис, Оллоҳ розилиги 

учун шукроналик билан эзгу ишларни қилишга рағбат қилади. Баҳоуддин 

Нақшбанд нақшбандиянинг бу хусусиятини таърифлаб қуйидаги мисраларни 

айтганлар: 

Аз дарун шав ошнову, аз берун бегонаваш, 

Ин чунин зебо равиш, кам мебувад андар жаҳон.[3, 121 б.] 

Мазмуни: 

Ботинан, ичдан қалбинг билан Оллоҳга ошно бўл, уни хуфия зикр эт, 

дилда Ёр – Оллоҳ бўлсин. Зоҳиран, ташқи томондан бегонадай, яъни ҳамма 

билан бир хил бўл, ўзингни кийиминг, бошингдаги нарсалар билан ўзгалардан 

фарқ қилмай юр.  

Бундай зебо – гўзал равиш жаҳонда кам топилади. Чунки бу равиш 

холис, пок, ҳалол фақатгина Оллоҳ ризолиги учундир.  

Нақшбандия таълимотининг инсонпарварлик хусусиятлари яна 

шундаки, инсонни ҳалолликка ундайди. Ҳалол луқма, ҳалол кийим, ҳалол 

манзил ва ҳалол муносабат бу таълимотнинг асосидир. Нақшбандия 

таълимотида инсоннинг вужудининг барча имкониятлари эзгуликка равона 

этилиши билан бирга унинг ақлу шуури қалб амрига бўйсиниши, нафсини 

бошқаришига хизмат қилиши лозимлиги таъкидланади. Бу мазмунда манбада 

қуйидаги мисралар келтирилган: 

Зери девори вужуди ту бувад ганжи гуҳар, 

Ганж зоҳир шавад гар зи миён бархези.[3, 152 б.] 

Мазмуни: 

Вужудинг девори остида гавҳар хазинаси мавжуд, 

Бу хазина сен ўртадан кетгандан кейин, яъни нафсингни бошқариб пок 

бўлгандан кейин зоҳир бўлади. 

 

Инсон нафсини бошқариб холис ҳалол меҳнат қилса вужуди илоҳий 

нурга айланади ва унинг камолотига хизмат қилади.  

Баҳоуддин Нақшбанд рубоийларида бу мазмунда қуйидагича ёзилган: 

Ё Раб, Ту Карими карамат ом бувад, 

Инъоми Ту бар халқи жаҳон том бувад. 

Ту соҳиби жудду карами, ман муфлис, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

97 

Инъом намо гар вақти инъом бувад.[2, 49 б., 4, 18 б.] 

Мазмуни: 

Роббим Сен Каримсан караминг ҳаммагадир, 

Сенинг инъоминг жаҳон халқига мукаммалдир. 

Сен саховат ва карам соҳибисан, биз муфлисмиз, 

Инъом этгин имъон вақти бўлса агар. 

Нақшбандия инсонни фаол ҳаёт тарзи руҳида тарбиялайди. Тариқатдаги 

“Даст ба кор” шиори ўзгаларни оғирини енгил қилиш, бировга юк бўлмаслик, 

озор бермаслик, ҳалоллик, тамадан йироқ бўлиш, Оллоҳ берган ризқига рози 

бўлишга ундайди. Бу шиор инсонларда меҳнатсеварлик, Оллоҳга таваккал 

қилиб фаол бўлишга чорлайди. Баҳоуддин Нақшбанднинг биринчи шогирди 

Алоуддин Аттор нақл этишларича, устози қуйидаги ҳадисни кўп 

такрорлаганлар: “Ибодат ўн қисмдан иборат, унинг тўққиз қисми ҳалол учун 

ҳаракатдир, бир қисми қолган ибодатлардир”.[3, 83 б.] Бу ҳадисни Баҳоуддин 

Нақшбанд суҳбатларда кўп такрорлаганлар ва ҳалол бўлишга буюрганлар. [6] 

Ҳозирги кунда ҳам тадбиркорлик ишлари кенгаймоқда. Аммо, ҳалол 

тадбиркорликка барака бўлишини англамаган ҳолда фаол бўлишлари ва 

ўзларини фойдаларини кўзлашлари ёмон оқибатларга олиб келмоқда.  

Нақшбандия таълимоти Қуръон ва Ҳадисларга асосланади. Қуръони 

Каримда “Наҳл” ва “Намл” суралари бор. Асалари учиб барча гуллардан 

нектарини териб асал қилиб инсониятга бағишлайди. Нақшбандлар ҳам 

асалари каби эзгу ишларни қилишлари ва инсониятга хизматда бўлишлари 

лозим. Чумоли ҳам меҳнаткаш, аммо, фақат ўзи учун ҳаракатда бўлади. 

Нақшбандлар бундай инсонларни қоралайдилар.  

Нақшбандия таълимоти “Ақраб-ут-тариқ” – “Энг яқин йўл” деб ёзилган. 

Чунки бу меъёрдаги инсон камолотининг йўли бўлиб уни ғафлат уйқуйидан 

уйғотиб мушоҳада, тафаккур қилиб, ўз-ўзини англашга ёрдам беради.  

Хулоса қилиб айтиш мумкинки, Нақшбандия таълимотидаги 11 тамойил 

инсон камолотига ёрдам беради.[11, 32-42 б.] Бу тамойиллар инсонни нафас 

олиш, кўриш, юриш, нафс, қалб, тафаккур қилиш, хотира, хаёл, ботинни 

бошқариш қувватларини “Ҳуш дар дам”, “Назар бар қадам”, “Сафар дар 

Ватан”, “Хилват дар анжуман”, “Ёдкард”, “Бозгашт”, “Нигаҳдошт”, “Ёддошт” 

рашҳалари орқали бошқаради ва эзгуликка равона этиш услубларини ўргатади.  

“Вуқуфи замоний”  - вақтни асраш, уни қадрлаш, “Вуқуфи адади” -  

тавҳид, борлиқни ягона асосини англаш ва унга муҳаббат билан назар қилиш, 

“Вуқуфи қалбий” - қалбни поклаш, уни Оллоҳ назаргоҳи ва манзилига 

айлантириш услубларини ўргатади.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

98 

Нақшбандия таълимоти инсонни камолотга етказишнинг энг яқин, 

мақбул, меъёрдаги йўлидир.  

ФОЙДАЛАНИЛГАН АДАБИЁТЛАР РЎЙХАТИ: 

1. Ўзбекистон Республикаси президенти Ш.М.Мирзиёев 2025 йил 21 

апрелдаги “Фуқароларнинг виждон эркинлиги ҳуқуқи кафолатларини янада 

мустаҳкамлаш ҳамда диний-маърифий соҳадаги ислоҳотларни янги босқичга 

олиб чиқиш чора-тадбирлари тўғриси”да фармони. 

  ۱۹۹۸مرتب و شارح محمد قصوری اردوبازار لاهور الدينية پيليکيشنز    رباعيات خواجه نقشبند  .2

صحيفه  ۱۸۴  

3. Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али. Мақомоти Хожа 

Баҳоуддин Нақшбанд / Форсийдан таржимон, сўз боши, изоҳ ва луғат 

муаллифи Маҳмуд Ҳасаний. – Тошкент: Ўзбекистон, 2019. – 335 б. 

4. Баҳоуддин Нақшбанд. Рубоийлар. Бухоро: “Дурдона” нашриёти, 

2023 – 84 б.  

5. Баҳоуддин Нақшбанд. (Манбалар таҳлили). Тўплаб нашрга 

тайёрловчи, мақола, изоҳ ва шарҳлар муаллифи. Г. Н. Наврўзова. Т.: “Sano 

standart” нашриёти, 2019. 256 б. 

6. Баҳоуддин Нақшбанд. Ҳикматли сўзлар. Bahouddin Nakshband. Words 

of wisdom. Ҳикматли сўзларни тўпловчи ва мақолалар муаллифи. Г. Н. 

Наврўзова, Ҳикматли сўзларни инглиз тилига таржима этувчи З. Расулов. 

“Sadriddin Salim Buxoriy”. “Durdona” nashriyoti. 2020. 52 б. 

7. Наврўзова Г.Н. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол 

инсон тарбияси. – Тошкент: Фан, 2005. – 233 б. 

8. Наврўзова Г.Н. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти ва маънавий 

мероси. – Т.: Фан, 2021. – 244 б.  

9. Наврўзова Г.Н. Нақшбандия – ҳушёрлик йўли. Т.: Фан, 2024. 184 б. 

10. Наврўзова Г.Н. Нақшбанд рубоийлари фалсафаси. Т.: Фан, 2025. 184 

б. 

11. Фахруддин Али Сафий. Рашаҳоту айнил-ҳаёт («Обиҳаёт 

томчилари»): тарихий-маърифий асар / Табдил қилувчилар, нашрга 

тайёрловчилар: М.Ҳасаний, Б.Умрзоқ. Масъул муҳаррир:  Б.Умрзоқ (ЎзРФА 

Абу Райҳон Беруний номидаги Шарқшунослик институти). – Т.: Абу Али Ибн 

Сино номидаги тиббиёт нашриёти, 2004. – 536  б. 

 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

99 

ТАСАВВУФ ТАЪЛИМОТИ – ИЖТИМОИЙ БАРҚАРОРЛИК ОМИЛИ 
 

Шарипова Ойгул Турсуновна 

БухДУ Ислом тарихи ва манбашунослиги, 

 фалсафа кафедраси профессори,ф.ф.д. 

(DSc)“Жўйбори Калон” аёл қизлар, ўрта 

 махсус ислом таълим муассасаси директори 

 

Аннотaция. Мазкур мақолада инсоният тафаккурининг бебаҳо бойлиги 

ҳисобланган тасаввуф таълимоти, тариқатлар, мазкур таълимотнинг 

вазифалари, мақсади, унинг жамият ҳаётидаги ўрни, жамиятни 

барқарорлаштиришдаги ўзига хослиги ифодаланган. Миллий қадриятларни, 

урф-одатларни, тарихий, маданий - маърифий меросни тиклаш улуғ 

мутафаккирларимизнинг таълимотларини ўрганиш, илмий-  назарий жиҳатдан 

таҳлил қилиш шу асосда туғилган фикр ва мулоҳазаларни ёшлар онгига 

сингдириш, Ўзбекистонда тарбия ишларини тўғри йўлга қўйиш учун дунёвий 

таълим ютуқларини жорий этиш билан бирга маънавият оламининг муқаддас 

китоби ва рисолалари, тасаввуф илмининг намояндалари асарларидан илмий 

равишда кенг фойдаланиш лозимлиги ифодаланган. 

Калит сўзлар: тасаввув, тариқат, жамият, барқарорлик, беқарорликмиллий 

қадриятлар, Хожагон тариқати, ибодат, поклик, сўфийлар, руҳий ва ахлоқий 

камолот.  

Мустақиллигимизнинг 34 йиллиги нишонланди. Ушбу муддатда 

қанчадан-қанча улуғвор ишлар амалга оширилди.   Ўзбекистоннинг иқтисодий 

тараққиётида, халқимизнинг ҳаётида, давлатимизнинг сиёсий ҳаётида туб 

ўзгаришлар бўлди. Халқимиз ўзининг буюк келажагини яратмоқда. Уни 

яратишда улуғ аждодларимиз буюк файласуфлар, дин арбоблари, буюк 

мутасаввиф донишмандлар, улуғ алломалар таълимотини ўрганиш 

имкониятига эга бўлдик. Асрлар мобайнида халқимиз сақлаб келаётган 

умуминсоний, миллий ва маънавий қадриятларни илмий тадқиқ қилиб, 

ривожлантиришга янги имкониятлар яратилди.  

Миллий қадриятларни, урф-одатларни, тарихий, маданий - маърифий 

меросни тиклаш улуғ мутафаккирларимизнинг таълимотларини ўрганиш, 

илмий-  назарий жиҳатдан таҳлил қилиш шу асосда туғилган фикр ва 

мулоҳазаларни ёшлар онгига сингдириш, Ўзбекистонда тарбия ишларини 

тўғри йўлга қўйиш учун дунёвий таълим ютуқларини жорий этиш билан бирга 

маънавият оламининг муқаддас китоби ва рисолалари, тасаввуф илмининг 

намояндалари асарларидан илмий равишда кенг фойдаланиш лозимлиги 

доимо таъкидланади. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

100 

Тасаввуф инсоншунослик таълимоти сифатида инсониятни 

тарбиялайдиган, уни тўғри йўлга бошлайдиган, жамиятда барқарорликни 

вужудга келишига, ёшларни баркамол қилиб тарбияланишларига хизмат 

қиладиган буюк таълимотдир.     Тасаввуф-бу инсоннинг руҳияти ва маънавий  

оламидаги жараён бўлиб, инсонни руҳий ва аҳлоқий камолотга етказувчи бир 

илмдир. Тасаввуфнинг мавзуси-ҳаққa етишиш учун нафсни тийиб, ахлоқни 

гўзаллаштириш бўлиб, унинг мавзусини инсон руҳи, хулқи ва руҳоний 

тузилиши ташкил қилади. 

 Яқин ва Ўрта Шарқда IX аср бошларига келиб, тасаввуфнинг назарий ва 

амалий асослари ишлаб чиқилди. Бу даврда сўфийларнинг амалий-руҳий 

машқлар орқали ўз-ўзини тарбиялаш ва чиниқтириш тадбир усуллари 

шаклланди. Шариат, тариқат, маърифат, ҳақиқат деган тушунчалар юзага 

келиб, тасаввуфнинг ушбу тўрт қисмга оид  қарашлар мажмуи тузилди. 

Тасаввуф алоҳида мазҳабий илм ва амал сифатида қарор топди. 

Марказий Осиёда тасаввуфнинг кубровия, яссавия, хўжагон-

нақшбандия йўналишлари вужудга келди ва аҳолининг турли табақалари 

орасига кириб борди. Тасаввуф, хусусан, хўжагон вакиллари Марказий Осиёда 

Темур ва темурийлар, сўнгроқ Ҳиндистондаги Бобурийлар давлатида катта 

эътибор қозонди. Тасаввуф тарихи, унинг турли ўлкаларда намоён бўлиши, 

мақсад-маслаги, мазмун-моҳияти, тамойиллари, йўл-йўриқлари, фалсафа, 

адабиёт, маънавиятга бевосита таъсири каби масалаларга кўплаб тадқиқотлар 

бағишланган.    

 “Тариқат” арабча сўз бўлиб, “усул”, “йўл”, “маслак”, “сўфийлик йўли” 

маъноларини англатади. 

 Тариқат аҳли-сўфийлардир. Шайх Воиз Кошифийнинг «Футувватномаи 

султоний» асарида ёзилишича, тариқат маъноси «рост, тўғри йўл»дир. Тариқат 

аҳли, яъни сўфийлар эса уч нарсада: дам, қадам, карамда ўзгаларга  ибрат 

бўлишлари лозим. Яъни кераксиз-ўринсиз гаплардан тийилмоқ-дам, беҳуда 

ишларга қадам қўймаслик-қадам, зарурий пайтда ёрдам бериш-қарам 

ҳисобланади. 

 Тариқатнинг асл моҳияти ибодат ва поклик бўлганлиги учун мазкур 

мазҳаб дину исломга зид эмас. Тариқат башарий вужуддан қутилиб, руҳий 

камолотга муяссар бўлиш орзуси, яъни инсонийлик, илоҳийлик ҳақиқатини 

топишдан иборатдир. Шу маънода, Абдухолиқ Ғиждувоний acос солган 

хўжагон   тариқатининг ҳам асосини муқаддас исломий манбалар ташкил этган 

бўлиб, ўзига хос маънавий-ахлоқий қадриятларга асосланган таълимотдир. 

  “Тариқат”нинг маъноси илоҳий маърифатни эгаллашга бел боғлаган 

кишининг руҳий-аҳлоқий камолот йўли экан, уни тасаввуфнинг амалий қисми 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

101 

деб таърифлайдилар. Чунки пир - муриднинг қоидалари, одобига риоя этиш, 

солик бажариши керак бўлган йўл-йўриқлар ва бошқа усуллар шунинг ичига 

киради. 

 Биз қуйида устозимиз Ўзбекистонда хизмат кўрсатган фан арбоби, 

фалсафа фанлари доктори, профессор Болтаев Муҳаммад Назаровичнинг 

тасаввуф таълимоти борасидаги фикрларини келтирмоқчимиз. 

“Сўфийлар руҳоният оламининг улуғ сиймолари бўлиб, инсоният учун 

ҳақиқий, абадий ҳаёт йўлидаги улкан машъалдирлар. Улар жаҳонда шон-

шуҳрат қозонган, ҳақ йўлини ошкор этган башарият раҳнамоларидирлар.   

 Аслида тасаввуф мавҳум фикрлаш, мантиқий тафаккур эмас. У кенг 

маънода Мутлақ ҳақидаги фалсафий таълимот, амалий тариқатдир. Тасаввуф 

инсон миясини қуруқ, маъносиз ғоялар билан тўлдириш билан эмас, у 

дунёқарашни тубдан ўзгартиришга интилади. Кўпчилик одамлар турли 

фикрларга дуч келадилар, аммо ҳамиша ҳам ҳақиқатни тўлиқ англаб 

етмайдилар. Инсонни фикрлар эмас, борлиқдаги Мутлақ ҳақиқат 

ташвишлардан қутқазади. Шунинг учун ҳақиқат фикрлар эмас, балки 

кечинмадир. 

 Тасаввуф-фикрлар тизимини ижод қилиш бўлмай,  амалий тариқaтдир. 

Қадимий донишмандлар айтганидек, тасаввуф- алхимия (алкимё) бўлиб, уни 

одам тушуниб олса, у одамни Мутлақ ҳақиқатга, Олий ҳақиқатга эриштиради. 

 Тасаввуф-муайян кечинмага ета олиш учун амалга оширилган шахсий 

тажриба, ўз-ўзлигини билиб олиш  тажрибасидир. Инсоннинг  мана шу 

кечинмага етиши белгилаб қўйилган. Одам пайпаслайди, ҳис этади. Унинг 

изланиши ҳақни қалбий, руҳий кўз билан кўришда хотима топади. Тасаввуф бу 

ҳақни одам томонидан кўнглининг қаъридаги негизи, ядросининг кечинмаси, 

уни руҳий “наззора этиши” - дейди Алишер Навоий. Ҳақ ким қаерда эмас. Ҳақ 

шу ерда, тозаланган, софланган қалб, кўнгилдаги нафас олувчи, пульсatsiя 

этувчи, англовчи абадий мавжудот – Ҳақ одамнинг ҳамма амалиёти: фикрлар, 

сўзлари, ишларидан воқиф, хабардор. 

 Сўфийлар фикрлашга, мантиқий тафаккурга ишонмайдилар: ўз 

кўзларига ишонадилар. Уларнинг айтишича, ҳақиқий диний эътиқод - кўриш, 

руҳий назорат этишдир. “Ким ўзга нарсаларни билиб олган бўлса, у 

донишманд, ҳаким”,-дейди машҳур сўфийлардан бири. Олим  бўлиш осон, 

донишмандлик, ҳакимлик бу дадиллик, мардликни талаб этади. Нима учун бу 

дунёда ўзини билиб олиш, шижоат, жасурликни талаб этади? Бунинг сабаби 

бор. Агар сиз кўнглингизга, ботинингизга руҳий кўз билан назар қилсангиз,  

тирик, умумий марказни кўрасиз, у ерда ҳеч қандай шахсийлик, ҳеч қандай 

“менлик” йўқ. Мана шу ҳолат қўрқувни туғдиради. Сиз, сўфийларнинг сўзи 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

102 

билан айтганда, ўзлигингизни йўқотасиз, ўз аслини билиб олишда одам ғойиб 

бўлади. Бунда ичкаридаги ҳақиқий Абадий Мавжудот -  шоҳид. Бу шоҳидни 

“мен” доирасида чегаралаб қўйиш мумкин эмас. Бу - соф борлиқ.[1:3-7] 

Ҳақни излаш, уни билиб олиш ва васлига етишнинг энг муҳим 

шартларидан бири ҳар қандай ёмон, ярамас хислатлардан қутулиш ва яхши 

хислатларга, сўфий ибораси билан айтганда, мақтовли сифат, фазилатларга эга 

бўлиш ҳисобланади. Ҳақнинг маскани инсоннинг ўз қалби, кўнглида. Шунинг 

учун сўфийлар, жумладан, Абдухолиқ Ғиждувоний айтганларки, бу дунёдаги 

кўпликнинг ягоналик жиҳатини англаган, кўрган киши Ҳаққа яқинлашади. 

Кимки кўплик оламида ягоналикни кўрса, кимки саноқсиз жонларда ягона Руҳ, 

жонни кўрса, кимки турли шакллар оламида  ягона  Мутлақ Вужудни пайқаса, 

у абадий оромлик ҳолатига етади. 

 Ҳақ васлига етишга интилиш, Худони васлига етишни  яшаб туриб, бу 

дунёдаги нарса ва ҳолатлар билан амалга ошириш мумкин ёки тўла тарки дунё 

эта туриб, зоҳид дарвеш бўла туриб, Ҳақни англаб, билиб олиш ҳам мумкин. 

 Улуғ сўфий Хўжайи Жаҳон баланд мартабали, ўзгаларга фақат яхшилик 

қилувчи инсон бўлганлар. 

 Барчага яхшилик қилиш, фикрида, сўзда ва амалда ҳам хайрли  бўлиш 

йўли билан бу дунёдаги  ҳаётни юксалтириш, ҳақиқий инсоний мартабага ета 

олиш мумкин. 

 Каҳру ғазаб, зулму ситам, худбинлик-инсонийликдан узоқлашиш, 

илоҳийликдан четга чиқиш демакдир. Бу ҳақда улуғ инсонпарвар 

Ғиждувонийнинг қуйидаги мисралари диққатга сазовордир:  

                       Аз хислати бад агар музаҳҳаб боши, 

                       Бо халқи жаҳон жума уаддаб боши, 

                       Бо неку бади жаҳон ба раҳмат мебош. 

                       То назди Худо абди муқарраб боши. .[2:7] 

  

Таржимаси: 

           

        Агар ёмон хислатлардан тозаланган, софланган бўлсанг, 

        Жумлаи жаҳон халқига нисбатан адабли, хайрли бўласан, 

        Жаҳон яхши-ёмонларига нисбатан меҳрибон, раҳмдил   

        бўлгил, 

        Ўшанда Худо олдида унга яқин банда бўла оласан. 

 

Ахлоқий қоида ва қонунлар одамнинг ҳақиқий инсон бўлиши, маънавий-

руҳий юксалиши, илоҳий оламга яқинлашиши ва Ҳақ сифатларини ўзида 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

103 

мужассамлаштириши учун қай даражада лозимлиги ва аҳамиятини тасаввуф 

аҳлининг буюк сиймолари ўз асарларида ҳар томонлама ва муфассал баён 

этганлар.  

Тасаввуфда  соликнинг руҳий маънавий босқичларини қуйидагилардан 

иборат қилиб қўйган: 1.Тавба 2.Ирода 3. Муриднинг шайхга эҳтиёжи 4.Зикр 

5.Ҳалоллик 6.Ҳаж мартабаси 7.Дарвешлик одоби 8.Зуҳд  9.Аллоҳни таниш 

10.Нафс сифатлари 11.Қалбнинг саломатлиги 12.Сабр ва ризо 13.Муроқаба ва 

мусоҳаба 14. Муҳаббат ва сидқ 15.Таслим ва тавфвиз 16.Шукр ва таваккул 17. 

Аллоҳ Таоллоҳнинг маърифати 18. Ихлос ва риё 19. Илоҳий ахлоқ 20. 

Мушоҳида ва муоина 21. Хирқа маъноси 22. Кечки ибодат 23. Йўл масаласи. 

  Тасаввуфда қоронғилик ҳижоби билан қуршаб олинган дунёни нуқул 

ёмонликдан иборат деган одам учун, Коинот дўзах шаклида намоён бўлади, 

ўзгача яшаш, ҳаёт хурсандчиликларига интилувчи одам учун олам жаннатга 

айланади; ҳақиқий комил инсон, авлиё ва сўфийлар учун зоҳирий, жисмоний, 

моддий дунёнинг ҳамма мавжудотлари фоний бўлади ва охир оқибатда руҳий, 

илоҳий оламга етишиб, абадий оралиқда яшаб, ҳақиқий бахт - саодатга  

етишади. 

 Биз биламизки жамият моддий ва маънавий омиллар бирлигидан 

иборат.Ҳар бир фуқаро ўзи яшаб турган жамият фаровонлиги учун қайғуриши, 

унга муносиб бўлмоғи керак.Хожаи Жаҳон айтадиларки”Халқдин оғирликни 

кўтармак керак, бу иш  қўлдан келмаса, зарар ҳам етказманг” .[3б-12] 

Ҳақни излаш, уни билиб олиш ва васлига етишнинг энг 

Тасаввуфнинг турли ижтимоий-аҳлоқий  таҳлили шуни кўрсатдики, унда 

бу соҳадаги қатор умуминсоний қадриятлар ўз ифодасини топган. Турли 

ижобий, аҳлоқий қоидалар, инсонлар алоқасини мустаҳкамлаш, илм-фанга 

ижобий муносабат, ҳар қандай инсон учун фойдали билимларни ҳимоя этиш, 

оила ва  унинг аъзолари ўртасида алоқаларни маълум тартиб-қоидалар 

доирасида сақлаб туриш каби масалаларнинг ёритилиши ҳозирда ҳам кўп 

жиҳатдан ўзининг муҳим тарбиявий аҳамиятини сақлаб қолганини кўрсатади. 

Шу билан бирга жамият, маданиятнинг тарихий ривожи ҳам унинг қонун-

қоидаларининг умумий мазмунига шубҳасиз ўзининг ижобий таъсирини 

кўрсатмай қолмайди. 

Адабиётлар рўйхати 

1.Ойгуларипова. Абдухолиқ Ғиждувоний. 

Монография.Тошкент,”Фан”нашриёти.Сўз боши.3-7 бетлар.  

2.Ўша ерда 7-бет 

3. Абдухолиқ Ғиждувоний.Мақсад ас соликин.Қўлёзма Б.-12. 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

104 

 اللُّغَةُ العَرَبِيَّةُ والتَّعْرِيبُ في عَصْرِ العَوْلَمَة 

رِيعِيّ  د الشَّ  إعداد: د. أَيْمَن عثُْمَان عبَْد العلَِيم مُحَمَّ

أُوزبكِِسْتاَن  –الحُكُومِيَّةِ  أُسْتاَذ اللغة العربية بجَِامِعةَِ بخَُارَ    

مَة:   المقد ِ

دَ وسيلة  للتَّخاطبِ أو التَّواصُلِ، بل هي وعاءُ الفكرِ ومرآةُ الحضارةِ،  إنَّ اللُّغةَ العربيَّةَ ليستْ مجرَّ

ةِ الإسلاميَّةِ.  وحيَّةِ والثَّقافيَّةِ للأمَُّ ةِ الرُّ  وحافظةُ التُّراثِ، ومصدرُ القوَُّ

لقد فرضت العولمةُ واقعًا جديداً في العلاقاتِ الثقافيَّةِ والاقتصاديَّةِ والإعلاميَّةِ، حتَّى غدت الدُّنيا "قريةً  

هميشِ أو  صغيرةً" كما يقُال، ولكنهّا في الوقتِ نفسهِ جعلت اللُّغاتِ المحليَّةَ أمامَ تحدّ  وجوديّ ، إذ باتت مهدَّدةً بالتَّ 

يَّةُ هذا البحثِ الَّذي يسعى   الذَّوبانِ تحتَ سطوةِ اللُّغات الأجنبيَّةِ في العلمِ والتَّقنيةِ والإدارةِ. ومن هنا جاءت أهمِّ

إلى دراسةِ قضيَّةِ التعريب والمصطلحات العربيَّة في عصر العولمة من زاوية  تحليليَّة  تبُرزُ العلاقةَ بين اللُّغةِ 

العربيَّ  إمكانيَّاتِ  حُ  وتوُضِّ المنهجَ  والهُويَّةِ،  البحثُ  واعتمدَ  ذاتها.  فقدانِ  دونَ  العصرِ  معطياتِ  استيعابِ  في  ةِ 

 .  الوصفيَّ التَّحليليَّ

ل: العَوْلَمَةُ وأثرُها في اللُّغَةِ العَرَبِيَّةِ:   المبحث الأو 

تعَُدُّ العولمة من أبرز الظواهر التي شكَّلت ملامح القرن الحادي والعشرين، إذ لم تقتصر على الجانب  

الاقتصادي فحسب، بل امتدت لتشمل مختلف مجالات الحياة الفكرية والثقافية والاجتماعية واللغوية. وقد 

ها وهويتها  أصبحت اللغة من أكثر الميادين تأثرًا بظاهرة العولمة، لكونها الوعاء الذي تعُبرّ به الأمم عن ثقافت

وحضارتها. ومن ثمََّ، فإنّ دراسة أثر العولمة في اللغة العربية تعُدّ من القضايا الجوهرية في ميدان الدراسات 

 اللغوية والثقافية المعاصرة. 

لقد بدأت العولمة بوصفها مشروعًا اقتصاديًّا غربيًّا، هدفه توحيد الأسواق وتحرير التجارة، لكنها  

سرعان ما تحولت إلى ظاهرة ثقافية كبر  تهدف إلى بسط النفوذ الثقافي الغربي على سائر الثقافات 

الإنسانية. فاللغة الإنجليزية مثلاً، لم تعد وسيلة للتخاطب فحسب، بل أضحت أداة للهيمنة الفكرية والمعرفية  

في شتى المجالات العلمية والتقنية. وبذلك أصبحت العولمة تحديًا حضاريًّا يواجه اللغات القومية، وعلى  

رأسها اللغة العربية التي تعَُدّ إحد  أعرق لغات العالم وأوسعها انتشارًا في التراث والمعارف الدينية  
 والإنسانية. 18

الاشتقاق  قدرة على  به من  تتسم  وبما  دقيق،  نظام نحوي وصرفي  تمتلكه من  بما  العربية،  اللغة  إنّ 

المستجدات   مع  والتفاعل  التطور  على  قدرتها  العصور  مر  على  أثبتت  الحديثة،  المصطلحات  واستيعاب 

الحضارية. غير أنّ ما أحدثته العولمة من انفتاح غير مسبوق في وسائل الإعلام والاتصال الرقمي قد أوجد  

حالة من التحدي اللغوي، حيث باتت العربية تواجه طغيان المفردات الأجنبية والاختصارات التقنية التي تتسلل  
 إلى الاستعمال اليومي للمواطن العربي، خصوصًا في وسائل التواصل الاجتماعي والإعلانات التجارية.  19

وقد أشار بعض اللغويين إلى أنّ أخطر ما في العولمة على اللغة العربية هو إضعاف الحسِّ اللغوي 

لد  الأجيال الجديدة، إذ أصبح كثير من الشباب يميلون إلى استعمال مزيج من العربية والإنجليزية، يعُرف با 

"الفرانكو- عربي"، مما أفقد اللغة هيبتها في الحياة العامة والتعليم والإعلام.   20 ومن هنا ير  المفكرون العرب 

أنّ مواجهة هذا التحدي لا تكون بالانغلاق على الذات، بل بتفعيل مشروع لغوي عربي يهدف إلى توحيد الجهود  
 في مجالات الترجمة والتعريب وإحياء مجامع اللغة العربية وتحديث مناهج التعليم.   21

 
 .22م، ص 1998محمد عابد الجابري، العولمة والهوية الثقافية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  .1
 . 45م، ص  2000،  76عبد الصبور شاهين، اللغة العربية ومستقبلها في ظل العولمة، مجلة مجمع اللغة العربية بالقاهرة، العدد  .2
 . 61م، ص 1994تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة، الدار البيضاء،   .3
 . 33م، ص  2002عبد الرحمن الحاج صالح، من أجل سياسة لغوية عربية معاصرة، المجلة العربية للثقافة، تونس،  .4



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

105 

لقد أثبت التاريخ أنّ اللغة لا تموت ما دامت قادرة على التجدد واستيعاب التطور، والعربية تمتلك من  

المرونة ما يؤهلها لذلك. فحينما واجه العرب موجة الترجمة في العصر العباسي، لم يقفوا موقف الرفض، بل  

الإسلامي.  العالم  في  والمعرفة  العلم  لغة  العربية  أصبحت  الوافدة، حتى  والفلسفات  العلوم  تعريب  إلى  سعوا 

واليوم، في ظل العولمة، يمكن للعربية أن تستعيد دورها الحضاري إذا ما وُضِعت السياسات اللغوية الرشيدة  
 التي تعُنى بتقوية التعليم بالعربية، وتشجيع البحث العلمي بها، ودعم المحتو  العربي في الفضاء الرقمي. 22

ولا يمكن إغفال الدور الذي تلعبه المؤسسات التعليمية والإعلامية في تعزيز مكانة اللغة العربية.  

فالإعلام العربي المعاصر كثيرًا ما يقُحم العبارات الأجنبية في برامجه وإعلاناته، مما يضعف الذوق اللغوي  

العام. لذلك، لا بدّ من سنّ تشريعات لغوية تلُزِم وسائل الإعلام الرسمية والخاصة باعتماد اللغة العربية 
 السليمة في خطابها، حفاظًا على هوية الأمة اللغوية والثقافية.  23

ا مطلقًا، كما أنها ليست خيرًا خالصًا، وإنما هي واقع إنساني يمكن للأمم أن   إنّ العولمة ليست شرًّ

تتفاعل معه بإيجابية، متى ما امتلكت الوعي اللغوي والثقافي اللازم. ومن هنا فإنّ الحفاظ على اللغة العربية لا  

  ، يعني الانعزال عن العصر، بل يعني امتلاك أدواته بلسان عربي مبين. فالعربية لغة دين  وحضارة  وعلم 
قادرة على استيعاب معطيات التقنية الحديثة متى ما وُجِد التخطيط اللغوي المدروس والوعي الثقافي الراشد.  

24 

 المبحث الثاني: التَّعْرِيبُ والمُصْطَلحَاتُ العَرَبِيَّةُ فيِ عَصْرِ العَوْلَمَةِ: 

يعَُدّ التعريب أحد أبرز مظاهر القدرة الحضارية للغة العربية على التفاعل مع العلوم والثقافات  

الأخر . فمنذ حركة الترجمة في العصر العباسي، فتحت العربية أبوابها لاستيعاب الفلسفات والعلوم والفنون 

الوافدة، عبر صياغة مصطلحات دقيقة تعُبرّ عن المعاني المستحدثة في الفكر الإنساني. ومع ذلك، فإن ظاهرة  

العولمة بما تحمله من تسارع معرفي وتقني غير مسبوق قد أوجدت تحديات كبيرة أمام عملية التعريب  

 .وضبط المصطلحات العلمية باللغة العربية

لقد أفرزت الثورة المعلوماتية وتطور تقنيات الاتصال والإنترنت سيلًا متواصلًا من المصطلحات 

التقنية، تتوالد بوتيرة سريعة تفوق قدرة المجامع اللغوية على ملاحقتها وتوحيدها، مما أد  إلى ظهور تعددية  

اصطلاحية بين الأقطار العربية، حيث يسُتعمل المصطلح الواحد بأشكال مختلفة، مسببًّا اضطرابًا في  

 التواصل العلمي والثقافي 25.

وير  اللغويون أنّ من أسباب ضعف التعريب في عصر العولمة بطء آليات العمل في المجامع  

اللغوية وغياب التنسيق بين المؤسسات العلمية واللغوية في الوطن العربي، إضافة إلى ميل بعض الباحثين  

والدارسين لاستعمال المصطلحات الأجنبية بحروفها الأصلية ظناً منهم أنّ ذلك يمنحهم حداثة علمية، في حين  

 أنّه يكُرّس التبعية اللغوية ويضُعف الثقة بالعربية كلغة علم ومعرفة 26.

ومن مظاهر تأثير العولمة في المصطلحات العربية انتشار المصطلحات الدخيلة في الإعلام 

 (Internet)و (Marketing) والاقتصاد والإدارة دون محاولة تعريبها أو إيجاد بدائل عربية لها، مثل

(Software)و لد  المتعلمين  ، التي تسُتعمل في اللغة اليومية بلفظها الأجنبي، حتى أصبحت مألوفة 

والعامة 27. وهذا التسرّب اللغوي يحمل خطرًا ثقافيًّا يتمثل في تشويه البنية اللغوية الأصيلة وإضعاف قدرة 

 .المتكلمين على التعبير عن مفاهيم العصر بلغتهم الأم

 
 . 75م، ص 1981إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،   .5
 . 58م، ص 2004عبد العزيز حمودة، الهوية الثقافية ومقاومة التبعية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة،   .6
 . 90م، ص  2005عبد الكريم بكار، اللغة العربية والتحديات المعاصرة، دار القلم، دمشق،  .7
 . 14م، ص 1999أحمد مطلوب، قضية المصطلح في اللغة العربية، دار الشؤون الثقافية، بغداد،   .8
 . 27م، ص 2003،  52فاضل السامرائي، في التعريب والمصطلح العلمي، مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، العدد   .9

 . 41م، ص 2001عبد الله درويش، اللغة العربية والتقنية الحديثة، دار الفكر، دمشق،  .10



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

106 

إن التعريب ليس مجرد ترجمة لفظية، بل هو فعل حضاري يستلزم فهمًا عميقًا للثقافة المصدر  

والثقافة المستقبلية معًا، ويستلزم توحيد الجهود على المستو  المؤسسي. ومن هنا، دعا مجمع اللغة العربية  

بالقاهرة إلى إنشاء "المركز العربي للمصطلحات الموحّدة" ليكون مرجعًا أساسيًّا في توحيد المصطلح العلمي 

 والفني في الدول العربية 28.

ويتعين دعم سياسة لغوية عربية موحدة تجعل من التعريب أداة لتجديد اللغة، فهو سبيل لتوطين العلم  

والمعرفة، وجسر يربط بين الأصالة والمعاصرة. ونجاح التعريب في مواجهة تحديات العولمة مرهون بوعي  

 .المؤسسات الأكاديمية والإعلامية بأهميته وقدرتها على نشر الوعي اللغوي في المجتمع

وقد سجل التاريخ العربي نماذج مشرقة في التعريب، أبرزها العلماء في بيت الحكمة ببغداد، حيث 

نقلوا مؤلفات الفلاسفة والعلماء من اليونانية والفارسية إلى العربية مع ابتكار مصطلحات دقيقة ما زالت 

مستعملة إلى اليوم، مثل "المنطق"، و"الكيمياء"، و"الفيزياء"  29. هذا يدل على أن العرب حين امتلكوا زمام  

 .الحضارة لم يخافوا من التفاعل مع الآخر، بل جعلوا لغتهم أداة للعلم والمعرفة

 الخاتمة: 

خلص البحث إلى أن التعريب في زمن العولمة ليس مجرد دفاع عن اللغة العربية، بل هو دفاع عن  

الهوية الحضارية للأمة، وأنّ التعريب والمصطلحات العربية يمثلان ركيزة أساسية في الحفاظ على الهوية  

الثقافية للأمة العربية في عصر العولمة، الذي فرض ضغطًا متزايداً من اللغات الأجنبية في مجالات الإعلام، 

 .التقنية، والتعليم

وأظهرت الدراسة أنّ التعريب الواعي، أي نقل المصطلحات الأجنبية وتكييفها وفق قواعد العربية،  

 .يمثل جسرًا بين التراث والمعاصرة، ويضمن استمرار دور العربية في العلوم والتقنية والإعلام

 أهم التوصيات:

تفعيل دور المجامع اللغوية العربية وإنشاء قاعدة بيانات موحدة للمصطلحات الجديدة لتسهيل الترجمة   .1

 .العلمية

جودة تشجيع البحث العلمي في مجال التعريب وربط الجامعات العربية بالمجامع اللغوية لضمان  .2

 .المصطلحات المستحدثة

إدماج مقررات التعريب في كليات اللغة العربية والإعلام والتقنية لتعزيز وعي الطلاب  .3

 .بالمصطلحات الصحيحة

 .دعم المحتو  العربي الرقمي وتشجيع وسائل الإعلام على استخدام الفصحى في برامجها ومواقعها .4

تعزيز التعاون بين الدول العربية لتوحيد المصطلحات العلمية والتقنية بما يسهم في رفع كفاءة التعليم  .5

 .والبحث العلمي

 .اعتماد العربية في المؤتمرات الدولية العلمية والثقافية لتعزيز حضورها العالمي .6

تحقيق التوازن بين الانفتاح على اللغات الأجنبية وصيانة العربية من الذوبان عبر التعريب الواعي   .7

 .والمستنير

 قائمة المراجع: 

 .م1981إبراهيم أنيس، في اللهجات العربية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية،  .1

 .م1999أحمد مطلوب، قضية المصطلح في اللغة العربية، دار الشؤون الثقافية، بغداد، الطبعة الأولى،   .2

 .م2019، 15أحمد مطلوب، اللغة والهوية الثقافية، مجلة اللسانيات، جامعة الجزائر، العدد  .3

 
 . 53م، ص  2005، القاهرة، 66مجمع اللغة العربية بالقاهرة، محاضر الجلسات السنوية للمجمع، المجلد   .11
 . 88م، ص  2006عبد السلام المسدي، العرب والانتحار اللغوي، المركز الثقافي العربي، بيروت،  .12



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

107 

 .م1993أنور الجندي، معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام، دار الاعتصام، القاهرة، الطبعة الأولى،  .4

 .م1994تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة، الدار البيضاء، الطبعة الخامسة،  .5

طه عبد الرحمن، سؤال العولمة: الفلسفة الأخلاقية للعولمة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة  .6

 .م2003الأولى، 

عبد العزيز حمودة، الهوية الثقافية ومقاومة التبعية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، الطبعة الأولى،   .7

 .م2004

، 76عبد الصبور شاهين، اللغة العربية ومستقبلها في ظل العولمة، مجلة مجمع اللغة العربية بالقاهرة، العدد  .8

 .م2000

 .م2006عبد السلام المسدي، العرب والانتحار اللغوي، المركز الثقافي العربي، بيروت، الطبعة الأولى،   .9

عبد السلام المسدي، الهوية العربية والأمن اللغوي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، الطبعة الأولى،   .10

 .م2005

 .م2005عبد الكريم بكار، اللغة العربية والتحديات المعاصرة، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى،  .11

 .م1995عبد الله العلايلي، مقدمة لدرس لغة العرب، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الثانية،  .12

 .م2001عبد الله درويش، اللغة العربية والتقنية الحديثة، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى،  .13

، 57الحاج صالح، من أجل سياسة لغوية عربية معاصرة، المجلة العربية للثقافة، تونس، العدد عبد الرحمن  .14

 .م2002

عبد الله الخليفة أبو بكر، التعريب في الوطن العربي، المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تونس، الطبعة   .15

 .م2012الأولى، 

 .م2003، 52فاضل السامرائي، في التعريب والمصطلح العلمي، مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، العدد  .16

محمد عابد الجابري، العولمة والهوية الثقافية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، الطبعة الأولى،   .17

 .م1998

 .م2006محمد عمارة، اللغة والهوية في زمن العولمة، دار الشروق، القاهرة، الطبعة الأولى،  .18

محمود فهمي حجازي، اللغة العربية وتحديات العصر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، الطبعة الأولى،   .19

 .م2010

 .م1987مالك بن نبي، شروط النهضة، دار الفكر، دمشق، الطبعة الخامسة،  .20

، القاهرة، الطبعة الأولى،  66مجمع اللغة العربية بالقاهرة، محاضر الجلسات السنوية للمجمع، المجلد  .21

 .م2005

 .م2018مجمع اللغة العربية الأردني، التقرير السنوي للتعريب، عمّان، الطبعة الأولى،  .22

المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، تقرير اللغة العربية في الفضاء الرقمي، تونس، الطبعة الأولى،   .23

 .م2020

 :المراجع الإلكترونية

  www.arabacademy.gov.egموقع مجمع اللغة العربية بالقاهرة .1

  www.alecso.orgالمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم )الألكسو( .2

 .مجلة عالم الفكر الإلكترونية –مقالات أكاديمية حول التعريب والهوية الثقافية   .3

  :www.springeropen.comاللغوية للبحوث  Springer Openبيانات  قاعدة  . 4

http://www.arabacademy.gov.eg/
http://www.alecso.org/
http://www.springeropen.com/


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

108 

МУСОХОН ДАҲБИДИЙНИНГ ХОЖАГОН-НАҚШБАНДИЯ 

ТАЪЛИМОТИ РИВОЖИДА ТУТГАН  ЎРНИ 

Юлдашходжаев Ҳайдар Ҳашимханович 

Янги аср университети кафедра мудири, доцент,  

тарих фанлари номзоди 

+99893-398-35-96 haydarxon69@mail.ru 

 

Аннотaция: Ушбу мақолада нақшбандия-мужаддидия тариқатининг 

йирик вакили Мусохон Даҳбидий томонидан комил инсон тушунчасининг 

талқин этилишидаги ўзига хос ёндашувлар ҳақида сўз боради. Даҳбидий ўз 

асарларида Нақшбандия таълимотидаги “комил инсон”, “комил жамият”, 

“ноқислик”, “камолот”, “одамнинг яратили” масалалари кенг ёритилган. 

Шунингдек пирлик–шайхлик мақоми мутасаввиф алоҳида эътибор қаратган 

жиҳатлардан бўлиб, у бу даражани “энг мукаммал мақом” дейди. 

Taянч сўзлар: ҳадис, шариат, суфий, ирфон, комил инсон, комил жамият, 

ноқислик, “камолот”, одамнинг яратили, нафс, мушоҳада, тажаллий.  

КИРИШ 

Мусохон Даҳбидий асарларида инсон камолоти масаласи 

Нақшбандия-мужаддидия тариқатининг намоёндаси Мусохон 

Даҳбидий катта орифий илм соҳиби бўлганлигини фақат унинг шогирдлари ва 

фарзандлари тўплаган маноқиблар тасдиқлаб қолмасдан, балки ўзи ёзган 

илмнинг турли соҳалари, айниқса, Нақшбандия тариқатининг назарий ва 

амалий муаммоларини тадқиқ этишга бағишланган асарлари ҳам тасдиқлаб 

турибди. 

Мусохон Даҳбидийнинг тўлиқ исми Муҳаммад Мусохонхожа ибн 

Муҳаммад Исохожа ибн Муҳаммад Бобохожа ибн Муҳаммад Розиқхожа 

ибн Абд ал-Мўминхожа ибн Хожа Ҳошим ибн Муҳаммад Аминхожа 

(Хожайи Калон) ибн ҳазрат Махдуми Аъзамдир. У Махдуми Аъзам  ал-

Косоний (1461-1542)нинг еттинчи авлоди бўлиб, Самарқанддан 15 км. 

шимол тарафда жойлашган Даҳбид мавзесида дунёга келган. Тадқиқот 

жараёнида дуч келинган муаммолардан бири Даҳбидийнинг туғилган 

санаси билан боғлиқдир. Мазкур шахснинг ҳаёти билан шуғулланганлар 

орасида ҳам ушбу масала тугал ечимини топмаган. Тадқиқотчи Комилхон 

Каттаев, унинг тахминан 1708-1709 йилларда таваллуд топгани хусусида 

маълумот беради. Аммо Даҳбидий замонасига яқин даврда яшаган Мир 

Муҳаммад Сиддиқ унинг 80 ёшлар чамаси умр кўрганини ёзади. Демак, 

Мусохон Даҳбидий тахминан 1698-99 йилларда таваллуд топган, деб 

белгилаш мумкин. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

109 

Мусохон Даҳбидийнинг ёшлиги Мовароуннаҳрда иқтисодий ва 

сиёсий таназзул жараёнлари кечаётган бир паллага тўғри келган. Шу боис 

дастлабки таҳсилни Самарқанддаги Тиллакори мадрасасида олган Даҳбидий 

илм истагида отаси билан Ҳисор яқинидаги Қарнак қабиласига – тоғаси 

Муҳаммад Ризо Қарнакий ёнига борган. Муҳаммад Ризо Ҳисордаги 

Кубравийа тариқатининг кўзга кўринган шайхларидан эди. Бир қанча 

вақтдан сўнг Мусохон Даҳбидий амакисининг маслаҳати билан ҳаж 

зиёратига отланади. Кашмир томон йўлда Нақшбандия-Мужаддидия 

тариқатининг шайхи – Аҳмад Сирҳиндий авлодидан бўлган – Миён Обид 

Жаҳонободий (ваф. 1738-39) билан танишади ва унинг муриди бўлиб қолади.  

Даҳбидий бу устози қўлида унинг вафотига қадар таҳсил олади. 

Устозидан сўнг унинг ишини давом эттириб, Мужаддидия тариқатини қайта 

тиклайди.  

Мусохон Даҳбидий ҳазрат Муҳаммад Обид ҳузурида тасаввуфнинг 

сирларини ўрганиш билан бирга, ўша ерлик олимлардан тафсир, фиқҳ, 

ҳадис, мантиқ, балоғат, сарф-наҳв каби илмларни ҳам пухта ўзлаштиради.  

Мусохон Даҳбидийнинг Нақшбандия-Мужаддидия тариқатига 

кириши ҳамда унинг Ҳиндистондаги таҳсили тўғрисида Қози Абу 

Тоҳирхожа ўзининг “Самария” асарида шундай ёзади: “Самарқанд ва унинг 

атрофида бўлган бузғунчилик ва вайронагарчилик вақтида ҳазрат Мусохон 

Ҳиндистон мамлакатига кетиб, унда ҳазрати Миён Муҳаммад Обид 

соҳибига мурид бўлиб, ҳазрати Миён аждодларининг Алфи соний 

тариқатини янгилади ва шариф боболарининг силсиласини давом эттирди”. 

Мусохон Даҳбидий Ҳазрати Эшон Хўжа Ҳошимийни ҳам ўзининг 

билвосита маънавий устози сифатида кўради. Бу ҳақда “Наводир ал-

маориф” асарида шундай қайд этади: “Ҳазрати Эшон Хўжа Ҳошимий 

(қаддасаллоҳу руҳаҳу) ушбу муаллифнинг (Мусохон Даҳбидийнинг – Ҳ.Ю.) 

ҳазратларидан биридир. Ҳасби иродатга кўра, бу фақир икки восита бирла 

унга етади. Насаб йўли билан эса тўрт восита билан (етади)”. Шундан сўнг 

асарда Хўжа Ҳошимийнинг кароматлари ва тариқат йўлидаги амаллари 

баёни зикр қилинади. 

Шайх Муҳаммад Обид Мусохоннинг Махдуми Аъзамдек пири 

комилнинг авлодига мансублиги ҳамда ўта зеҳнли ва қобилиятли бўлгани 

учун унга кўп иззат-икром кўрсатган ва тўрт тариқат: Нақшбандия, 

Қодирия, Суҳравардия ва Чиштияга раҳнамолик қилиш ижозатини берган. 

Ҳазрат Муҳаммад Обид вафот этгандан сўнг Мусохон Даҳбидий 1738 

йилдан эътиборан ўн саккиз йил мобайнида Ҳиндистонда туриб Хуросон, 

Мовароуннаҳр ва Шарқий Туркистонгача бўлган мусулмон ўлкаларидаги 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

110 

тариқат аҳлига раҳбарлик қилган. Шундан сўнг Мусохон Даҳбидий ва унинг 

атрофидаги йирик халифалари Самарқандга кўчиб келадилар. Мутасаввиф 

Нақшбандия марказини ўзлари билан бирга Ҳиндистондан Мовароуннаҳрга 

қайта олиб келганлар. Албатта, унинг Самарқандга келиши ҳаммага ҳам 

маъқул бўлавермайди. Чунки ўша пайтларда Самарқанд ва унинг атрофида 

ўзини шайх деб билиб, илми ва тақвоси етарли бўлган мансабпарастлар 

кўпайиб кетган эди. Улар ўз ортларидан эргашиб келаётган халқнинг бошқа 

томонга бурилиб кетишини хоҳламас эдилар. 

Мовароуннаҳр ўлкасидан илм-фаннинг турли соҳалари бўйича  етук 

олимлар, фозил уламолар, буюк мутафаккирлар ва беназир алломалар 

етишиб чиққан. Улар илм-маърифатнинг юксалишига хизмат қилиш 

баробарида ўзлари мансуб бўлган юртнинг номини бутун дунёга 

таратганлар. Мақолада ҳаёти ва фаолияти таҳлил этилган Мусохон 

Даҳбидий ўшандай мутафаккирлардан биридир; 

Мусохон Даҳбидий минтақада тасаввуф таълимотининг ривожига 

катта ҳисса қўшган мутафаккир, Заҳириддин Муҳаммад Бобурдек улуғ 

давлат арбоби ва шоирга устозлик қилган Махдуми Аъзам Косоний 

Даҳбидийнинг авлодларидандир; 

Мусохон Даҳбидий Нақшбандия-Мужаддидия сулукининг назарий 

ривожига катта ҳисса қўшди, асарларида тариқат таълимотини шариат 

мезонлари асосида қайта ишлаб чиқди, уни турли нотўғри ақида ва 

амалиётлардан тозалади. XVII асрнинг иккинчи ярмидан бошлаб маркази 

Ҳиндистонга кўчган бу тариқатни Даҳбидий ўз ватани – Мовароуннаҳрга 

қайтариб олиб келди ва ривожлантирди.  

Инсоннинг яралиши, моҳияти ва жамиятда тутган ўрни фалсафий 

муаммолар тизимида муҳим ўрин тутади. Турли фалсафий таълимотларда бу 

масалалар турлича талқин этиб келинган. Шундай бўлиши табиий ҳам эди, 

чунки инсон моҳиятан ижтимоий-тарихий ва маданий мавжудот сифатида ҳар 

бир янги тарихий шароитда ўзлигини чуқурроқ англашга, инсоний моҳиятини 

рўёбга чиқаришга интилаверади. 

Комил инсон ғояси ҳам миллий, ҳам умумбашарий моҳиятга эга бўлган, 

одамзотга хос энг юксак маънавий ва жисмоний баркамолликни мужассам 

этган, уни ҳамиша эзгуликка ундайдиган олийжаноб туйғудир. Бу ғоя нафақат 

алоҳида шахсларни, балки бутун-бутун халқларни юксак тараққиёт сари 

етаклаган, уларни маънавият ва маърифат бобида тенгсиз ютуқларга 

илҳомлантирган. Комилликни орзу қилмаган, баркамол авлодни вояга етказиш 

ҳақида қайғурмаган халқнинг, миллатнинг келажаги йўқ. Бундай халқ 

таназзулга маҳкумдир. Ш.Мирзиёев таъкдилаганидек, “бунда, авваламбор, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

111 

инсон онги ва дунёқарашини ўзгартириш, инсоннинг эзгу фикр, эзгу сўз, эзгу 

амал эгаси бўлишига урғу берилган. “Авесто” битиклари, тасаввуф илми, 

“фозил инсон”, “комил инсон” ҳақидаги таълимотларда ушбу масалага катта 

эътибор қаратилган. 

Маълумки, ҳар қандай жамият алоҳида инсонлардан ташкил топади. 

Адолатли ва етук, комил жамиятни фақатгина комил инсонларни тарбиялаш 

орқали қуриш мумкин30. Инсон камолоти барча қадимги битиклар ва фалсафий 

манбаларда асосий ғоя бўлган. 

Бутун маънавият тарихи шуни кўрсатадики, цивилизatsiя дегани – бу 

инсоннинг ўз-ўзини англаши, ўзини камол топтириш учун олиб борган 

курашининг ҳосиласидир. Барча динлар, таълимотлар, тафаккур даҳолари 

инсон қобилияти, руҳияти ва ахлоқини ўрганиш, инсонни тарбиялаб, тўғри 

йўлга бошлаш, ноқисликлар ва иллатлардан халос этиш билан шуғулланиб 

келдилар. Қуръони каримнинг Ал-исро сурасида “Ва лақад каррамно бани 

одама” (Биз одам болаларини азизу мукаррам қилиб яратдик). Инсон 

яратилишининг мақсади Ҳақ маърифати, яъни яратилган жонзот ичида инсон 

Аллоҳни таниш ва билиш истеъдодига эгадир. Аллоҳ инсонни ақл-идрок ва 

комиллик билан шарафлантирган. Инсон руҳиятининг забардаст тадқиқотчиси 

Жалолиддин Румий руҳни инсон моҳияти, унинг табиатдаги бошқа жонзотдан 

фарқ қилувчи белгиси сифатида тушунтирган: 

Тингла найдин, чун ҳикоят айлагай, 

Айрилиқлардин шикоят айлагай31. 

“Маснавий”да тилга олинган най – инсоний руҳ, орифлик мартабасига 

эришган комил инсондир. Байтдаги ҳикоятнинг ирфоний маъноси қуйидагича: 

инсон руҳи “олами малакут” (руҳлар олами)да Ҳақнинг ишқ,  маърифати билан 

машғул ва “мустағрақ” (ғарқ) эди. “Олами носут” (жисмлар олами)га боғланиб 

қолганидан сўнг, жисмоний сифатлардан бўлган шаҳват ва ғазаб руҳга ғолиб 

келди. Унинг руҳоний сифатлари, яъни муҳаббат, маърифат ва истиқоматида 

нуқсон пайдо бўла бошлади. Руҳда ҳол-мастлик (сукр) ҳолати пайдо бўлса, 

комил инсон суҳбати, ишқ ва аҳли ишқ мутолааси, далил-ҳужжат ёки ишқ 

мастлиги орқали руҳий ҳолати, аслий сифатларини эслаганида ўз аслини 

йўқотгани ва нафсига мағлуб бўлганини “қол” тили (ошкора) ёки “ҳол” тили 

(яширин) билан изҳор этади.  

Комил инсон тушунчаси биринчи марта Муҳйиддин Ибн Арабий 

томонидан муомалага киритилганини қайд этмоқ жоиз. Ибн Арабий наздида 

 
30

 Мирзиёев Ш. Янги Ўзбекистон стратегияси. - Тошкент: “О‘zbекistоп” нашриёти, 2021. – Б.419. 
31Мавлоно Жалолиддин Румий. Маснавийи маънавий. – Б. 8. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

112 

“комил инсон-бу ақли аввал ёки нафси аввал, ақли кул”32 тушунчалари билан 

маънодошдир. Чунки Тангри таоло илоҳий нурдан илк марта Ақли аввални 

яратди ва унинг сурату шаклини комил инсон қиёфасида зуҳур этди.  

Нақшбандия-Мужадиддия тариқатининг намоёндаси Мусоҳон Даҳбидий  

рисолаларини таҳлил қилганимизда, мутасаввиф инсон ва унинг камолоти 

масаласини ирфоний-фалсафий очиб берганлигини гувоҳи бўлдик.  

Алломанинг фикрича, “Аллоҳ нуқс ва ҳудус симотидан муназзаҳ (пок) ва 

мубарродир. Чунки камоли тазаллул ва хузуъ ва инкисор (синиқлик) дан 

иборат бўлган ибодатга мустаҳик бўлган нарса-инсондир. Барча камолот унга 

(Аллоҳга) собитдир. Ва барча нуқсонлар ундан маслубдир. Вужуддаги ва 

вужудга тобе бўлган ҳамма нарса унга муҳтождир. Ва у ҳеч бир ишда ҳеч 

нарсага муҳтож эмасдир. Унга ҳеч нарса на фойда, на зарар кўрсата олмайди. 

Ва ҳеч нарса унинг изни (рухсати) сиз бирор ва нафъ (фойда) етказа олмайди. 

Аллоҳ таолодан бошқа бундай комил сифатларга эга бўлган ҳеч бир кимса йўқ 

ва бўла олмайди. Агар ғайр (бошқа бирор кимса) бу комил сифатларга бекаму 

кўст ва бенуқсон мутаҳаққиқ бўлганда эди ғайр бўлмас эди33. 

Комил инсон ҳақида тасаввуф адабиётида кўп асарлар битилган. Ана 

шундай кишилардан бири ХИИИ асрда яшаган Азизиддин Насафий бўлиб, 

“Инсони комил” номли рисоласида комил инсонга таъриф бериб, шундай 

ёзади: “Билгилки, комил инсон деб шариат ва тариқат ва ҳақиқатда етук бўлган 

одамга айтадилар ва агар бу иборани тушунмасанг, бошқа ибора билан 

айтайин: билгилки, комил инсон шундай инсондирким, унда қуйидаги тўрт 

нарса камолатга етган бўлсин: яхши сўз, яхши феъл, яхши ахлоқ ва маориф”34. 

Мусохон Даҳбидий фикрича, олами кабир ажзо (қисм)ларининг энг 

ашрафи (шарафлироғи) арши мажиддир. Унга хос бўлган тажаллий бошқа 

ажзолар тажаллиётидан устундир. Чунки у тажаллий жомедир. Ва у 

мустажмаъи само ва сифоти вужудийдир. Ва(яна) у доимий тажаллийдир. 

Комил инсон қалбининг аршга муносабати бор. Уни аршуллоҳ дейдилар. Ўша 

арший тажаллийдан кўп насибадор бўлади. Ул тажаллий куллийидир. Ва бу 

тажаллийнинг ўша тажаллийга нисбати бор. Аршда эса йўқ. Ва у 

шутажаллийга шуурдир. Ва яна қалб мазҳардир ва зоҳирига гирифторлиги бор. 

Арш эса ўша гирифторликдан холидир. Бас, қалбга шуур(онг) воситасида ва 

гирифторлик воситасида тараққий мақсуди мумкин ва бор нарсадир. Зероки 

“алмаръу маа ман аҳабба” ҳукмига кўра, қалб киши биландир ва унга 

боғлиқлиги бор, унинг муҳаббатининг мафтунидир. Агар муҳиб асмо( исмлар) 

 
32Комилов Н. Тасаввуф. Биринчи китоб. -Т.: Ёзувчи, 1996. – 145 б. 
33 Мусохон Даҳбидий. Зубдат ал-ҳақā’иқ. – Т.: ФА ШИ. Қўлёзма, инв № 6576/I. – В. 46Б. 
34 Комилов Н. Тасаввуф ёки комил инсон ахлоқи. Биринчи китоб. Т.: Ёзувчи,  1996. 147-бет.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

113 

ва сифатлар бўлса, у (қалб) ўша асмо ва сифатлар биландир. Агар муҳиб зоти 

таоло ва тақаддас бўлса, дил у билан биргадир35. 

Адабиётлар рўйхати: 

1. Мирзиёев. Ш. Янги Ўзбекистон стратегияси. – Т.: O`zbekiston, 2021. – Б. 

236. 

2. Мирзиёев Ш.М. Миллий тикланишдан – миллий юксалиш сари. –

Тошкент:Ўзбекистон,  2020. . –Б. 43. 

3. Наврўзова Г. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти ва маънавий мероси.– 

Тошкент: Фан, 2021. – Б. 41. 

4. Maulana Fahr ad-din ’Ali b. Husayn Va’iz Kashifi. Rashahat ’ayn al-hayyat / 

Noshir ’Ali Muiniyat, jild-i avval. – Tehron, 1975. – S. 32–33, 59–61. 

5. Хисматуллин А.А. Суфийская ритуальная практика (на примере 

братства Накшбандия). – Санкт-Петербург.: Петербургское Востоковедение, 

1996. – С. 44.  

6. Paul Ju. Doctrine and Organization. The Khwajagan/Naqshbandiya in the first 

generation after Baha’ad-din. Anor-1. – Halle-Berlin, 1998. – Р. 20-26.  

7. Каттаев К. Махдуми Аъзам ва Даҳбед. - Самарқанд:Сўғдиёна, 1994. – 

Б.24. 

8. Мир Муҳаммад Сиддиқ. Таржима-йи ҳоли Мусохон. – Тошкент: ФА 

ШИ, Қўлёзма, инв. № 2663/I.  

9. Жумақули Хумулий. Тарих-и Хумулий. – Тошкент: ФА ШИ. Қўлёзма, 

инв. № 37/VI.  

10. MULLA JUM'A-QULĪ KHUMŪLĪ, TĀRĪKH-I KHUMŪLĪ. Edited by 

Ghulom Karimiy and Iroda Qayumova. Editor-in-chief: Haydar Yuldashkhojayev. 

Samarkand-Tashkent: IICAS, 2013. Text: 243 pages. Introduction (in English and 

in Uzbek): 42 pages. 

АБУ БАКР КАЛАБОДИЙНИНГ “ТАЪАРРУФ” АСАРИДА АҚИДА ВА 

ТАСАВВУФ МУНОСАБАТИ 

Ўзбекистон халқаро исломшунослик академияси  

Исломшунослик ва ислом цивилизациясини  

ўрганиш ICESCO кафедраси доценти, PhD  

Нилуфар Туйчиева 

nilufartuychieva79@gmail.com  

+998940130022 

Аннотaция. Ушбу мақолада Мовароуннаҳр тасаввуфий мактабининг йирик 

намояндаларидан бири – Абу Бакр Калабодий ва унинг “Таъарруф ли мазҳаби 

аҳли тасаввуф” асарида ифода этилган ақидавий ва тасаввуфий қарашлар 

 
35 Мусохон Даҳбидий. Зубдат ал-ҳақā’иқ. – Т.: ФА ШИ. Қўлёзма, инв № 6576/I. – В. 51Б. 

mailto:nilufartuychieva79@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

114 

таҳлил қилинган. Муаллиф асарда ақида ва тасаввуф муносабатини аҳли сунна 

вал жамоа таълимоти асосида изоҳлаб, соф ва саҳиҳ тасаввуфни Қуръон ва 

суннат доирасида шакллантиришга интилади. Калабодийнинг ақидавий 

ёндашуви, унинг муътазила, шиа ва бошқа оқимларга муносабати ҳамда 

сунний тасаввуфни ҳимоя қилишда тутган илмий усули ёритилган. 

Шунингдек, мақолада “Таъарруф” асарининг илк тасаввуф назариясидаги ўрни 

ва кейинги суфийлар – хусусан Қушайрийнинг эътиқодий қарашларига 

таъсири кўрсатиб берилган. Тадқиқот натижасида Абу Бакр Калабодийнинг 

тасаввуфни аҳли сунна ақидаси билан уйғун ҳолда баён этганлиги ва “саҳиҳ 

тасаввуф” тушунчасига асос солганлиги илмий асосда очиб берилди. 

Калит сўзлар: Абу Бакр Калабодий, “Таъарруф”, ақида, тасаввуф, аҳли 

сунна вал жамоа, саҳиҳ тасаввуф, суннийлик, муътазила, Қушайрий, илк 

назарий тасаввуф. 

 

Мовароуннаҳрда тасаввуф назариясини яратишга хизмат қилган ва 

тасаввуф ҳақида аниқ ва ишончли мабалаларга таянган ҳолда қимматли асар 

қолдириб кетган мутасаввиф Абу Бакр Калабодий 385/995 йилларда вафот 

этгани таҳмин қилинади. Ҳаёти ҳақида манбаларда жуда кам маълумот 

берилган бўлиб, тўлиқ исми Абу Бакр Муҳаммад бин Исҳоқ бин Яқуб ал-

Бухорий ал-Калабодий. Абу Бакр Калабодий Бухоронинг Гулобод маҳалласида 

таваллуд топган. Калабодийга суфий, шайх, ориф, муҳаддис, ҳофиз, фақиҳ, 

қутби замон, тожул ислом каби турли унвонлар берилган. У асосан фиқҳ, 

ҳадис, калом ва тасаввуф илмлари билан шуғулланган. Эътиборли жиҳати 

шундаки, у ўзи шуғулланган барча соҳаларда юксак чўққига эриша олган, 

соҳасининг етук вакили эди. Зеро асл мутасаввифлар тасаввуф билан бирга 

албатта бошқа ислом билимларини чуқур эгаллаганлиги билан ажралиб 

турган.  

Калабодий ўша вақтда илм маркази бўлган она шаҳри Бухорода дастлабки 

таълимини олиш билан бирга юртдан ташқари илм марказларига ҳам сафарлар 

қилган. Олим нафақат яшаган даврининг диний ва тасаввуфий ҳаётига таъсир 

ўтказди, балки ўзидан кейинги суфийларга тўғри эътиқод, амалий ва ахлоқий 

жиҳатдан саҳиҳ бир тасаввуф анъанаси нима эканини танитишга хизмат қилди. 

Соғлом тасаввуф анъаналарини бугунги кунгача етиб келишида қўшган 

ҳиссасига муносиб тарзда тарихда ўчмас из қолдира олди. Биламизки, илк 

назариётчилар айни вақтда тасаввуфий атамаларнинг таъсис этувчилари 

ҳамдир. Шу жиҳатдан олим ўзидан аввалги Муҳосибий каби 

мутасаввифларнинг китобида учраган айрим терминларни янада аниқроқ ва 

батафсилроқ очиқлаб бергани билан ҳам ажралиб туради [1:13 б].  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

115 

Калабодий ислом ҳудудлари кенгайган, сиёсий ва фикрий тортушувлар 

авж олган бир даврда яшаган. Бу ҳолатлар унинг асарларида ҳам ўз аксини 

топди [2: 7 б]. Бундан ташқари Абу Бакр Шиблий (ваф. 334/945), Абу Наср 

Саррож (ваф. 378/988), Абу Толиб Маккий (386/996) каби машҳур тасаввуф 

назариётчилари билан замондош эканлиги ҳам эътиборга моликдир. Бу 

назариётчилар билан замондош бўлиш Калабодийга тасаввуф илмининг 

ривожланиш жараёнини кузатиш имконини берди.  

Ҳанафий мазҳабига амал қилган Калободий рай усулидан кенг 

фойдаланган, мантиқнинг барча нозик жиҳатларига риоя қилган ҳанафий фиқҳ 

олимларининг методларидан фойдалангани сабабли нас ва ақлга таянган бир 

тасаввуфий қарашни илгари сурди. Бу жиҳати билан Калабодий сунний 

тасаввуф пешқадамларидан деб қабул қилинган [3:19 б].  

Тасаввуфнинг илк назарий асари ҳисобланмиш Абу Наср Саррожнинг 

“Лумаъ” асарида фиқҳ ва тасаввуф муносабатига кўпроқ аҳамият қаратилган 

бўлса, Калободийнинг “Таъарруф ли мазҳаби аҳли тасаввуф” китобида ақида 

ва тасаввуф алоқадорлиги ёритилган. Калабодийнинг китобида мавзу ёки 

исроилиёт ҳадислар учрамаслигининг сабаби унинг муҳаддис бўлганлиги ва 

бу соҳани яхши билганлиги билан боғлиқ. Унинг тасаввуф тушунчаси Қуръон 

ва ҳадис билан чегараланган бўлиб, мўътадил ўрталикни топишга уринган.  

Одатда тасаввуфнинг илк назарий манбаларида эътиқодий масалалар 

қисқа бир шаклда битта мавзу остида баён қилиниши анъана тусини олган эди. 

Кейинчалик тасаввуфга отилган айрим туҳмат тошлари натижасида тасаввуф 

аҳлининг эътиқоди билан боғлиқ батафсил асарга эҳтиёж сезила бошланди. 

Ана шу бўшлиққа ва тортишувга чек қўйиш мақсадида Калабодий мазкур 

асарини яратди. Натижада унинг ақидавий қарашлари ўзидан кейинги 

суфийлар учун асос вазифасини ўтади.  

Қушайрий “Суфий шайхларнинг ақидалари усул ва ақоид масалаларида 

ҳақ аҳли саналган суннийларнинг қарашларига мувофиқдир” дея таъкидлаган 

[4:4 б.]. Бу фикрни эса Қушайрийга таъсир ўтказган Калабодийнинг 

“Таъарруф” асарида ҳам кўришимиз мумкин. Бу эътиборга молик фикр 

суфийларни ақидаси аҳли суннадан айри эканини таъкидловчилар ва 

динсизликда айбловчиларга қарши бир муҳаддис, фақиҳ ва суфий назариётчи 

томонидан келтирилган ҳужжат сифатида муҳим саналади. “Таъарруф”дан 

аввал биронта суфий адабиётида ақида мавзусига бу қадар батафсил 

тўхталинмаган. Китобнинг деярли ярими ақида ва қисман фиқҳий масалаларга 

бағишлангани ҳам бежиз эмас. Бу ҳолат муаллифнинг мақсади тасаввуфни 

ислом билимлари доирасидан эканини яна бир бор исботлаш ва унинг ақидаси 

софлигини кўрсатиб беришга қаратилганини кўрсатади.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

116 

Калабодий ақида масаласини ёритиш услубида танқидларга учрамаган ва 

муболағадан қочувчи бир муаллиф сифатида эътироф этилади. Аҳли сунна 

ақидасини ва бу ақидага таянган тасаввуф тушунчасини мухолифлардан ҳимоя 

қилишни мақсад қилган Таърруф асарида суннийлик доирасидан ташқари 

бўлган мазҳабларни исмларини очиқ тилга олмаган. Адашган фирқаларни 

номларини ва ақидаларини танқид қилиш ўрнига, аҳли суннанинг тўғри 

қарашларини чуқур таҳлил қилишга кўпроқ эътибор қаратган. Муътазилийлар 

томонидан илгари сурилган ваъд, ваиъд, истатоат, руъятуллоҳ ва холқу Қуръон 

масалаларини суфийларга хос босиқлик услубида аҳли сунна эътиқоди 

доирасида муҳокама қилган. Уларга қарши кескин муносабат ўрнига далиллар 

билан жавоб беришга уринган. Бошқа бидъат гуруҳларга ҳам худди шундай 

муносабат кўрсатган. Масалан 18 ва 19 қисмларда маҳси устига масҳ тортиш 

ва халифалик масалаларидан сўз кетганда шиалар номини танқид қилмасдан 

аҳли сунна қарашларини маърифий йўл билан келтирган [5:21 б.]. Бу 

қарашлари билан Калабодий тутган йўл мужодала эмас балки маърифий 

шаклда бўлганини кўриш мумкин. Муътазилий, шиа ва карромий кабиларнинг 

номларини келтирмаса-да, уларга хос масалаларни зикр қиларкан аҳли сунна 

қарашини ҳимоя қилгани кўзга ташланади.  

Унинг ақидавий қарашлари худди “Фиқҳул акбар” ва Насафий ақидаси 

маълумотларига ўхшашдир. Бу орқали Калабодий аҳли сунна мазҳабида 

эканини ва уларнинг ақидасини ҳимоя қилишини очиқ намойиш қилган[6:192].   

Калабодий суфийларнинг эътиқоди сунний каломга тобедур жумласи 

билан “саҳиҳ тасаввуф” атамасига асос солди. Сабаби Калабодий наздида аҳли 

сунна ақидаси ва фиқҳига мувофиқ бўлган тасаввуф саҳиҳдир. У тасаввуфни 

Пайғамбар (с.а.в.) даврларидагидек ҳолатда, бидъат хурофотдан озод бир фан 

сифатида кўради. Унинг “Таъарруф” асаридан сўнг суфийликдан гапиришга 

ҳақли бўлмаганлар турли уйдирма ёки туҳматларни қилмасликлари 

таъминланди.  

Абу Бакр Калабодий классик тасаввуф даврининг муҳим шахсларидан 

бўлиб, тасаввуф илми системасининг асосчиси ҳамдир. Калабодий тасаввуфни 

оддий зуҳд ҳаракатидан тизимлашган ҳолга келишида муҳим ўрин эгаллаган. 

Мутасаввиф тасаввуфнинг асосий атамаларини шакллантиришга ҳам хизмат 

қилган. “Таъарруф ли мазҳаби аҳли тасаввуф” асари тасаввуф вакиллари ва 

ақида уламолари муносабатини илиқлашишига ва ижобийлашувига таъсир 

қилган.  Натижада олим саҳиҳ тасаввуф ҳар доим аҳли сунна фиқҳи ва 

ақидасига мувофиқ эканини асослаб берди.  

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

117 

Фойдаланилган адабиётлар 

1. Vahit GÖKTAŞ. KELABAZİ VE TASAVVUFİ GÖRÜŞLERİ. EKEV 

AKADEMİ DERCİSİ Yıl: 12 Sayı: 36. 2008. – S. 90.  

2. Mücahit Akbal-Hasan Kamil Yılmaz. Sûfîlerin İtikâdî Konulara 

Yaklaşımı: Kelâbâzî ve Sühreverdî Örneği. – Istanbul. 2023. Tasavvuf İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi. 26/51. – S. 7 

3. Hazırlayan. Süleyman Uludağ. Doğuş devrınde Tasavvuf. Ta’arruf 

Kelâbâzî.   Dergâh Yayınları, İstanbul. 2021. –S.19. 

4. Абдулкарим Қушайри. Рисолаи қушайрия. – Қоҳира: –  Б. 4. 

5. Hazırlayan. Süleyman Uludağ. Doğuş devrınde Tasavvuf. Ta’arruf 

Kelâbâzî.   Dergâh Yayınları, İstanbul. 2021. –S.21. 

6. TDV İslâm Ansiklopedisi. KELÂBÂZÎ, Muhammed bin İbrâhim. – 

Ankara: 25 c. – S. 192-193.  

МУСОХОН ДАҲБИДИЙНИНГ ТАСАВВУФ РИВОЖИДА ТУТГАН  

ЎРНИ 

ЮлдашходжаевҲайдар Ҳашимханович 

Янги аср университети кафедра мудири,  

доцент, тарих фанлари номзоди 

+99893-398-35-96 haydarxon69@mail.ru 

Аннотация. Ушбу мақола мутасаввиф фикр ва қарашларида инсоннинг олий 

мақоми, қалб ва руҳий камолоти, шунингдек, инсон ва Аллоҳ ўртасидаги 

муҳаббат муносабатларини таҳлил қилади. Мақолада Мусохон Даҳбидий 

таълимотига мувофиқ, инсон борлиқнинг маркази сифатида кўрилади, қалб 

эса Ҳаққа етиш йўлида тоза ва пок бўлиши лозимлиги таъкидланади. 

Шунингдек, мақолада комил инсон сифатида Пайғамбар Муҳаммад (С.А.В.) 

ва бошқа пайғамбарлар мисолида маҳбубият, муҳаббият ва руҳи камолат 

тушунчалари ёритилган. Инсоннинг вужудий, руҳий ва қалбий жиҳатлари 

орасидаги уйғунлик, ирфонийнинг тафаккурий таҳлили орқали очиб берилган. 

Мазкур мақола ирфоний ёндашувда инсоннинг моҳияти, яратилиş мақсади ва 

камолот йўлини тушунтиришга қаратилган. 

Калит сўзлар: Мутасаввифлик, инсоннинг олий мақоми, комил инсон, қалб ва 

руҳий камолот, маҳбубият, муҳаббият, ирфоний тафаккур, пайғамбар 

Муҳаммад (С.А.В.), вужуд ва руҳ уйғунлиги, Аллоҳ билан муносабат 

            Мутасаввиф фикру қарашларида инсон юксак мақомни эгаллайди. 

Унинг таъбирича, одам борлиқ мевасидир. Вужуд силсиласининг мартабалари 

унинг хизматида. Олам яратилиши, барча улуғлик ва азаматлиги билан бир 

инсондек ҳисобланади. Одам ёлғиз ҳолда барча оламларнинг жамловчисидир. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

118 

Қалб доирасининг марказий нуқтаси эса Ҳақдир. Қалбларнинг исми Аъзамга 

етишувидан туғилган бу нидо ва фиғонлар ихтиёр ва иродасидан озод 

бўлсагина пок ва холис бўлади. Агар у ихтиёр ва иродадан ажрала олмаса, бу 

нидолар ихлос саройига асло кира олмаслар. 

Мусохон Даҳбидий комил инсон деб Муҳаммад (С.А.В) ни билади. 

“Билмоқ керакки, ҳазрати пайғамбаримиз (С.А.В.) икки исм билан 

исмлангандирлар. Ул зотнинг иккала муборак исмлари Қуръони мажидда 

яширилгандир. Биринчи исмлари Муҳаммаду-р-расулуллоҳдир. Ва яна 

руҳуллоҳ башорат қилиб айтган ҳикояларида исмуҳу Аҳмад. Ҳар иккала 

исмнинг валояти алоҳидадир. Валояти Муҳаммадий гарчи унинг маҳбубийят - 

мақомидан келиб чиққан бўлсада аммо маҳбубийяти сирф (пок маҳбубийят) 

бўлиб, муҳаббатдан бир белги бордир. Ва валояти Аҳмадий маҳбубийяти 

сирфдан келиб чиққандирки  муҳаббат шоибаси йўқдир. Бу валоят олдинги 

валоятдан пешқадамдир. Ва бир марҳала (масофа) матлубга яқинроқдир. Ва 

муҳибга марғуброқдир. Маҳбуб гарчи (ҳар қанча) маҳбубийятда етук бўлса 

ҳам, унинг истиғно ва бениёзлиги (муҳтож эмаслиги) комилроқ (етукроқ) 

бўлади. Ва муҳаббат назарида зебороқ (гўзалроқ) ва раънороқ кўринади. 

Муҳибни кўпроқ мутажаззиб қилади.  

Байт: 

На танҳо офатам зебои у-аст, 

Балои ман зи нопарвои у-аст36. 

Мазмуни: Менинг офатим фақат унинг гўзаллиги эмас, Менинг балойим 

унинг бепарволигидандир.  

Махдуми Аъзам таълимотича, қачонки инсон айтиб ўтилган йўллар 

орқали кўнгил кўзгусини ҳар қандай зангу ғуборлардан покиза қилсагина, ўша 

замон ҳақиқий маҳбуб жамол ва жалол сифатида кўнгилнинг кўзгусида 

тажаллий (намоён бўлиши) қилади: 

Раб (Ҳақ) нинг зоти тажаллий қилар бўлса, 

Қасам бердим сенга ғофил қолмагил. 

Ҳар бир нафасинг билгил бир гавҳардур, 

Ҳар бир зарранг Ҳақ йўлига раҳбардур.37 

Мусохон Даҳбидий комил инсондаги маҳбубийят, муҳиббийят ва 

муҳаббат масаласига алоҳида эътибор беради. “Маҳбубийяти зотийя 

камолотининг зуҳури хотаму-н-набиййин (С.А.В) га мусалламдир. 

Маҳбубийят томонида икки камол бордир: феълий ва инфиолий. Феъл аслдир 

 
36 Мусохон Даҳбидий. Зубдат ал-ҳақā’иқ. – Т.: ФА ШИ. Қўлёзма, инв № 6576/I. – В. 79А. 
37 Махдуми Аъзам Даҳбидий. Рисола - йэ вужудия. –25 в. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

119 

ва инфиол унга тобе. Лекин инфиол ғойибий иллатдир. Гарчи вужудда 

мутааххир бўлса-да, аммо тасаввурда мутақаддим. Муҳаббатийя камолоти 

зуҳури ҳазрати Калимуллоҳга (Мусо а.с) насиб бўлгандир. Нафси муҳаббат 

абу-л-башар ҳазрати Одам (ало набиййию ва алайҳи-с-салот васалом) га аввало 

ўша жойда машҳуд бўлди (кўринди) ва кейинчалик ҳазрати Иброҳимга ҳам 

ўша ерда машҳуд бўлди. Учинчи марта ҳазрати Нуҳ ҳам ўша эътиборда назарга 

кирди. Вал – амру илаллоҳ субхонаҳу ҳазрати зоти таъоло ва тақаддис, 

чунончи, ўзини дўст тутади. Ўзининг асмоий, сифотий ва афъомий 

камолотини ҳам дўст тутади. Ҳазрати зоти таоло ва тақаддиснинг ўз асмо ва 

сифотига бўлган бу муҳаббатининг зуҳури ҳазрати Халилда батамом бордир. 

Асмоий ва сифотий ва афъолий маҳбубийят зуҳури бошка пайғамбарларда ҳам 

муҳаққиқдир. Буларнинг муҳаббати зуҳурига ўхшаш, вужуд, асмо, сифот ва 

афъолнинг соялари бордир. Ўша зилол маҳбубиятининг зуҳури уларнинг 

усуллари воситасида авлиёи мардон ва маҳбубларнинг насибидир. Авлиёи 

муридин ва муҳибинларга муҳаббат шаклида насиб бўлган ўша зилол 

муҳаббати зотия мақомидан юқори бўлган «хубб мақомидирки, уларнинг 

ижмоли ва  ризо  мақоми мақоми муҳаббат ва хубб» дан устундир. Ризо 

мартабаси муҳаббат мартабасидан юқоридир. Чунки муҳаббатда вужуд 

нисбатдир. Ризо мақомида ҳазрати зотга муносиб бўлган ҳадафи нисбат 

бордир 38. 

Маҳбуб (Аллоҳ - Ҳ.Ю.) севгисининг алангаси ошиқ қалбида 

туташганидан кейин, унинг қалбидаги ҳақиқий маҳбуб васли йўлида 

тўсқинлик қилиб турган барча ҳижобларни ёндириб ташлайди. 

Мусохон Даҳбидий инсон тушунчасини ирфоний таҳлил қилиб қуйидаги 

фикрни келтиради: “одамзод жомеа бир нусхадирки, у ажзои ашарадан, 

аносири арбаадан, нафси номиқа, қалб, руҳ, сир, хафий, ихфодан таркиб 

топгандир. Инсонга мавжуд бўлган қувват ва бошқа жавоҳирлар тупроққа 

қайтгувчидир. Бу ажзолар (кўриниб турган) дир. Шунингдек халқ оламининг 

амр оламига бўлган зиддияти ҳувайдо (мавжуд)дир. Амр оламининг ҳар бири 

бир амрга махсусдир. Нафси номига эга ўз ҳаво (ҳавас) сига эга бўлган 

худхоҳлардир. Улар бир – бирига бўсунмайди. Худобанди жалла султонаҳуни 

инояти бу ашёйи мутазодани ўз комил қудрати билан ҳар бирининг суратини 

бўлак-бўлак жамлаб унга хос мажоз ва ваҳдоний ҳайъат ато этгандир. Хос 

мазоже ва ваҳдоний ҳайъатдан  сўнг ўз етук ҳикмати билан унга сурат 

бергандир. Токи ажезои мутафариққа ҳифзи унинг мутазодасини кўрсатсин. 

Бу мажмуани инсон деб атаб, жомеият ва ваҳдоний ҳайъат ҳусули эътибори 

 
38 Мусохон Даҳбидий. Зубдат ал-ҳақā’иқ. – Т.: ФА ШИ. Қўлёзма, инв № 6576/I. – В. 81А. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

120 

билан халофат истеъдоди шарафига мушарраф қилган. Бундай давлат 

инсондан бошқа ҳеч бир нарсага муяссар бўлмагандир. Олами қодир (буюк 

олам) гарчи бузрук бўлса-да жомеиятдан холидир ва ваҳдоний ҳайъатдан 

бенасибдир. Бу ҳол барча инсоний афродга собитдир.  Инсоннинг хавоси 

(хослари) ва авоми (олийлари) бу маънида шерикдирлар»39. 

Мутасаввиф аввало инсон ким? Нега яралган? Уни яратишдан мурод 

нима? каби масалаларни ёритиб, кейин тана ва руҳ алоқадорлиги, унинг 

камолоти масаласига тўхталган. 

Адабиётлар рўйхати: 

1. Мирзиёев. Ш. Янги Ўзбекистон стратегияси. – Т.: O`zbekiston, 2021. – Б. 

236. 

2. Мирзиёев Ш.М. Миллий тикланишдан – миллий юксалиш сари. –

Тошкент:Ўзбекистон,  2020. . –Б. 43. 

3. Наврўзова Г. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти ва маънавий мероси.– 

Тошкент: Фан, 2021. – Б. 41. 

4. Maulana Fahr ad-din ’Ali b. Husayn Va’iz Kashifi. Rashahat ’ayn al-hayyat / 

Noshir ’Ali Muiniyat, jild-i avval. – Tehron, 1975. – S. 32–33, 59–61. 

5. Хисматуллин А.А. Суфийская ритуальная практика (на примере 

братства Накшбандия). – Санкт-Петербург.: Петербургское Востоковедение, 

1996. – С. 44.  

6. Paul Ju. Doctrine and Organization. The Khwajagan/Naqshbandiya in the first 

generation after Baha’ad-din. Anor-1. – Halle-Berlin, 1998. – Р. 20-26.  

7. Каттаев К. Махдуми Аъзам ва Даҳбед. - Самарқанд:Сўғдиёна, 1994. – 

Б.24. 

8. Мир Муҳаммад Сиддиқ. Таржима-йи ҳоли Мусохон. – Тошкент: ФА 

ШИ, Қўлёзма, инв. № 2663/I.  

9. Жумақули Хумулий. Тарих-и Хумулий. – Тошкент: ФА ШИ. Қўлёзма, 

инв. № 37/VI.  

10. MULLA JUM'A-QULĪ KHUMŪLĪ, TĀRĪKH-I KHUMŪLĪ. Edited by 

Ghulom Karimiy and Iroda Qayumova. Editor-in-chief: Haydar Yuldashkhojayev. 

Samarkand-Tashkent: IICAS, 2013. Text: 243 pages. Introduction (in English and 

in Uzbek): 42 pages. 

 
39 Мусохон Даҳбидий. Зубдат ал-ҳақā’иқ. – Т.: ФА ШИ. Қўлёзма, инв № 6576/I. – В. 51А. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

121 

MALAYZIYADA SO’FIYLIK TARIQATLARINING JAMIYAT VA DAVLAT 

HAYOTIGA TA’SIRIDA SO’FIYLIK MARKAZLARINING O’RNI. 

Avliyoqulov Uchqun 

O’zbekiston davlat jahon tillari universiteti mustaqil izlanuvchisi, 

Mir Arab oliy madrasasi prorektor. 

 

Annotatsiya. Ushbu maqolada Malayziyada so’fiylik tariqatlarining tarixi, faoliyati 

va ularning bugungi kunda Malayziya jamiyati va davlat hayotida tutgan o’rni, 

so’fiylik tariqatlari markazlari faoliyati haqida tahlil va xulasalar keltirilgan. 

Kalit so’zlar. So’fiylik, tariqat, tasavvuf, so’fiylik markazlari, populistik so’fiylik, 

falsafiy so’fiylik, sxolastik so’fiylik 

 

So'fiylik tariqatlari faoliyati, kundalik amllari va hoyot tarzlari Janubi-sharqiy 

Osiyo mintaqasi xalqlari islomiy merosining ajralmas qismiga aylanibgina qolmay, 

hozirda siyosiy darajada jamiyat barqarorligini ta’minlashda muhim institut sifatida 

ahamiyatini  ortishi ham yuz bermoqda.  

Yaxshi bilamizki, o'zini poklash va ma'naviy poklanish so'fiylikning asosi 

bo'lgan. Shuning uchun u islomiy jamiyatlarga, ayniqsa, Janubi-sharqiy Osiyoning 

yirik musulmon jamoasiga ega mamlakati – Malayziya jamiyatiga sezilarli ta'sir 

ko'rsatdi. Bu jamiyatga so'fiylikning ayrim amaliyotlari, masalan, iltijolar, zikrlar va 

avloddan-avlodga o'tib kelayotgan boshqa islomiy marosimlari ta'sir ko'rsatdi. 

Ushbu amaliyotlar uzoq tarixiy davr mobaynida Malayziya jamiyatining nafaqat 

musulmonlariga, balki, musulmonlar orasida yashovchi musulmon bo'lmaganlarga 

ham o’z ta'sirini ko’rsatib keldi. Mamlakatda faoliyat yuritayotgan so’fiy tariqat 

vakillari va so’fiylik markazlari faoliyati sabab, bugungi kunda ko’p millatli 

Malayziyada ularning “yumshoq kuch (soft power)” instrumenti sifatida namoyon 

bo’lishiga sabab bo’lmoqda. Mazkur yo’nalish radikal diniy g’oyalar va haraklatlar 

keng tarqalgan bugungi kunda tinchlik va xavfsizlikni ta’minlashning muhim omili 

sifatida Malayziyada ko’rilmoqda. 

Ushbu maqolada Malayziya jamiyatiga ta'sir ko'rsatayotgan asosiy so'fiylik 

jamoalari va markazlari umumiy faoliyatini tahlil qilishga qaratilgan.  

Islomshunos olim Xayruddin Aljunaydning fikricha, so'fiylar Janubi-Sharqiy 

Osiyoda Islomni yoyish uchun innovatsion usullardan foydalanganlar va asosan 

musulmon bo'lmagan, madaniy jihatdan boy aholini o'ziga jalb qilganlar. XI asrdan 

boshlab mintaqada so'fiylikning uchta asosiy tarmog'i faoliyat yuritgan, ularning har 

biri turli malay auditoriyalariga yoqqan: 

1. Populistik so'fiylik: bu yo'nalish so’fiylar mahalliy e'tiqod va amaliyotlarni 

moslashtirib, ularni islomiy marosimlar va hikoyalar bilan uyg'unlashtirgan. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

122 

So'fiylar xalq orasida mo'jizalar ko'rsatgan, shifo usullaridan foydalangan. Islomni 

mavjud shamanistik amaliyotlarning davomi sifatida ko'rsatgan. Ular shuningdek, 

islom qadriyatlarini nozik tarzda joriy etish uchun wayang kulit (soya orqali 

qo'g'irchoq o'ynatish), zikr barat (she'r yordamida lirik bahs qilish) va gamelan [1] 

musiqasi kabi san'atlardan foydalanganlar. 

2. Falsafiy so'fiylik: tasavvuf nomi bilan tanilgan bu yo'nalish chuqur ma'naviy 

tadqiqotlarga e'tibor qaratgan va Vahdatul Vujud (Vujud birligi) va Nur Muhammad 

(Muhammad nuri) kabi tushunchalarni targ'ib qilgan. Hamza Fansuriy kabi taniqli 

shaxslar islom ta'limotlarini yetkazish uchun she'riy til va metaforalardan 

foydalanganlar, murakkab g'oyalarni tushunarli va jozibali qilganlar. 

3. Sxolastik so'fiylik: bu Arab dunyosi, Fors va Hindistondan kelgan so’fiy olimlarni 

o'z ichiga olgan. Bu olimlar yangi dinni qabul qilganlarga Islom asoslarini 

o'rgatishgan hamda maktablar va diniy muassasalar tashkil etishgan. Ular ratsional 

fikrlash va intellektualizmga e'tibor qaratishgan, bu esa shariat qonunlariga ko'proq 

asoslangan Islomdan foydalanishga sabab bo’lgan. Ular ko'pincha turli diniy 

an'analarni aralashtirib yuborgan amaliyotlarni tanqid qilishgan. Nuruddin Al-Raniri 

va Abdul Rauf al-Sinkili kabi mashhur shaxslar Islom amaliyotlarini isloh qilish va 

yangilashda muhim rol o'ynaganlar[2, 42-48 b.]. 

 Tarixiy ma’lumotlar Malay arxipelagida so’fiylikning Qodiriylik, 

Naqshbandiylik, Rifoiylik, Shoziliylik, Chistiylik, Shattariylik, Tijoniylik va 

Alaviylik kabi birqancha mashhur tariqatlari aholi orasida tarqalganini va o’z davri 

jamiyat hayotiga sezilarli ta’sir o’tkazib kelganini ko’rsatadi[3, 32 b.].  

 Janubi-Sharqiy Osiyoning yirik musulmon davlatlaridan sanalgan 

Malayziyada turli so’fiy jamoalar faoliyat yuritgan bo’lib, ularga o’z davrining yirik 

tariqat vakillari rahbarlik qilishgan. Shuni aytish lozimki, Malayziyadagi so'fiylik 

tariqatlarining tarqalishiga hind so'fiy vakillari, ayniqsa Qodiriya va Naqshbandiya 

tariqatlaridan bo'lganlar katta ta'sir ko'rsatib kelgan. Shu sababli ham ushbu 

tariqatlar vakillari hozirgi malay jamiyatida kata sonni tashkil qiladi. Zamonaviy 

Malayziyadagi tasavvuf tariqatlari rivojlanishidagi o’ziga xoslik shundaki, mavjud 

tariqatlar markaziy yetakchisiz ham, ko'plab mahalliy shayxlarning xarizmatik 

yetakchiligi va ma'naviy ta'limotlari evaziga mashhur bo'lgan. Aynan ushbu mahalliy 

yetakchilar so'fiylik amaliyotlarini yoyishda va izdoshlar tarmog'ini yaratishda 

muhim rol o'ynaganlar. Shunday so'fiylik yetakchilaridan biri Johorlik Hoji Fozil 

(Fadhil) (1951-yilda vafot etgan) bo'lib, u Qodiriya va Naqshbandiya tariqatlariga 

rahbarlik qilgan va o’z davrida to'rt mingga yaqin izdoshiga ega bo’lgan. Yana 

shunday yetakchilardan biri Johorning[4] sobiq Bosh Qozisi va Naqshbandiya 

tariqati yetakchisi Hoji Muhammad Shoh bo'lib, uning o'n to'rt mingga yaqin izdoshi 

bo’lgan. Ikkala yetakchi ham Makkada Shayx Ahmad Xatib as-Sambasi qo'l ostida 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

123 

tahsil olgan, bu ularning Malayziya jamiyatidagi obro'si va ta'sirini 

mustahkamlagan. Har bir shayxning qancha izdoshi borligi haqida biror manbalarda 

ma’lumotlar keltirilmagan. Biroq, tarixan Qodiriya, Naqshbandiya va Ahmadiya 

tariqatlari Malayziyada juda mashhur bo'lganligi aniq. Boshqa tariqat 

yo’nalishlariga qaraganda Qodiriya va Naqshbandiya tariqatlari mintaqada, ayniqsa, 

Malayziya xalqi orasida keng tarqalgan va chuqur ildiz otgan. Xulosa qilib aytganda, 

Malayziyada so'fiylik tariqatlarining tarixan mavjudligi va rivojlanishi mahalliy 

shayxlarning ta'limoti va harakatlari natijasida saqlanib kelingan. Bu omillarning 

barchasi mintaqadagi Islomning boy ma'naviy hayotiga o’z ta’sirini o’tkazib 

kelgan[3, 31-33 b.]. 

 Malayziyalik islomshunos olim Muhammad Fahmi Abdul Hamidning 

so'zlariga ko'ra, tarixan Negeri Sembilan shtati Malayziyadagi mahalliy voizlar 

tomonidan targ’ib qilingan tasavvuf ta'limotini chinakamiga qabul qilgan birinchi 

shtatlardan biri bo'lgan. XX asrning boshlarida Naqshbandiylik tariqatining amaliy 

jihatlari ushbu hudutda birinchi bo'lib keng joriy etilgan. Dastlab, Negeri 

Sembilanda so'fiylikni tartibga soluvchi rasmiy tashkilot bo’lmagan. Tsavvuf 

tariqatining ma’lum masalada ruxsati va amaliyotlari haqidagi mavjud yozuvlar 

doimiy ravishda yangilanmagani yoki saqlanmagani bois, uning asosiy 

tamoyillariga zid ravishda noto'g'ri ma'lumotlarni tarqatish va shu bilan odamlarda 

so'fiylik g’oyalariga nisbatan chalkashliklar kelib chiqishiga sabab bo’lgan[5, 79 b.].  

 Malayziya sultonlik va shtatlardan tashkil topgan davlat bo’lgani sabab, 1987-

yilda diniy idoralar tasavvuf tariqatlari tomonidan amaliy marosimlarini 

o’tkazishlariga taqiq qo’yilgan. Shunga qaramay, Negeri Sembilan muftiylik 

boshqarmasi (NSMD) uni himoya qilib chiqqan. Bu esa birinchi bo’lib tasavvuf 

tariqatlarining amaliyotlarini Islom qonunlariga muvofiqligini ta'minlash bo'yicha 

siyosat va ko'rsatmalarni belgilovchi 2005-yilgi Negeri Sembilan Tasavvuf Tariqati 

Qonuni (ETTNS)ni qabul qilinishiga olib keldi. Ushbu qonunning ijrosi sifatida, 

mamlakat fatvo qo'mitasiga tasavvuf tariqatlari masalalarida yordam berish uchun 

kichik qo'mita tashkil etildi. 2007-yilda Negeri Sembilan muftiylik boshqarmasi 

qoshida Tasavvuf Tariqati Bo’linmasi (DTT)ning tashkil etilishi, hukumatning 

Negeri Sembilandagi tasavvuf tariqati faoliyatini boshqarish va nazorat qilish 

masalalariga ham e’tibor qaratayotganini ko'rsatadi. Tasavvuf Tariqati Bo’linmasi 

barcha tasavvuf tariqatlari amaliyotlarini Negeri Sembilan Tasavvuf Tariqati Qonuni 

ko'rsatmalariga hamda ularning Qur'on va Sunnatga muvofiqligini ta'minlashga 

mas’ul sanaladi[5, 79 b.]. 2018-yil holatiga koʻra, Negeri Sembilanda 13 ta tasavvuf 

tariqati yo’nalishlari ro’yxatdan o’tgan va tan olingan[6, 1-10 b.]. Ular orasida eng 

ko’p ergashuvchilariga egalari 5 ta bo’lib ular: Ahmadiylik-Idrisiylik tariqati, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

124 

Naqshbandiylik tariqati, Qodiriylik-Naqshbandiylik tariqati, Shoziliylik tariqati va 

Dusuqiylik tariqatlaridir.  

Malayziyada so’ngi yillarda ortodoksal islom ilmlariga keng targ’ibot 

qilinayotgan bir davrda, so’fiylik tariqatlarining faoliyatida siyosiy va iqtisodiy 

manfaatlarga ham e’tibor qaratilayotganini ko’rish mumkin. Mutaxassislar bu 

holatni so'fiylikning bugungi global o'zgarishlar fonida zamonaviylikka moslashishi 

sifatida baholashmoqda. Bu so’fiylikning klassik Islom bilan birgalikda, zamonaviy 

jamiyatga ham moslashayotganini anglatadi[7, 269 b.]. Malayziyada ko’plab 

so’fiylik tariqatlari markazlari o’zlarining iqtisodiy salohiyatiga ham ega bo’lib 

ulgurishgan. Ular o’zlariga tegishli turli biznes faoliyat orqali a'zolarini iqtisodiy 

tomondan qo’llab-quvvatlamoqda va so'fiylik turmush tarzini targ'ib qilmoqda.  

Shu o’rinda savol tug’uladi, nega Janubi-Sharqiy Osiyo mintaqasida, xususan 

Malayziyada, so’ngi yillarda so’fiylik tariqatlari faoliyatining o’sishi, rivoshlanishi 

va jamoalarining ko’payishiga davlat darajasida e’tibor berilmoqda? Savolni 

javobini quyidagi yo’nalishlarda ko’rishimiz mumkin: 

1. Tarixan ushbu mintaqaga islom fatxsiz, da’vat asosida kirib kelgan va tub 

joy aholi tomonidan o’z qadriyatlarini saqlagan holda islom va uning madaniyatini 

qabul qilishgan. Islomning bu mintaqaga keng kirib kelish davri islom olamida 

so’fiylik tariqatlarining uyg’onish davriga to’g’ri keladi. Shu sababli ham, 

mintaqadagi islom diniga ergashuvchilar dastlabki islom dinini ko’p hollarda tariqat 

vakillari amali, ilmi va e’tiqodi timsolida ko’rishgan. So’fiylarning o’ziga xos hayot 

tarzlari tokim bugungi kunga qadar mintaqa musulmon jamiyatlari xarizmasi 

shakllanishida kata ta’sir etuvchi omil bo’lib xizmat qilgan.  

2. Janubiy-Sharqiy Osiyo mintaqasi doim Janubiy Osiyo musulmon jamoalari 

ta’sirida bo’lgan. Tarixiy ma’lumotlar shuni ko’rsatadiki, juda ko’plab tasavvuf 

shayxlari aynan Janubiy Osiyo mintaqasidan bugungi Malayziya, Indoneziya kabi 

davlatlar hududlariga brogan va u yerda o’zlari ergashgan tariqatlarni yoyishga 

harakat qilishgan. Bu omil sabab, mintaqa doim so’fiylik tariqatlari ta’siri ostida 

bo’lgan.  

3. Bugungi murakkab geosiyosiy jarayonlar sodir bo’layotgan davrda ko’plab 

musulmon jamoalariga ega davlatlarda dinga radikal xarakterga ega ergashuvchilar 

ortib bormoqda va bu bevosita davlat va jamiyatda keskin fikrlar va harakatlarning 

ortishiga sabab bo’lmoqda. E’tibor beradigan bo’lsak, Janubi-Sharqiy Osiyo 

mintaqasidagi ahli tasavvuf orasida keskin fikrlar va harakatlar doim inkor qilib 

kelingan. Ular bilan bog’liq keskinlikni keltirib chiqaruvchi holatlar bo’lmagan. 

Qaysidir ma’noda bu jihat Malayziya davlatida olib borilayotgan siyosatga ham 

muvofiq sanaladi. Shu sababli ham so’fiylik tariqatlarning mamlakatda faoliyat 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

125 

yuritishiga davlat darajasida to’sqinlik yo’q, balki faoliyat yuritishlaridan manfaat 

bor. 

4. Bugungi Malayziya musulmon jamiyati barqarorligiga salbiy ta’sir 

o’tkazishi mumkin deya qaralayotgan yangi diniy g’oyalardan bo’lgan “salafiylik” 

va “vahhobiylik”ga qarshi kurashishda so’fiylik tariqatlarining ahamiyati yuqori 

baholanmoqda. 2025 yil 25 fevral kuni Malayziyaning Perak shtatida bo’lgan yirik 

forumda shtat sultoni Yang di-Pertuan Agong Sultan Nazrin so’fiylik tariqatlarini 

yuqorida ta’kidlangan muammolarni oldini olishda muhimligini ta’kidlab, butun 

Malayziya bo’ylab yoyish va faoliyatini mustahkamlash lozimligini ta’kidlagan[8]. 

Xulosa sifatida aytadigan bo’lsak, so’ngi yillarda Malayziyada so’fiylik 

tariqatlari faoliyatining davlat darajasida qo’llab quvvatlanishining asosiy 

sabablaridan biri, ular mamlakatdagi Islomga e’tiqod qiluvchilarning jamiyatda 

o’zaro munosabatlarga kirirshishdagi qattiq va byurokratik ko’rinishlarini 

yumshatish yo'lida ijobiy ta’sir kuchiga ega harakat sifatida ko'rilmoqda.   

Havola va foydalanilgan adabiyotlar ro’yxati 

1. Gamelan - asosan gong, ksilofon va metallofon kabi zarbli 

cholg'ulardan tashkil topgan an'anaviy Malayziya musiqiy ansambli. 

2. Aljunied, Syed Muhd Khairudin. Islam in Malaysia: An entwined 

history. Oxford University Press, USA, 2019. 42-48. 

3. Attas, Muhammad Naguib al. Some Aspects of Ṣufism: As Understood 

and Practised Among the Malays. Ta'dib International Sdn Bhd, 1963. 32. 

4. Johor - Malayziya janubida joylashgan shtat 

5. Hamid, Mohammad Fahmi Abdul, Meerangani, Khairul Azhar, 

Suliaman, Ishak, Ariffin, Mohd Fahran Md, Halim, Amran Abdul. "Strengthening 

Spiritual Practices among Community: Dhikr Activities in Negeri Sembilan, 

Malaysia." 2021. 79. 

6. Fahmi, Abdul Hamid Mohammad and Sulaiman, Ishak. "Impact of 

integrated management on the development of Tarekat Tasawuf in Negeri Sembilan, 

Malaysia." Jurnal Intelek 12.2 (2017): 1-10. 

7. Syahrul, Muzakkir, Hidayat, Ziaulhaq. New Face of Contemporary 

Sufism in Southeast Asia: Experience of Indonesia and Malaysia. Teosofi: Jurnal 

Tasawuf dan Pemikiran Islam 11, no. 2 (2021): 269. 

8. Mohd Faizal Musa. State-Level Empowerment of Sufism in Addressing 

the Salafi-Wahhabi Threat in Malaysia. FULCRUM: Analysis on Southeast Asia.30 

Apr. 2025. 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

126 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

وكتابيه "خصائص علي" و "مسند  الإمام النسائي رحمه الله  أئمة الحديث الشريف وامتحاناتهم العقدية

 علي" "أنموذجا" 

 مقدمة 

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك 

 له، وأشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وآله وسلم ورضي عن أصحابه أجمعين أما بعد: 

فإن الله  سخر لهذا الدين رجالا من أئمة العلماء العدول، والأولياء الصالحين، ينفون عن هذا الدين  

 تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين.  

ومن هؤلاء الأئمة الأعلام من عُذِّب، ومنهم من أخرج من بلده، ومنهم من أوذي، ومنهم من حبس، بل وصل  

الأمر ببعضهم إلى القتل ومن هؤلاء الأئمة رضوان الله عليهم سيدنا الإمام أبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب 

 النسائي رحمه الله ورضي عنه. 

 التعريف بالإمام النسائي رحمه الله ورضي عنه، وبكتابيه 

وبصاحب موضوع الكتابين "الخصائص" و"المسند" سيدنا علي   وكرم الله وجهه.    

 أولا: التعريف بالإمام النسائي: 

حْمَنِ النَّسَائِيّ الْحَافِ  ظُ مُصَنفُِّ السُّنَنِ وَأحََدُ هو: أحَْمَدُ بْنُ شُعيَْبِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ سِناَنِ بْنِ بحَْرِ بْنِ دِينَار  أبَوُ عَبْدِ الرَّ

زِينَ   ةِ الْمُبرََّ  الْأئَمَِّ

اد  زَغَبَةَ فِ  ، وَعِيسَى بْنِ حَمَّ ار  ، وَإسِْحَاقَ بْنِ رَاهْوَيْهِ، وَهِشَامِ بْنِ عَمَّ ي خَلْق  كَثِيرِينَ.  رَوَ  عَنْ: قتُيَْبَةَ بْنِ سَعِيد   

 الْإسْفرَاييِنيِّ، وَأبَوُ  رَوَ  عَنْهُ: ابْنهُُ عَبْدُ الْكَرِيمِ، وَأبَوُ سَعِيدِ بْنُ يوُنسَُ، وَأبَوُ سَعِيدِ بْنُ الْأعَْرَابيِِّ، وَأبَوُ عَوَانةََ 

، وَ  ، وَأبَوُ بشِْر  الدُّولَابِيُّ ، وَأبَوُ الْقَاسِمِ الطَّبرََانيُِّ ، وَأبَوُ جَعْفرَ  الْعقَُيْلِيُّ أبَوُ بكَْرِ بْنُ السُّنيِِّّ، جَعْفرَ  الطَّحَاوِيُّ

. د  الْفِهْرِيُّ  وَخَلَائقُِ، آخِرُهُمْ؛ أبَْيَضُ بْنُ مُحَمَّ

، وَقَالَ أيَْضَاً: : النَّسَائِيّ الِإمَامٌ فِي الْحَدِيثِ بلَِا مُداَفعََة  ةِ الْمُسْلِمِينَ.  قَالَ الْحَافظُِ أبَوُ عَلِيّ  النَّيْسَابوُرِيُّ مِنْ أئَمَِّ  

ةِ الْمُسْلِمِينَ.   : إمَامٌ مِنْ أئَمَِّ  وَقَالَ منصور الفقيه وَالطَّحَاوِيُّ

 وقال قاسم المطرز: هو إمام أو يستحق أن يكون إماما..

: مُقَدَّمٌ عَلَى كُلِّ مَنْ يذُْكَرُ بهَِذاَ الْعِلْمِ مِنْ أهَْلِ عَصْرِهِ. وَسُئلَِ الدَّارَقطُْنِ  : إذاَ حَدَّثَ النَّسَائِيّ وَابْنُ  وَقَالَ الدَّارَقطُْنِيُّ يُّ

مُ عَلَيْهِ أحََداً، وَلَمْ  ، فَإنَِّهُ لمَْ يكَُنْ مِثلَْهُ وَلَا أقَُدِّ رة في   يكَُنْ فِي الْوَرَعِ مِثلَْهُ. )وقال مخُزَيْمَةَ أيَُّمَا يقَُدَّمُ؟ فَقَالَ: النَّسَائِيُّ

المفاضلة بينهما فيمن يقدم النسائي أو ابن خزيمة قال النسائي على أني لا أقدم على النسائي أحداً وإن كان ابن  

 خزيمة إماما ثبتا معدوم النظير(.

حِيحِ وَالسَّقِيمِ مِنَ الآثَاَرِ،  وَقَالَ الدَّارَقطُْنِيُّ يَقوُلُ: كَانَ النَّسَائيِّ  أفَْقَهَ مَشَايخِِ مِصْرَ فِي عَصْرِهِ، وَأعَْرَفهَُمْ بِالصَّ

جَالِ.   وَأعَْلمََهُمْ بِالرِّ

سَنَةَ اثْنَتيَْنِ وَقَالَ ابْنُ يوُنسَُ: كَانَ إمَامًا فيِ الْحَدِيثِ ثِقَةً ثبَْتاً حَافظًِا، كَانَ خُرُوجُهُ مِنْ مِصْرَ فِي ذِي الْقِعْدةَِ 

يّ   . وَقَالَ أبَوُ عَلِ وَثلََاثمِِائةَ  وَتوُُفِّيَ بِفِلسَْطِينَ يوَْمَ الِاثنَْيْنِ لِثلََاثِ عَشْرَةَ خَلَتْ مِنْ صَفرَ  سَنَةَ ثلََاث  وثلاثمائة

: مَاتَ فِي صَفرَ  بِفِلسَْطِينَ.  : ليَْلَةَ الِاثنَْيْنِ. وَكَذاَ قَالَ الطَّحَاوِيُّ  الْغسََّانِيُّ

مْلَةِ مَدِينَةِ فلِسَْطِينَ وَحُمِلَ إلَى بَيْتِ الْ  : إنَّهُ توُُفيَِّ بِالرَّ مَقْدِسِ فَدفُِنَ بِهِ. وَقَالَ الْحَافظُِ أبَوُ عَامِر  الْعَبْدرَِيُّ  

مَّ حُمِلَ إلَى مَكَّةَ  وَحَكَى ابْنُ مَنْدهَْ عَنْ مَشَايخِِهِ بمِِصْرَ أنََّهُ خَرَجَ مِنْ مِصْرَ إلَى دِمَشْقَ فَوَقعََتْ لَهُ بهَِا كَائِنةٌَ، ثُ 

. وَهُوَ مَدْفوُنٌ بهَِا وَكَذاَ قَالَ الدَّارَقطُْنِيُّ أنََّهُ حُمِلَ إلَى مَكَّ  ةَ فَتوُُفِّيَ بهَِا فِي شَعْبَانَ  وَمَاتَ بهَِا سَنَةَ ثلََاث  وَثلََاثمِِائةَ 

 سَنَةَ ثلََاث  وَكَانَ مَوْلِدهُُ سَنَةَ أرَْبَعَ عَشْرَةَ وَمِائتَيَْنِ. 

 ومن تتمة كلام العلماء عنه وعن مكانته رحمه الله: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

127 

دُ بنُ المُظَفَّرِ الحَافظُِ: سَمِعْتُ مَشَايخَنَا بمِِصْرَ يعترفون لأبى عبد الرحمن النسائي بالتقدم   وَقَالَ أبو الحسين مُحَمَّ

ى  والإمامة، وَيَصِفوُنَ من اجتهاده فِي العِبَادةَِ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، ومواظبته على الحج والاجتهاد، وَأنََّهُ خَرَجَ إلَِ 

كين وَاحْترَِازِهِ  الفِداَءِ مَعَ وَالي مِصْرِ فَوُصِفَ مِنْ شَهَامَتِهِ وَإقَِامَتِهِ السُّنَنِ المَأثْوُرَةِ فِي فَداَءِ المُسْلِمِينَ، والمشر

عن مجالسة السُّلْطَانِ الَّذِي خَرَجَ مَعَهُ،... وَأنََّهُ لَمْ يزََلْ ذلَِكَ دأَْبهُ إلَِى أنَِ اسْتشُْهِدَ  مَشْقَ مِنْ جِهَةِ الخَوَارِجِ. بِدِ    

وقال الدارقطني أيضا: .. فلما بلغ هذا المبلغ حسدوه فخرج إلى الرملة، فسئل عن فضائل معاوية، فأمسك عنه  

 فضربوه في الجامع. فقال: أخرجوني إلى مكة، فأخرجوه إلى مكة وهو عليل، وتوفى بها مقتولا شهيدا. 

 

ونقل الدارقطني عن أبي بكر ابن الحداد وكان كثير الحديث وكان له فضل في العبادة ولم يحدث عن أحد غير  

 أبى عبد الرحمن النسائي فقط، وقال: رضيت به حجة بيني وبين الله.  

وقال أبو بكر محمد بن موسى بن يعقوب بن المأمون الهاشمي: )وكان من أصحاب النسائي( كان يصوم يوما  

ويفطر يوما. قال: وسمعت قوما ينكرون عليه كتاب "الخصائص" لعلي رضي الله عنه وتركه لتصنيف  

فضائل أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم، ولم يكن في ذلك الوقت صنفها فحكيت له ما سمعت، فقال: 

دخلنا إلى دمشق والمنحرف عن علي بها كثير فصنفت كتاب "الخصائص" رجاء أن يهديهم الله. ثم صنف  

 بعد ذلك فضائل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقرأها على الناس  

وقال أبو بكر ابن المأمون أيضا: عن النسائي قال: رحلتي الأولى إلى قتيبة كانت في سنة ثلاثين ومئتين،  

 أقمت عنده سنة وشهرين.  

قال الحاكم: ومع ما جمع أبو عبد الرحمن من الفضائل رزق الشهادة في آخر عمره، فحدثني محمد بن إسحاق  

الأصبهاني، قال: سمعت مشايخنا بمصر يذكرون أن أبا عبد الرحمن فارق مصر في آخر عمره وخرج إلى  

دمشق فسئل بها عن معاوية بن أبى سفيان وما رو  من فضائله، فقال: ألا يرضى معاوية رأسا برأس حتى  

يفضل؟! فمازالوا يدفعون في حضنيه حتى أخرج من المسجد ثم حمل إلى مكة ومات بها سنة ثلاث وثلاث  

 مئة وهو مدفون بمكة.  

قال الحافظ أبو القاسم: وهذه الحكاية لا تدل على سوء اعتقاد أبى عبد الرحمن في معاوية بن أبى سفيان، وإنما  

تدل على الكف في ذكره بكل حال. ثم رو  بإسناده عن أبى الحسن على بن محمد القابسي، قال: سمعت أبا  

على الحسن بن أبى هلال يقول: سئل أبو عبد الرحمن النسائي عن معاوية بن أبى سفيان   صاحب رسول  

؟ فقال: إنما الإسلام كدار لها باب، فباب الإسلام الصحابة، فمن آذ  الصحابة إنما أراد الإسلام، كمن  الله 

 نقر الباب إنما يريد دخول الدار، قال: فمن أراد معاوية فإنما أراد الصحابة.  

 قال المزي: الحافظ، صاحب كتاب "السنن" وغيره من المصنفات المشهورة.  

أحد الأئمة المبرزين والحفاظ المتقنين والأعلام المشهورين، طاف البلاد، وسمع بخراسان والعراق والحجاز 

 ومصر والشام والجزيرة.

 قال الذهبي: الِإمَامُ، الحَافظُِ، الثَّبْتُ، شَيْخُ الِإسْلامَِ، نَاقِدُ الحَدِيْثِ.

جَالِ، وَحُسْنِ التَّألِْيْفِ.  وقال: وَكَانَ مِنْ بحُُوْرِ العِلْمِ، مَعَ الفهَْمِ، وَالِإتْقَانِ، وَالبَصَرِ، وَنَقْدِ الرِّ

دُ بنُ مُوْسَى المأمَونيُِّ صَاحِبُ النَّسَائيِّ: سَمِعْتُ قوَْماً ينُْكِرُوْنَ عَلىَ النَّسَائيِِّ كِتاَب )الخَصَ  ائِص( لِعلَِيّ   قال مُحَمَّ

حَرِفُ بهَِا عَنْ عَلِيّ   رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وَترَْكَهُ تصَْنيِْفَ فَضَائلَِ الشَّيْخَيْنِ، فَذكََرْتُ لَهُ ذلَِكَ، فَقَالَ: دخََلتُ دِمَشْقَ وَالمُنْ 

حَابةَِ كَثِيْر، فَصَنَّفْتُ كِتاَبَ )الخَصَائِصِ( رَجَوْتُ أنَْ يهَْدِيهَُمُ الله تعََالَى. ثمَُّ إِنَّهُ صَنَّفَ بعَْدَ ذلَِكَ فَضَ  ائلَِ الصَّ  

لامَِهِ. قَالَ الحَاكِمُ: كَلامَُ النَّسَائيِِّ عَلىَ فَقْهِ الحَدِيْثِ كَثِيْرٌ، وَمَنْ نظََرَ فِي )سُنَنِهِ( تحََيَّرَ فِي حُسْنِ كَ   

ثْ عَنْ غَيْرِ النَّ  : كَانَ أبَوُ بكَْر  بنُ الحَدَّادِ الشَّافعِِيُّ كَثِيْرَ الحَدِيْثِ وَلَمْ يحَُدِّ سَائِيِّ، وَقَالَ: رَضِيْتُ بِهِ  قَالَ الدَّارَقطُْنِيُّ

ةً بَيْنِي وَبيَْنَ اللهِ تعََالىَ.  حُجَّ

 ثانيا: الكلام على الكتابين: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

128 

 الكتاب الأول:  

"خصائص علي"، وكتاب "مسند علي" بن أبي طالب  وكرم الله وجهه.    

 )40( ويكفي أن  أما كتاب الخصائص فقد سماه حاجي خليفة: الخصائص في فضل علي بن أبي طالب 

تعرف أنه سبب استشهاد الإمام النسائي   وأنه ألفه للرد على المبتدعة الذين ينحرفون عن علي بن أبي  

طالب  ويناصبونه العداء أو لا يقدرون له قدره العظيم ومكانته الشامخة، وقال الحافظ ابن حجر رحمه  

  من الأحاديث الجياد النسائي في كتاب الخصائص") .)41الله: "وأوعب من جمع مناقب علي 

وقد سبق النقل في ترجمة الإمام أنه  قيل له لم لا صنفت في فضائل الشيخين؟ قال: دخلت إلى دمشق  

والمنحرف عن علي بها كثير، فصنفته رجاء أن يهديهم الله سبحانه وتعالى، فأنكروا عليه، وأخرجوه من  

 المسجد، ثم من دمشق إلخ القصة.

 الكتاب الثاني 

 . وأما كتاب مسند علي 

فإني لم أعثر على كتاب مسند علي رضي الله تعالى عنه للإمام النسائي رغم ثبوت نسبته له، ومسند سيدنا 

علي بن أبي طالب   يعتبر كغيره من مسانيد الصحابة الكرام   جزءا من المسانيد الكبرى كمسند    

 أحمد بن حنبل، وأبي يعلى الموصلي وغيرهم. 

هذا وقد جمع بعض المعاصرين واسمه )علي رضا بن عبد الله بن أحمد بن علي رضا يوسف أوزبك) 42((، 

") 43( ورتبه على طريقة تحفة  كتابا كبيرا سماه "الموسوعة الحديثية الكبرى مسند علي بن أبي طالب  

الأشراف من حيث الراوي عن سيدنا علي بن أبي طالب ويبدو أن في الكتاب أسلوب القص واللصق فهو  

يصور الحديث من مصدره وإن كان مخطوطا ولا يهتم كثيرا بتخريجه من مصادر أخرى حتى إنه قد يصور  

برقم الهامش المذكور من محقق الكتاب ولا يذكر التعليق ويقع الكتاب في سبع مجلدات وآخر رقم من أرقام  

(، ويذكر حكما على إسناد الحديث بدون ذكر سبب أو مصدر الحكم ولم أستفد من هذا 17482أحاديثه )

الكتاب شيئا وإن كان جهدا جميلاً جزى الله جامعه خيرا واطلعت على نسخة مصورة من الكتاب وليس هذا 

 داخل في موضوعنا ولم يتعرض لمسند علي للنسائي.   

( حديثا مما نسبه الأئمة لكتاب مسند علي للنسائي وهذه الأحاديث  129وقد جمعت بحمد الله وتوفيقه )

 تشمل إن لم يكن لكل فلمعظم ما خرجه الأئمة من كتاب مسند علي بن أبي طالب للنسائي من الأحاديث. 

 فهذا الكتاب قد وقع للإمام المزي رحمه الله. فخدمه بعض الخدمات. منها: •

 )أ( أنه أضاف أسماء رواته ورجاله لرجال الكتب الستة في كتابه تهذيب الكمال في أسماء الرجال.

)ب( وأنه حين يذكر الإمام المزي اسم راو من هؤلاء الرواة فإنه يرمز أمام شيوخه وتلاميذه برمز من  

أخرج له النسائي في مسند علي أيضا فيعرفنا شيوخ وتلاميذ الراوي الذين روى عنهم وأخرج لهم النسائي  

 في مسند علي. 

)ج( لكنه أحيانا إذا كان الراوي قد أخرج له النسائي في أحد كتبه الأخرى كالسنن الكبرى، وكخصائص 

علي، وكعمل اليوم والليلة، فإنه يقتصر على رمز هؤلاء ولا يذكر رمز مسند علي فإذا أخرج له النسائي في 

أكثر من كتاب فإنه لا يلتزم بذكر رمز جميع الكتب بل يذكر أشهرها إلا إذا كان هناك انفراد براو أو شيخ أو  

 تخريج حديث فحينئذ يذكر رمز مسند علي أو غيره هذا كله غالبا لا دائما.  

 
 )40( كشف الظنون )1/ 706(.

 )41( فتح الباري )74/7(.

)42( وإن أوهمت الصفحة الأولى في الكتاب أن يوسف أوزبك، غير علي رضا بن عبد الله فإنه كتب تأليف يوسف أوزبك، ثم قال: خرج أحاديثه علي 

 رضا بن عبد الله. ويتضح بعد قراءة المقدمة ونحوها أنهما واحد. 

 )43( طبعته دار المأمون للتراث ا دمشق ا سنة )1416 ا  1995(. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

129 

)د( وإذا ذكر الإمام المزي اسم الراوي ونسبه لمسند علي للنسائي فإنه أحيانا يخرج له حديثا أو أكثر  

بإسناد لنفسه على طريقة المستخرجات يلتقي فيه مع النسائي في شيخه أو من فوقه لعلو في الإسناد أو 

 فائدة فيه.

)هـ( وأحيانا يذكر المزي أن النسائي أخرج لهذا الراوي في مسند علي حديث كذا فيذكر طرفا من الحديث  

 يدل على بقيته، ونكون قد استفدنا هذا الطرف للحديث، والوجه الذي أخرجه منه النسائي. 

كلام النسائي على الإسناد، وبيانه للاختلاف على الراوي فيه، ونحو ذلك. )و( وأحيانا يذكر   

)ز( ويضيف المزي أيضا إضافات في الأسانيد والمتون وأسماء الرجال، منها بيان بعض الأوهام في أسماء  

 بعض الرواة التي وقعت في نسخته من مسند علي فيقول من الأوهام كذا.

كل هذا الجهد من الإمام المزي جعلني أتوق إلى جمع هذه الأحاديث سواء التي أخرجها بإسناده، أو ذكر 

طرفا منها فأخرجها وأحكم عليها وأبين بعض غريبها ومشكلها وأضيف إليها الكثير من الفوائد الحديثية،  

 حتى يخرج جزء من كتاب مسند علي للنسائي كما ذكره مؤلفه أو قريبا منه 

وهذا الذي صنعه الإمام المزي ولم أجد أحدا آخر صنع مثل صنيعه، حتى هو في كتاب "تحفة الأشراف" لم 

يذكر أطراف هذا الكتاب )غير حديثين ذكرهما استطرادا في غير موضعهما من زياداته( رغم أنه ذكر كثيرا 

من الكتب المتعلقة بالكتب الستة، غير أني وجدت الإمام السيوطي في الجامع الكبير نسب حديثا واحدا 

لمسند علي للنسائي، ولم أجد عنده غير هذا الحديث. فجمعت هذه الأحاديث التي في كتاب "تهذيب الكمال"  

وأضفت إليها الحديثين اللذين ذكُِرا في "تحفة الأشراف" والحديث الذي ذكره الإمام السيوطي "الجامع 

 الكبير". 

وكل ما ذكره الإمام المزي فإنه ذكر وجه إسناده فهو إما أخرجها بأسانيد لنفسه، على طريقة المستخرجات، 

وإما ذكر طرفا منها في ترجمة الرجل الذي أخرج له النسائي في "مسند علي" أما الحديث الذي ذكره 

(، حديثا، وقد جمعت هذه  129الإمام السيوطي فلم يذكر وجه إسناده. وبلغ عدد هذه الأحاديث المجموعة ) 

الأحاديث وخرجتها، وحكمت على أسانيدها، وشرحت غريبها، وبينت مشكلها، وتكلمت على عللها، وشيء 

 من فقهها.

والله   أسأل أن يوفقني في ذلك، وأن يعم النفع به، وأن يرزقني الإخلاص والقبول إنه وَلِيُّ ذلك والقادر  

 عليه وهو حسبي ونعم الوكيل. 

 ولهذا الموضوع أهمية عظمى فكتاب "مسند علي" للنسائي من الكتب المهمة في بابه 

لجلالة صاحب المسند  • وكرم الله وجهه. وعظيم منزلته في الإسلام.   

 ثم لجلالة المصنف وهو الإمام النسائي صاحب أحد الكتب الستة، وفضله لا يخفى. •

  يضاف إلى تلك المنزلة العظيمة للإمام النسائي مزيد اهتمامه بأمور سيدنا علي بن أبي طالب   •

حتى ألف في مناقبه وفضائله مؤلفا خاصا وهو كتاب خصائص علي. فإذا جمع له مسندا سيكون هذا 

 المسند جامعا بين الحسن والإتقان والدقة في العمل. 

 كل هذا مع كثرة أحاديث الكتاب وكون كثير منها في درجة القبول.  •

مع ندرة أسانيد بعض هذه الأحاديث، وتلك الأوجه التي أخرجها منها النسائي، وما فيها من زيادات  •

 توضح متنا أو إسنادا. 

 وما فيها من بقية الفوائد الحديثية فأردت أن أجمع بعض ما تفرق من هذا الكتاب النافع.  •

 ثم وفاء بحق مؤلفه )الإمام النسائي رحمه الله ورضي عنه(، حتى ينتفع الناس بكتابه. •

  وقبل ذلك قياما ببعض ما يجب نحو أمير المؤمنين أسد الله الغالب سيدنا علي بن أبي طالب   •

 وكرم الله وجهه صاحب هذا المسند. حتى ينتفع الناس وأهل العلم بما جمعته من هذا الكتاب. 

للأحاديث  • الحديثية، جامعا  الناحية  من  الموضوع  لهذا  تعرض  أر مصنفا  لم  أني  ذلك  إلى  يضاف 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

130 

 ودارسا لها سندا أومتنا، وإنما هي أمور تذكر في بعض الكتب كما تقدم.

كما أن خدمة هذا الموضوع ودراسته ستكون محاولة لنشر السنة النبوية المشرفة بوجه ما وعلى  •

 صورة ما. 

 : ثالثا: الكلام على أمير المؤمنين سيدنا علي بن أبي طالب  

و الْحَسَنِ وَأبَوُ  هو أمير المؤمنين: عَلِيُّ بْنُ أبَِي طَالِب  وَاسْمُ أبَِي طَالِب  عَبْدُ مَنَافِ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ هَاشِم  ( أبَُ 

نا  ترَُاب  الْهَاشِمِيُّ ابْنُ عَمِّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَأمَِيرُ الْمُؤْمِنيِنَ، وزوج ابنته سيدة نساء أهل الجنة سيدت 

،  ، وأحد العشرة المبشرين بالجنة، رَوَ  عَنْ النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم وَعَنْ أبَِي بكَْر  فاطمة الزهراء 

❑رَوَ  عَنْهُ: أوَْلَادهُُ الْحَسَنُ وَالْحُسَيْنُ  دُ بْنُ الْحَنفَِيَّةِ، وَعُمَرُ، وَفَاطِمَةُ، وَا   بْنُ أخَِيهِ  ورضي الله عنهما، وَمُحَمَّ

ِ بْنُ عَبَّاس  رضي الله عنهم وَأمَُمٌ لَا يحُْصَوْنَ, وَكَانَ لَهُ  هِ عَبْدُ اللََّّ ، وَابْنُ عَمِّ ِ بْنُ جَعْفرَ   مِنْ الْوَلَدِ أرَْبعَوُنَ  عَبْدُ اللََّّ

 مِنْ عَقِيل  بعِشَْرِ  إلاَّ وَلَداً، وَكَانَ عَلِيٌّ أصَْغرََ وَلَدِ أبَِي طَالِب  كَانَ أصَْغرََ مِنْ جَعْفرَ  بعِشَْرِ سِنِينَ وَجَعْفرٌَ أصَْغرَُ 

 سِنِينَ وَعَقِيلٌ أصَْغرَُ مِنْ طَالِب  بعِشَْرِ سِنِينَ. 

، وَالْمِقْ  حَابَةِ مِنْهُمْ زَيْدُ بْنُ أرَْقَمَ، وَأبَوُ ذرَّ  لُ مَنْ آمَنَ رُوِيَ ذلَِكَ عَنْ جَمَاعَة  مِنْ الصَّ داَدُ، وَأبَوُ أيَُّوبَ،  وهو أوََّ

 ، ، وَخُزَيْمَةُ بْنُ ثاَبِت  وَأنَسٌَ، وَسَلْمَانُ، وَجَابرٌِ، وَأبَوُ سَعِيد  أجمعين، وَأنَْشَدَ لَهُ الْمَرْزُبَانيُِ فِي ذلَِكَ:    

لَ مَنْ صَلَّى لِقِبْلَتهِِمْ      ألََيْسَ أوََّ

  وَأعَْلَمَ النَّاسِ بِالْفرُْقَانِ وَالسُّننَِ  

لهُُمْ وَادَّعَى الْحَاكِمُ نَفْيَ الْخِلَافِ فِيهِ فَقَالَ فِي عُلوُمِ الْحَدِيثِ: لَا أعَْلَمُ خِلَافًا بيَْنَ أصَْحَابِ التَّوَارِ  يخِ أنََّ عَلِيًّا أوََّ

حِيحُ عِنْدَ الْجَمَاعَةِ  يقَ  إسْلَامًا. قَالَ: وَإِنَّمَا اخْتلََفوُا فيِ بلُوُغِهِ، ثمَُّ قال الْحَاكِمُ بعَْدَ ذلَِكَ: وَالصَّ دِّ أنََّ أبََا بكَْر  الصِّ   

جَالِ الْبَالِغِينَ.   لُ مَنْ أسَْلَمَ مِنْ الرِّ  أوََّ

، وَقِيلَ: سِنُّهُ عَشْرٌ، وَقِيلَ: ثلََاثَ عَشْرَةَ، وَ  ذكََرَ ابْنُ إسِْحَاقَ أنََّهُ وَقَدْ اخُْتلُِفَ فِي سِنِّهِ حِينَ أسَْلمََ فَقِيلَ: سِنُّهُ ثمََان 

يْء  مِنْ الْمَشَاهِدِ إلاَّ شَهِدَ بَدْرًا وَلَهُ خَمْسٌ وَعِشْرُونَ سَنَةً، وَقِيلَ: كَانَ يوَْمَئِذ  ابْنَ عِشْرِينَ سَنَةً، وَلَمْ يتَخََلَّفْ عَنْ شَ 

: "أنَْتَ   مِنِّي بمَِنْزِلَةِ هَارُونَ  تبَوُكَ، فَإنَِّ النَّبيَِّ صلى الله عليه وسلم خَلَّفَهُ عَلَى الْمَدِينَةِ وَعَلَى عِيَالِهِ وَقَالَ لَهُ يَوْمَئِذ 

. مِنْ  مُوسَى إلاَّ أنََّهُ لَا نَبيَِّ بعَْدِي حِيحَيْنِ مِنْ حَدِيثِ سَعْدِ بْنِ أبَيِ وَقَّاص  " وَهُوَ فِي الصَّ  

وَقَالَ سيدنا رسول الله     َ ُ وَرَسُولهُُ أوَْ قَالَ : يحُِبُّ اللََّّ ايَةَ غَداً رَجُلًا يحُِبُّهُ اللََّّ فيِ غزوة خَيْبرََ: لَأعُْطِيَنَّ الرَّ

حَبَّةَ وَبرََأَ النَّسَمَةَ  وَرَسُولَهُ { أخَْرَجَاهُ مِنْ حَدِيثِ سَهْلِ بْنِ سَعْد  . وَلِمُسْلِم  مِنْ حَدِيثِ عَلِيّ  قَالَ : } وَالََّذِي فلَقََ الْ 

يِّ إلَيَّ : إنَّهُ لَا يحُِبُّنيِ إلاَّ مُؤْمِنٌ وَلَا يبُْغِضُنِي إلاَّ مُنَافقٌِ { وَقَ  الَ الترِّْمِذِيُّ : حَدِيثٌ حَسَنٌ  إنَّهُ لعَهَْدُ النَّبِيِّ الْأمُِّ

ذُ مِنْ مُعْضِلَة  لَيْسَ لهََا أبَوُ حَسَن  , بوُيِعَ عَلِيٌّ بعَْدَ صَحِيحٌ وَمَنَاقِبهُُ كَثِيرَةٌ . وَقَالَ عُمَرُ: أقَْضَانَا عَلِيٌّ وَكَانَ يَ  تعَوََّ

 انْتدَبََ لَهُ قَوْمٌ مِنْ الْخَوَارِجِ  مَقْتلَِ عُثمَْانَ , وَتخََلَّفَ عَنْ بَيْعَتِهِ مُعَاوِيَةُ وَأهَْلُ الشَّامِ , فكََانَ بيَْنهَُمْ مَا كَانَ بِصِفِّينَ ثمَُّ 

حْمَنِ بْنُ مُلْجَم  ا لْمُرَادِيُّ , وَكَانَ فَاتكًِا مَلْعوُنًا  فَقَاتلَهَُمْ فظََفِرَ بهِِمْ , ثمَُّ انْتدَبََ لَهُ مِنْ بَقاَيَاهُمْ أشَْقىَ الْآخَرِينَ عَبْدُ الرَّ

لَ لَيْلَة  مِنْ الْعشَْرِ الْأوََاخِرِ . وَاخْتلُِفَ فِي مَوْضِعِ   دفَْنِهِ وَفِي مَبْلغَِ فطََعَنَهُ فِي رَمَضَانَ سَنَةَ أرَْبعَِينَ , وَقبُِضَ أوََّ

حَهُ ا ِ بْنِ عُمَرَ وَصَحَّ بْنُ عَبْدِ الْبرَِّ , وَقِيلَ سَبْعٌ  سِنِّهِ فَقِيلَ ثلََاثٌ وَسِتُّونَ قَالَهُ أبَوُ نعُيَْم  وَغَيْرُهُ , وَهُوَ قَوْلُ عَبْدِ اللََّّ

ونَ وَقِيلَ اثنَْانِ وَخَمْسُونَ , وَقِيلَ: ثمََان  وَخَمْسُونَ , وَهُوَ قوَْلُ الْبخَُارِيِّ وَقيِلَ أرَْبَعٌ وَسِتُّونَ , وَقيِلَ خَمْسٌ وَسِتُّ 

 وَسِتُّونَ وَهُوَ قَوْلُ ابْنِ حِبَّانَ ) 44(.

 

 

 

 
 )44( ينظر: تاريخ بغداد )1/ 458(، تهذيب الكمال )472/20(، تاريخ الإسلام ) 350/2(، طرح التثريب )1/ 85(، الإصابة )4/ 564(،



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

131 

والإرهاب  العنف مواجهة في الديني التعليم ثرأ  
   المصري علي محمد  أحمد / د 

   القرآن وعلوم التفسير مدرس
   العالية ميرعرب  ومدرسة  الأزهر بجامعة

 

  مقدمة
  أثر وله واجتماعي، وديني  فكري مضمون ذات  رسالة هو وانما تلقى، دروس مجرد  ليس الديني التعليم
  حثهّم حيث  من الخلقي، الكمال نحو  الحياة تغيرات   مختلف لمواجهة طاقاته وتهيئة الإنسان توجيه  في كبير
  وانحرافه. الضّالّ  المنحرف فكره  ومحاربة والإرهاب   العنف عن والابتعاد   الحميدة بالقيم الالتزام على
   الخطيرة التحديات  هذه مواجهة  الإسلامية الأمة علماء علي يجب   هنا  ومن.  للدين الخاطئ للفهم نتيجة جاء

  والتطرف، والتشدد  والعنف الإرهاب  فكر ومحاربة المفاهيم، وتصحيح  الرؤية، وتوضيح الفكر، بتنوير
 وبإبراز والجماعات  الأفراد  علي  الكبيرة المفاسد  من عليه يترتبّ  وما وانحراف، ضلال من فيه ما ببيان

  والأعراض  الأنفس سلامة وعلي العام، الأمن  علي  المحافظة يوُجب  الذي  الصحيح الإسلامي النموذج
. حفظها الله أوجب  التي والعقول والأموال . 
  تمنع  التي والوقائية التربوية بالجوانب  يهتم فهو العنف، ومكافحة الأمن تحقيق في  المتفرد  منهجه وللإسلام
، العنف وقوع   وتكراره معاودته من وتمنع  آثاره، تمحو  التي والعقابية، الزجرية بالجوانب  يهتم كما أصلاا

  من أكثر وقوعه، بعد  العنف بمعالجة  تهتم التي الوضعية والقوانين البشرية، المناهج عليه  ما بخلاف وهذا,
.ابتداءا  حدوثه بمنع  اهتمامها  
  النبوية والسنة  الكريم القرآن منه والمقصود (  النظرية)  النص  بين جمع حيث   شموليا المنهج هذا  وكان

.   الكرام وصحابته الرحمة نبي خلال من(  التطبيق)   العملي المنهج و, المطهرة  
:  والإرهاب العنف عن الناهية الدينية النصوص  

                                                                                     الكريم القرآن:  أولا
  والجريمة,  أشكاله بكافة والاعتداء,  صنوفه بكافة الإيذاء عن  النهي في كبيرة عناية أولى الكريم القرآن
ا يعَ مَل    وَمَن  }   تعالى قوله في  والخطيئة  والإثم  كالسيئة مختلفة بألفاظ  أنواعها بكل لِم   أوَ   سُوءا   ثمُ   نفَ سَهُ  يظَ 

تغَ فِرِ  َ   يسَ  َ  يجَِدِ  اللّ  ا اللّ  ا  غَفوُرا ا  يكَ سِب   وَمَن  ( 110) رَحِيما سِبهُُ   فَإنِ مَا إِث ما ُ   وَكَانَ   نَف سِهِ   عَلَى يكَ  ا  اللّ  ا عَلِيما   حَكِيما
ا أوَ    خَطِيئةَا  يكَ سِب   وَمَن  ( 111) مِ   ثمُ   إِث ما تمََلَ  فَقَدِ  برَِيئاا بِهِ   يرَ  تاَناا اح  ا بهُ  [  112  - 110: النساء{ ]مُبيِناا وَإثِ ما  

َ  إِن   تعَ تدَُوا  وَلاَ } تعالي قال الاعتداء حرمة في  وعاما صريحا  النهي وجاء ( {  190) ال مُع تدَِينَ  يحُِب   لاَ   اللّ 
.  بالظلم ابتداء والاعتداء الاعتداء من تحذير الآية فهذه[ 190: البقرة]  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

132 

  لخالقها ملك هي  وإنما له،  ملكاا ليست   لأنها  نفسه على   الإنسان اعتداء من بداية الاعتداء القرآن حرّم وقد 
َ  إنِ   أنَ فسَُكُم   تقَ تلُوُا وَلاَ : }تعالى الله  قال وجل،  عز وموجدها ا بكُِم   كَانَ  اللّ  وَاناا ذلَِكَ  يَف علَ   وَمَن  { }رَحِيما   عُد 
ا فَ  وَظُل ما لِيهِ   فسََو  ا نصُ  ِ  عَلَى ذلَِكَ  وَكَانَ   نَارا ا  اللّ  [ .30  - 29: النساء{ ]يسَِيرا  
ا، أشد  غيره على  اعتداءه لأن  غيره على  الإنسان اعتداء حرّم كذلك ا،  وأعظم تحريما   عقوبة،  وأغلظ إثما
مَ  ال تيِ الن ف سَ  تقَ تلُوُا وَلاَ : }تعالى   الله قال. عاقبة  وأسوأ ُ  حَر  [  33: الإسراء{ ]بِال حَقِّ   إِلا   اللّ   
َ  إن   مِنِينَ  جَعلََ  سُب حَانهَُ  اللّ  هِم   فِي ال مُؤ  تكََى إِذاَ ال وَاحِدِ، كَال جَسَدِ  وَتوََاصُلِهِم    وَترََاحُمِهِم    توََادِّ و   مِن هُ  اش    عُض 

ا، ال جَسَدِ  هَذاَ مِن   ال قَاتلُِ  أتَ لفََ  فَإذِاَ وَالس هَرِ، بِال حُم ى ال جَسَدِ  سَائرُِ  لَهُ  تدََاعَى وا  ال جَسَدِ، سَائرَِ  أتَ لفََ  فكََأنَ مَا عُض 
، إِلا     ا بغَِي رِ  حَقٍّّ ُ   عَلَي هِ  وَسَل مَ   -: »لاَ   تقُ تلَُ  نفَ س    ظُل ما وَآلَمَ  جَمِيعَ  أعَ ضَائهِِ  ) 45(  ، وَقَد   قَالَ  الن بِي   - صَل ى اللّ 

لُ  مَن   سَن   ال قتَ لَ « )46(   . لِ  كِف ل   مِن هَا؛ لِأنَ هُ  أوَ  وَ   كَانَ   عَلَى اب نِ  آدَمَ  الأ 
ث مِ  عَلَى  تعََاوَنوُا وَلاَ  وَالت ق وَى ال برِِّ  عَلىَ وَتعَاَوَنوُا}  تعالى  قال  البناء المثمر بالتعاون سبحانه أمر كما ِ   الإ 

وَانِ  َ  وَات قوُا  وَال عدُ  َ  إنِ   اللّ                                  [                     2: المائدة{ ]ال عِقَابِ  شَدِيدُ   اللّ 
ا رُ  أمَ  مَ  كَانِ  مِن   فهَُوَ  وَالت ق وَى ال برِِّ  عَلَى  بِالت عَاوُنِ  الأ  تمَِاعِي ةِ  ال هِدَايَةِ  أرَ  آنِ  فِي الِاج    عَلَى يوُجِبُ   لِأنَ هُ ;  ال قرُ 

ا بعَ ضُهُم   يعُِينَ  أنَ   دِينِيًّا إِيجَاباا الن اسِ  مَالِ  مِن   عَمَلٍّ  كُلِّ  عَلَى  بعَ ضا ا أفَ رَاداا الن اسَ  تنَ فعَُ  ال تِي ال برِِّ  أعَ    فِي وَأقَ وَاما
،  دِينهِِم   مَالِ  مِن   عَمَلٍّ   وَكُل   وَدُن ياَهُم  فعَوُنَ   ال تِي الت ق وَى أعَ  ، عَن    وَال مَضَار   ال مَفاَسِدَ  بهَِا يَد   بِذلَِكَ  فجََمَعَ  أنَ فسُِهِم 
لِيةَِ  بَي نَ  لِيَةِ، الت ح  لِيَةَ  قَد مَ   وَلكَِن هُ   وَالت خ  ، الت ح  رَ   هَذاَ وَأكَ دَ  باِل برِِّ مَ  يِ  الأ  هِ  عَن   بِالن ه  ث مِ  عَلىَ الت عَاوُنُ  وَهُوَ ;  ضِدِّ ِ   الإ 

وَانِ  وَعَلَى وَال خَي رِ، ال برِِّ  عَنِ   يعَوُقُ   مَا وَكُلِّ   بِال مَعَاصِي ، بعَ ضَهُم   الن اسَ  يغُ رِي ال ذِي ال عدُ  علَهُُم   ببِعَ ضٍّ   وَيجَ 
خِرَةِ   ) 47(   ن يَا وَالآ  مَلُ   عِقَابَ  الد  دَاءا  مُتبََاغِضِينَ   يَترََب صُ  بعَ ضُهُمُ  الد وَائرَِ   بِبعَ ضٍّ           وَال عِقَابُ  هُناَ يشَ   أعَ 

  الوخيمة وعواقبه مآلاته عن  ويتكلم شديدة إدانة ويدينه  العنف عن  يتكلم السياق هذا في الكريم والقرآن 
  الفطرة لأن بالعنف ويضيق الأرض  في الإفساد  أو بالناس  الأذى إلحاق أو والنفوس  الأرواح إزهاق مثل

  فكل ، الخاصة أو العامة والأملاك المرافق بأحد  أو ، بالبيئة الضرر فإلحاق,  منه  وتنفر ذلك تأبى السليمة
   تعالى قال كما ، الأرض  في الفساد  صور من هذا

ضِ  فِي ال فسََادَ  تبَ غِ   وَلاَ } رَ  َ  إِن    الأ    ولا أي                           [ 77: القصص { ]ال مُف سِدِينَ  يحُِب    لاَ  اللّ 
  رحمته ويمنعهم المفسدين، يعاقب  الله  فإن الناس، إلى والإساءة والبغي بالظلم  الأرض  في الإفساد  تقصد 

 وعونه وودّه )48(  .     

 
  الجواب  الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي ص : 45149
  صحيح البخاري 4 / 46133
  تفسير المنار 6/  47108
  التفسير المنير للزحيلي  20/ 48161



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

133 

   السرقة، عن يده يصون  أن الحق المسلم فعلى باللسان، باليد  سواء الإيذاء عن الكريم القرآن ونهى 
ذُونَ   وَال ذِينَ }  تعالى قال عليه والإعانة الظلم، عن نفسه ويصون حق، غير  في والضرب  والبطش،   يؤُ 
مِنِينَ  مِناَتِ   ال مُؤ  تسََبوُا مَا بغَِي رِ  وَال مُؤ  تمََلوُا فَقَدِ  اك  تاَناا  اح  ا  بهُ   نهى وقد [         58: الأحزاب { ] مُبِيناا وَإِث ما
  فعن الإيمان شروط من  إيذاءه عدم  وجعل الجار منهم وخص   الناس لجميع الإيذاء عن  عليه  الله صلى النبي
مِنُ  كَانَ  مَن  : " وَسَل مَ   عَلَي هِ   اللهُ   صَل ى اللهِ  رَسُولُ  قَالَ ,    عنه الله  رضي هريرة أبي مِ  بِاللِ  يؤُ  خِرِ، وَال يَو    فلََا  الآ 

ذِ  جَارَهُ   " ) 49(    يؤُ 
  كانت  أيا الإنسانية النفس  يحمي فالإسلام, والشدة العنف على  لا ، واللين الرفق على يقوم الإسلام ومنهج 

 أبناء قتل بشاعتها في تعادل جريمة الفرد  قتل ويعد  ، العدوان حالة في إلا عرقها أو جنسيتها أو عقيدتها
ضِ  فِي فسََادٍّ   أوَ   نفَ سٍّ  بغِيَ رِ  نفَ ساا قَتلََ  مَن  :} تعالى قال ، كلها الإنسانية رَ    وَمَن   جَمِيعاا الن اسَ  قَتلََ  فكََأنَ مَا الأ 
يَاهَا يَا فكََأنَ مَا أحَ  [ 32: المائدة{ ]جَمِيعاا الن اسَ  أحَ   

عَ  يمَُثلُِّ  ال وَاحِدَ  لِأنَ  (  جَمِيعاا  الن اسَ  قَتلََ  فكََأنَ مَا) لَتِهِ، فِي الن و  تحََل   فمََنِ  جُم  تحَِل   حَقٍّّ  بغَِي رِ   دَمَهُ  اس    كُلِّ  دَمَ  يسَ 
ينِ   مِنَ  وَلاَ  ذاَتهَِا مِن   لهََا وَازِعَ  لاَ   بِال بغَ يِ  ضَارِبةَا   نَف سُهُ   فَتكَُونُ  مِث لهُُ، لِأنَ هُ ;  كَذلَِكَ  وَاحِدٍّ  يَاهَا وَمَن  ) الدِّ   أحَ 
ياَ فكََأنَ مَا تٍّ  مِن   بِإنِ قَاذِهَا وَاحِدَةٍّ  نفَ سٍّ  لِحَياَةِ  سَببَاا كَانَ  وَمَن   أيَ  ( جَمِيعاا الن اسَ  أحَ  رِفَةا  كَانَت   مَو    فكََأنَ مَا عَليَ هِ  مُش 
يَا مَةُ  وَهُوَ  -  ال وَاحِدَةِ  إنِ قَاذِ  عَلَى لَهُ  عِثَ ال باَ  لِأنَ  ;   جَمِيعاا الن اسَ  أحَ  ح  يَةُ  وَالش فقََةُ  الر    مِن   يجَِبُ   مَا تعُلَِّمُنَا فَالآ 
دَةِ  صِ  ال بشََرِ  وَح  دٍّ  كُلِّ  ضَرَرَ  وَاتِّقاَئهِِ   ال جَمِيعِ، حَيَاةِ   عَلَى مِن هُم   كُلٍّّ  وَحِر  مَةِ  ان تهَِاكَ  لِأنَ  ;  فرَ  دِ  حُر    ان تهَِاك   ال فرَ 

مَةِ  ال جَمِيعِ  ) 50(  .  لِحُر 
 المسلم وتخويف ترويع  مجرد  عن النهي حد  إلى  النفوس على الاعتداء عن  نهيه في الإسلام بلغ وقد 

  يحَِل   لاَ : " وَسَل مَ  عَلَي هِ  اللهُ   صَل ى اللهِ   رَسُولُ  ،قَالَ  روحه على  مطمئن غير مقامه في  آمن غير وجعله  المؤمن
ا ) 51(  قال المناوي :  ولو  هازلا لما  فيه من الإيذاء )52(  , وفي حديث  آخر:  مَن     لِما عَ  مُس  لِمٍّ  أنَ   يرَُوِّ لِمُس 

هِ  )53(  .                                                                                 أشََارَ  إلَِى أخَِيهِ  بحَِدِيدَةٍّ  ، فَإنِ   ال مَلائَكَِةَ  تلَ عَنهُُ  ، حَت ى  يَدَعَهُ  , وَإِن   كَانَ  أخََاهُ  لأبَيِهِ  وَأمُِّ
 والظلم، البغي وعدم البشر، بني بين  والتعاون والأمان  والأمن والمحبة والرحمة السلام دين هو والإسلام

 
  مسند  أحمد  13/ 64  وقال الشيخ شعيب  : إسناده صحيح على شرط الشيخين. 49

 
  تفسير المنار 6/  50288
  مسند  أحمد  38/ 163, وقال الشيخ شعيب  إسناده صحيح  51
  عون المعبود 9 /522283
  صحيح مسلم  8/ 5333



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

134 

  ونوعا وأسلوبا  طريقة والقوانين  الأنظمة كل سبق الكريم والقرآن,  الدين أمر في حتى الإكراه، وعدم
 المسلم يتذكر أن ويجب .                 والعلاجية  الوقائية المعالجة في حقه الموضوع  هذا وأوفى وهدفا
لِمُ  -  وسلم  عليه  الله  صلى -المعصوم  قاله ما  –  هو  – الحق المسلم أن لِمُونَ  سَلِمَ  مَن   ال مُس    لِسَانِهِ  مِن   ال مُس 

   )54(   . وَيَدِهِ  هو من  سلم لسانه ويده 
النبوية  السنة:  ثانيا  

  - يقول  والأموال ولأعراض  الدماء علي الاعتداء حرمة يبين واللين الرفق وعنوان  الرحمة نبي إن    
وَالكَُم    دِمَاءَكُم   إنِ  :  الوداع خطبة  في -  وسلم  عليه  الله صلى رَاضَكُم    وَأمَ  مَةِ  ، حَرَام    عَلَي كُم    وَأعَ  مِكُم   كَحُر    يوَ 

رِكُم   هَذاَ ، فِي بلََدِكُم   هَذاَ ، فلَ يبُلَِّغِ  الش اهِدُ  ال غَائِبَ  ) 55(  وكثير من الأحاديث  النبوية الشريفة منها    هَذاَ ، فِي شَه 
 . 

  يقضى ما أول: »وسلم  عليه  الله صلى الله رسول قال: قال -  عنه الله رضي - مسعود  ابن حديث   - 1
(56)« الدماء في القيامة يوم  الناس بين

   . 
  بحسب  يعظم والذنب  بالأهم،  تكون إنما البداءة فإن الدم، أمر عظم الحديث  في: "حجر ابن قال 

 عظم المفسدة  وتفويت  المصلحة، وإعدام البنية الإنسانية  غاية في ذلك". )57(  
  في المؤمن يزال لن: »وسلم  عليه  الله صلى  الله رسول قال: قال عنهما الله   رضي عمر  ابن حديث   - 2

ا  يصُب   لم ما دينه من فسُ حةٍّ  ا دما (58)« حراما
   . 

  الدنيا لزوالُ : »قال وسلم عليه  الله صلى الله رسول  أن -  عنه  الله رضي  - عازب   بن البراء حديث  - 3
(59) « حق بغير مؤمنٍّ  قت ل من الله  على أهونُ 

   . 
ا روحه  بإزهاق  الحيوان على التعدي عن فنهى الرحمة درجات  أعلى إلي الإسلام وترقي   وعدواناا،  ظلما
 رسول أن - عنهما الله  رضي -  عمر  بن  الله عبد  عن  الصحيحين ففي النار دخول فاعلها يستحق جريمة

 
  صحيح مسلم  1/ 48 54
  صحيح  مسلم 5/ 55108

  صحيح  البخاري: 6  /562517
  فتح الباري 11  / 57397
  صحيح  البخاري: 18/2 . 58
  رواه البخاري:3/ 59246



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

135 

 خشاش من تأكل تدع ها ولم  تطعمها،  فلم ربطتها، هرّة في النار امرأة دخلت : »قال  وسلم عليه  الله صلى الله
 الأرض «  )60(   

 كرامة أهدرت  جاهلية فترة في الإسلام جاء قد ف,  وغيرهم  المسلمين بين  مطبقا العملي المنهج وجاء
. بالآخرين  وعلاقته بربه  علاقته  ونظم  جديد  من الإنسان بناء الإسلام فأعاد  وحريته الإنسان  
  على يجبروا فلم وضعفها،  قوتها مراحل في المسلمين غير  داخلها في يعيش كان الإسلام دولة تاريخ وعبر
رَاهَ  لاَ }تعالى قال الإسلام، في الدخول على  يكرهوا  أو معتقداتهم ترك ينِ  فِي إكِ  دُ  تبََي نَ  قَد    الدِّ ش    ال غَيِّ  مِنَ  الر 
  وغيرهم  الذميون عاش فقد  ولذا الدين، في إكراه لا  أن الإسلام في العظمى والقاعدة[  256: البقرة{ ] فمََن  
.   ودياناتهم لعقائدهم أحد  يتعرض  أن  دون الإسلام دولة كنف في  
  المساس أو عقائدهم  عن  بالكره  تحويلهم أو حقوقهم  مصادرة أو مخالفيه اضطهاد  على  يقم لم الإسلام إن

الجائر لأموالهم  وأعراضهم  ودمائهم وتاريخ الإسلام في هذا المجال أنصع  تاريخ  على وجه الأرض  ) 61(   
. 
  وعفوهم  البشر صفح إليه  يصل  أن يمكن ما غاية  الفتح يوم  - وسلم عليه الله  صلي –  سماحته كانت  و

  فأنتم اذهبوا: »لهم قال أن حربها عن بعد   سيوفهم يضعوا  ولم  الدعوة على حربا  كانوا ممن موقفه فكان
 الطلقاء« )62(   

: وهي  والتوصيات  النتائج أهم نستخلص  العرض  هذا وبعد   
 . والإرهاب  العنف نبذ  في الديني التعليم أهمية  - 1
   والإرهاب  العنف إلى المؤدي والجمود  التعصب  أسباب  من الجهل لأن  وفضيلته العلم قيمة بيان  - 2
 .والعنف العدوان ومكافحة الأمن تحقيق في  المتفرد  منهجه للإسلام أن  - 3
  عنه  يستغني ولا  بدونه، الحياة تستقيم لا فطري  ومطلب  ملحة، إنسانية حاجة وأنه الأمن، أهمية  - 4

 . مجتمع أو فرد 
ا  حق بغير القتل من تحذر  والسنة، الكتاب   في كثيرة نصوص  جاءت   - 5   سوء وتبين شديداا، تحذيرا

 .والكافر  المؤمن في عامة  وهي فاعله، عقوبة وعظم عاقبته،

 

  رواه البخاري: 3318،  ومسلم: 2242. 60
  التعصب  والتسامح بين المسيحية والإسلام، محمد  الغزالي، ، ص  61.6
 
  سيرة ابن هشام 2/ 62.19



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

136 

  ببني  علاقته  وفي بربه المرء علاقة في الحياة ميادين لجميع الكاملة الضوابط الإسلام وضع  - 6
  الإنسان فطرة مع متوافقة الضوابط هذه جميع وجاءت  المخلوقات، بسائر علاقته وفي  جنسه
  العظيمة  الإسلام خصائص  من  وهذه  والمرونة، والسماحة التيسير من فيها وعقله،

 مطلب  وهو والرقي،  والتحضر التقدم أسباب  وأهم والاستقرار، السعادة مقومات  أهم من الأمن  - 7
 . ومكان  زمان كل في والمجتمعات، والأفراد   والشعوب، الأمم جميع أهميته على تتفق

  ويقيد  القلوب، ويطهر النفوس، يهذب  الذي هو والسنة الكتاب  على المؤسس دينيال العلم إن - 8
  وحفظ العباد  حقوق  تعظيم على ويحمله والعدوان،  الظلم من ويمنعه والإجرام، العنف عن  صاحبه

، العنف من يمنع وهو مصالحهم، ا وهو ابتداءا   هذه علاج على   المعينة الأسباب  أعظم  من أيضا
 . الخطيرة الظاهرة

   السبيل قصد  الله  وعلي
 

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI: JAMOADA BAG‘RIKENGLIK IMMUNITETINI 

SHAKLLANTIRISHDA TASAVVUF G‘OYALARINING O‘RNI 

Mas’udxon ISMOILOV 

Oʻzbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi 

“Islomshunoslik va islom sivilizatsiyasini oʻrganish ICESCO” kafedrasi dotsenti 

Nigora HASANOVA, 

Oʻzbekiston xalqaro islomshunoslik akademiyasi 

“Islomshunoslik va islom sivilizatsiyasini oʻrganish ICESCO” kafedrasi magistranti 

 

Annotatsiya: Mazkur maqolada tasavvufning jamiyatda ijtimoiy barqarorlik, 

bag‘rikenglik va totuvlikni mustahkamlovchi ma’naviy-axloqiy tizim sifatidagi 

o‘rni tahlil qilinadi. Muallif tasavvuf tarixiy jihatdan faqat ruhiy-ma’rifiy oqim 

emas, balki madaniy uyg‘unlik va ijtimoiy murosa tamoyillarini shakllantiruvchi 

ijtimoiy institut sifatida rivojlanganini asoslaydi. Maqolada Yassaviya va 

Naqshbandiya tariqatlari faoliyatining ijtimoiy hayotdagi tinchlik, halollik, murosa 

va axloqiy tarbiya jarayonlariga ta’siri ko‘rsatib beriladi. Shuningdek, tasavvuf 

ta’limotining radikalizm va keskin mafkuraviy qarashlarga qarshi “bag‘rikenglik 

immuniteti”ni shakllantirishdagi o‘rni misollar orqali ochib berilgan. Jaloliddin 

Rumiyning insonparvarlikka asoslangan falsafasi orqali tasavvufdagi murosaviy 

yondashuvning metafizik ildizlari tahlil qilinib, tasavvufning zamonaviy 

globallashuv sharoitida ijtimoiy tinchlikni ta’minlovchi dolzarb mexanizm ekanligi 

isbotlanadi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

137 

Kalit so‘zlari: tasavvuf, bag‘rikenglik, ijtimoiy barqarorlik, Yassaviya, 

Naqshbandiya, Rumi, ma’naviy tarbiya, radikalizmga qarshi immunitet, murosa 

madaniyati, ma’rifiy ta’limot, tolerantlik, ijtimoiy uyg‘unlik. 

Zamonaviy global jarayonlar, axborot oqimining keskin tezlashuvi va 

madaniy xilma-xillik sharoitida ijtimoiy barqarorlik — har bir jamiyat uchun 

strategik ahamiyatga ega bo‘lgan omildir. Barqarorlikning eng muhim asoslaridan 

biri — madaniy va diniy bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat va murosa madaniyatidir. 

Markaziy Osiyo tarixida tasavvuf ana shu jarayonning kuchli mafkuraviy poydevori 

bo‘lib xizmat qilgan.  Tasavvuf nafaqat ruhiy-axloqiy tizim, balki jamiyatda 

totuvlik, adolat, o‘zaro hurmatni mustahkamlovchi ijtimoiy institut sifatida 

shakllangan. 

Tasavvufning asosida shaxsning ichki olamini poklash, ruhiy komillikka 

erishish, nafsni tarbiyalash yotadi. Tasavvuf namoyandalari nafsni еngish, g‘azab, 

hasad va kibrdan xalos bo‘lishni insoniylikning yuqori bosqichi deb bilgan63.  

Shaxsning ruhiy poklanishi jamiyatdagi tajovuz, mojarolar, zo‘ravonlik va 

radikalistik g‘oyalarga qarshi immunitet hosil qiladi. 

Mashhur tasavvuf namoyandasi Imom Junaid Bag‘dodiy shunday deydi: 

“Tasavvuf — odamlarga ozor bermaslik, o‘zi ozor ko‘rsa ham sabr qilishdir”64. Bu 

tamoyil ijtimoiy totuvlikning asosiy ma’naviy mexanizmi sifatida qaraladi. 

Ahmad Yassaviy tariqati turli qabila va elatlar o‘rtasida ma’naviy birlik hosil 

qilgan, xalqning axloqiy tarbiyasiga ijobiy ta’sir ko‘rsatgan65. 

Naqshbandiya tariqati “Dil ba yor, dast ba kor” tamoyili bilan halollik, 

mehnat, odoblilikni targ‘ib etgan. Bu jamiyatda mehnat etikasini kuchaytirgan va 

ijtimoiy barqarorlikka xizmat qilgan66. 

Tasavvufda bag‘rikenglilik (tasamuh) “boshqani qabul qilish” bilan 

cheklanmaydi. U insonni Allohning yaratgan mavjudoti sifatida qadrlash uzra 

quriladi. Rumiyning mashhur fikriga ko‘ra: “Bizning diniy yo‘limiz muhabbatdan 

iborat. Kimda muhabbat bo‘lsa ‒ u bizdan”67. 

Rumiy, Attor, Yassaviy, Navoiy asarlarida turli din, millat va madaniyat 

vakillariga hurmat ruhining kuchli bo‘lishi tasavvufning insonparvarlik tabiatini 

ko‘rsatadi68. 

 
63 А. Косаев, Tasavvuf falsafasi asoslari. – Samarqand: Registon, 2021, 112-b. 

64 Junaid Bagʻdodiydan rivoyat. Sufiylik etikasi, 2020, 87-b. 
65 А. Yassaviy, Devoni hikmat, ilmiy sharh bilan. – Turkiston: 2018. 
66 А. Qahhorov, Naqshbandiya tarixi va ta’limoti, 2017, 143-b. 
67 Jaloliddin Rumiy, Masnaviy. – Istanbul nashri, 2015, 41-b. 
68 А. Navoiy, Nasoyim ul-muhabbat. – Toshkent: Fan, 2019. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

138 

“Bag‘rikenglik immuniteti” ‒ jamiyatning diniy, mafkuraviy yoki siyosiy 

keskinliklar ta’siriga tushib qolmasligi uchun ma’naviy himoya mexanizmidir. 

Tasavvuf ushbu immunitetni quyidagi yo‘llar bilan shakllantiradi: 

1. Nafs tarbiyasi ‒ tajovuzkorlik va nafrat ildizlarini bartaraf etish; 

2. Ichki tinchlik ‒ tashqi tinchlikning manbai; 

3. Murosa madaniyati ‒ fikr xilma-xilligini ixtilof emas, imkoniyat sifatida 

qabul qilish; 

4. Insoniylik qadriyatlari ‒ saxovat, halollik, adolat jamiyatni birlashtiradi. 

Zamonaviy tadqiqotlar ham tasavvuf qadriyatlarining radikalizmga qarshi 

ma’naviy immunitet sifatida samarali vosita ekanini ko‘rsatadi69. 

Tasavvuf murosani zaiflik emas, aql va odob belgisi sifatida ko‘radi. “Suhbat 

yo‘li” (suhbat tariqati) orqali insonlarni muloqot va mantiqiy isbot bilan to‘g‘ri 

yo‘lga boshlash tasavvufning asosiy tarbiyaviy metodlaridan biridir70. 

Tarixiy faktlar shuni ko‘rsatadiki: Turkistonda Yassaviya tariqatining 

shayxlari qabilalararo nizolarni ma’rifiy suhbatlar va nasihat orqali hal qilgan. 

Naqshbandiya shayxlari ko‘plab hukmdorlar o‘rtasida tinchlik 

muzokaralariga vositachi bo‘lgan71. 

Tasavvuf ta’limoti jamiyatda ijtimoiy barqarorlikni mustahkamlovchi kuch 

sifatida namoyon bo‘lib, uning asosini insonparvarlik, muhabbat, bag‘rikenglik va 

murosa tamoyillari tashkil etadi. Tasavvuf nazariyasida “kasb al-qalb”, ya’ni 

qalblarni zabt etish tushunchasi mavjud bo‘lib, bu tamoyil keskinlik va adovatdan 

ko‘ra mehr, hikmat va suhbat orqali insonni yuksaltirishga tayangan. Shu jihatdan 

tasavvuf “bagrikenglik immuniteti”ni shakllantiruvchi ijtimoiy-madaniy omilga 

aylanadi, kishi boshqani dushman emas, yaratilishda barobar mavjudot sifatida 

ko‘radi, natijada jamiyat ziddiyatlarni kuch bilan emas, ruhiy muvozanat orqali 

еngadi. 

Bu holat tarixiy tasavvufiy manbalarda ham yaqqol aks etgan. Ayniqsa 

Jaloliddin Rumiy merosi mazkur tamoyilning yorqin misoli. Manbalarda naql 

qilinishicha, Rumiy bir kuni yo‘lda yig‘lab o‘tirgan nasroniy yigitni ko‘radi. Rumiy 

undan g‘am sababini so‘raganda, yigit shunday javob beradi: “Men go‘dakligimda 

cho‘qintirilgan suvdan yutib yuborgan edim, endi eshitdimki, kim o‘sha suvni 

ichgan bo‘lsa jannatga kira olmaydi.” 

Rumiyning javobi tasavvufdagi murosa, keng ko‘ngillik va “rahmat 

ilmi”ning eng go‘zal talqinidir: “Agar suv seni jannatdan mahrum qilgan bo‘lsa, men 

seni o‘sha jannatdan ham aziz ekaningga guvohlik beraman. Chunki Alloh rahmati 

 
69 J. Voll, Islamic Sufism and Social Harmony. – Oxford University Press, 2013. 
70 S. Rypin, Sufism as Conflict Resolution Mechanism, 2018. 
71 Z. Rajabov, O‘rta Osiyoda tasavvuf diplomatiyasi, 2022, 211-b. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

139 

suvdan ham ulug‘dir. Agar u seni bir hovuch suv sabab jazolamoqchi bo‘lsa, Unda 

Rahmonlikning mazmuni qayerda?” 

Bu rivoyatda uch jihat alohida ahamiyatlidir: 

1. Rumiy aqidaviy farq ustiga qurilmagan, balki inson sha’ni va Alloh 

rahmati ustiga qurilgan talqinni tanlaydi; 

2. U “dinni najot vositasi sifatida tor talqin qiladigan ong”ga qarshi rahmat 

falsafiy yondashuvini qo‘yadi; 

3. Nasroniy yigitni tasalli berish orqali ijtimoiy adovat urug‘ini emas, qalb 

ko‘prigini barpo etadi. 

Rumiy tarixiy shaxs bo‘lishi bilan birga, ijtimoiy-falsafiy konsepsiya 

muallifi hamdir. Uning qarashlari tasavvufda bag‘rikenglik tasodifiy emas, balki 

metafizik asosga ega ekanini ko‘rsatadi. Barcha odamlar “ilohiy nafas” bilan 

yaratilgan, demak yaratuvchidan kelgan nurni inkor qilish – insonni inkor qilish 

bilan barobar. Shuning uchun tasavvufda bag‘rikenglik – murosa yoki diplomatiya 

emas, balki aqidaviy maslakdan ustun turuvchi ontologik haqiqat sifatida talqin 

qilinadi. 

Xulosa o‘rnida aytish mumkinki, tasavvuf jamiyatda ijtimoiy muvozanatni 

yuzaga keltiruvchi kuch sifatida: 

➢ millatlararo va dinlararo muloqotni kuchaytiradi; 

➢ “boshqani tushunish” madaniyatini shakllantiradi; 

➢ agressiv diniy tafakkurni yumshatadi; 

➢ adovatning oldini oladigan “bagrikenglik immuniteti”ni 

mustahkamlaydi. 

Shuning uchun tasavvuf g‘oyalari zamonaviy jamiyat uchun qadimiy ruhiy 

meros emas, balki ijtimoiy tinchlik va totuvlikni ta’minlovchi amaliy mexanizm 

sifatida ahamiyatlidir. 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati: 

1. Yassaviy A. Devoni hikmat. – Turkiston, 2018. 

2. Jaloliddin Rumiy. Masnaviy. – Istanbul: Insan, 2015. 

3. Navoiy A. Nasoyim ul-muhabbat. – Toshkent: Fan, 2019. 

5. Voll J. Islamic Sufism and Social Harmony. – Oxford University Press, 

2013. 

6. Rajabov Z. O‘rta Osiyoda tasavvuf diplomatiyasi. – Toshkent: 2022. 

7. Qahhorov А. Naqshbandiya tarixi va ta’limoti. – Toshkent: 

Movarounnahr, 2017. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

140 

GLOBALLASHUV DAVRIDA HAKIM TERMIZIY TA’LIMOTINING 

FALSAFIY-MA’NAVIY QADRIYATLAR TIZIMIDAGI O‘RNI VA 

YOSHLAR TARBIYASIDAGI AHAMIYATI 

Xaitov Lazizbek Azamatovich  

BuxDU “Islom tarixi va manbashunosligi,  

falsafa kafedrasi falsafa fanlari bo‘yicha   

falsafa fanlari doktori (PhD), dotsent 

falsafa.phd.1991@mail.ru  

 +998973052723 

 

Annotatsiya:  Mazkur maqolada globallashuv davrida Hakim Termiziy 

ta’limotining yoshlar tarbiyasidagi falsafiy-ma’naviy ahamiyati tahlil qilinadi. 

Hakim Termiziy ta’limotidagi ma’naviy qadriyatlar tizimini o‘rganish va ularning 

zamonaviy yoshlar tarbiyasiga o‘rnini aniqlashdir. Maqolada tarixiy-falsafiy, 

analitik va taqqoslash metodlari qo‘llanilgan. Natijalar shuni ko‘rsatadiki, Termiziy 

ta’limotining asosiy printsiplari - nafsni tarbiyalash, ma’naviy kamolotga intilish, 

bilim va axloq uyg‘unligi- zamonaviy globallashuv sharoitida yoshlarning ijtimoiy 

va ma’naviy barqarorligini ta’minlashda muhim vositadir. 

Kalit so‘zlar: Hakim Termiziy, globallashuv, ma’naviy qadriyatlar, yoshlar 

tarbiyasi, falsafiy meros. 

XXI asrda globallashuv jarayoni insoniyat hayotining barcha sohalariga, 

xususan, madaniyat, ma’naviyat va ta’lim tizimiga chuqur ta’sir ko‘rsatmoqda. 

Bugungi kunda O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev 

tomonidan ilgari surilgan “Yoshlar – kelajagimiz” dasturi, ma’naviy qadriyatlarni 

mustahkamlash va zamonaviy yoshlarni ijtimoiy-faol, barkamol shaxs sifatida 

tarbiyalashga qaratilgan keng ko‘lamli islohotlarni o‘z ichiga oladi. Shu nuqtai 

nazardan, o‘z davrining yirik mutafakkiri bo‘lgan Hakim Termiziy (820-932) 

ta’limotidagi falsafiy va ma’naviy qadriyatlar hozirgi davrda ham dolzarb ahamiyat 

kasb etadi. [1.4] 

Hakim Termiziy falsafiy ta’limotining asosiy prinsiplari – nafsni tarbiyalash, 

ma’naviy kamolotga intilish, bilim va axloq uyg‘unligini ta’minlash – yoshlar 

tarbiyasida markaziy rol o‘ynaydi. Globallashuv davrida esa yoshlar ma’naviy va 

axloqiy qadriyatlarni mustahkamlash, shaxsiy va ijtimoiy muammolarni hal etish 

borasida qo‘shimcha qiyinchiliklarga duch kelmoqda. Shu sababli  Hakim Termiziy 

ta’limotining falsafiy merosi va uning zamonaviy ta’lim jarayoniga yo‘naltirish 

yoshlarni axloqiy barqarorlik va ma’naviy еtuklikka еtaklashda samarali vosita 

hisoblanadi. Axloqiy barqarorlik va ma’naviy еtuklikka qandash erishish zarurligini 

Hakim Termiziy qarashlarida ko‘radigan bo‘lsak, mutafakkir inson fitratini nafsoniy 

va rabboniyga ajratgan. Mutasavvif “Masoil ul maknuna” kitobida bunday deydi: 

mailto:falsafa.phd.1991@mail.ru


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

141 

[2.91] “Nafsning jiddu jahdi (Alloh taolodan bo‘lgan) minnat (yaxshilik, saxovat, 

hadya)ni pardalab, yopmoq, qalbning jiddu jahdi esa bu minnatdagi (nafs tomonidan 

bo‘lgan) pardalarni ko‘tarib, ularni parchalab tashlamoqdir”. Mutasavvifning bu 

fikridan ma’lum bo‘ladiki, nafs insonni haqiqatni anglash yo‘lida parda hijob ekan 

va uni haqiqatga erishuviga to‘sqinlik qilar ekan. 

Globallashuv jarayonlari yoshlar hayotiga ijtimoiy, madaniy va axloqiy 

jihatdan kuchli ta’sir ko‘rsatmoqda. Shu bilan birga, milliy qadriyatlar va axloqiy 

me’yorlar sustlashishi, yoshlar orasida identitet krizisining kuchayishi kabi 

muammolar yuzaga kelmoqda. Hakim Termiziy tarbiya masalasida nafs tarbiyasiga 

e’tibor berish kerakligi, inson beshikdan qabrgacha tarbiyaga muhtojligiga e’tiborni 

qaratgan. Nafsni jilovlagan mukofotga sazovor bo‘lsa, unga berilgan mutlaq jazoga 

uchrashi izohlangan. Uning fikricha, bolalarning tuzaluvchi tarbiyasi – maktablarda; 

qaroqchilarning tuzaluvchi tarbiyasi qamoqxonalarda; ayollarniki – uylarda; 

yoshlarniki – ilmda; keksalarniki esa masjidlardadir. [3.266] 

Hakim Termiziy ta’limotini tahlil qilganda, uning quyidagi falsafiy-ma’naviy 

tamoyillari yoshlar tarbiyasida muhim vosita sifatida namoyon bo‘ladi: 

- Axloqiy kamolot: Hakim Termiziy ta’limotida insonning axloqiy 

fazilatlarini rivojlantirish, halollik, sabr-toqat va mas’uliyatni shakllantirish 

markaziy o‘rinda. Bu globallashuv sharoitida yoshlarni ma’naviy barqaror 

qilishga xizmat qiladi. 

- Ma’naviy barkamollik: Ta’limot ruhiy o‘sish, ichki dunyoni anglash va 

haqiqatni izlashga yo‘naltirilgan. Natijada, yoshlar o‘zligini anglashi va 

global jarayonlarga tanqidiy yondashishi mumkin bo‘ladi. 

- Bilim va ma’rifat: Hakim Termiziy ta’limotida ilmiy bilim va ma’rifatning 

tarbiyadagi o‘rni yuqori baholangan. Bu yoshlarni axborot olamida mustaqil 

fikrlashga, bilimni tanqidiy qabul qilishga undaydi. 

Tahlil shuni ko‘rsatadiki, Hakim Termiziy ta’limoti yoshlar tarbiyasida 

zamonaviy pedagogik yondashuvlar bilan uyg‘unlashtirilsa, ijtimoiy va ma’naviy 

barqaror shaxslarni tarbiyalashda samarali vosita bo‘lib xizmat qiladi. 

Globallashuv davrida Hakim Termiziy ta’limotining falsafiy-ma’naviy 

qadriyatlar tizimidagi o‘rni va yoshlar tarbiyasidagi ahamiyatini quyidagi jadval 

asosida tahlil qilamiz: 

№ Natija Ta’rif va izoh 

1 

Ma’naviy 

qadriyatlar 

tizimining dolzarbligi 

Globallashuv davrida Hakim Termiziy 

ta’limotidagi ma’naviy qadriyatlar yoshlar 

tarbiyasida markaziy ahamiyatga ega bo‘lib, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

142 

№ Natija Ta’rif va izoh 

ularning ruhiy va axloqiy barkamolligini 

shakllantiradi. 

2 

Axloqiy 

me’yorlarni 

mustahkamlash 

Hakim Termiziy ta’limoti yoshlarni 

axloqiy jihatdan еtuk shaxs sifatida 

tarbiyalashga yordam beradi, bu esa 

jamiyatning ijtimoiy barqarorligini 

ta’minlashga xizmat qiladi. 

3 
Milliy va global 

uyg‘unlik 

Ta’limot yoshlarni milliy qadriyatlarni 

saqlash bilan birga, global jarayonlarga 

moslashuvchan va tanqidiy fikrlovchi shaxslar 

sifatida tarbiyalash imkonini beradi. 

4 

Zamonaviy 

pedagogik metodlar 

bilan uyg‘unlik 

Hakim Termiziy ta’limotini zamonaviy 

metodlar va axborot texnologiyalari bilan 

uyg‘unlashtirish yoshlar tarbiyasida yanada 

samarali natijalarga erishishga yordam beradi. 

 

Xulosa o‘rnida shuni ta’kidlash mumkinki, Globallashuv davrida inson 

hayotining barcha sohalarida, xususan, ma’naviy va axloqiy rivojlanishda chuqur 

o‘zgarishlar yuz bermoqda. Shu sharoitda yoshlar tarbiyasida milliy va falsafiy 

qadriyatlarni saqlash masalasi dolzarb ahamiyatga ega bo‘ladi. Hakim Termiziy 

ta’limoti bu nuqtai nazardan falsafiy asos vazifasini bajaradi. 

Hakim Termiziy falsafasida axloqiy kamolot, ma’naviy barkamollik va 

bilimga intilish insonning eng oliy qadriyatlari sifatida ko‘riladi. Inson o‘zligini 

anglash, ichki dunyosini yuksaltirish va haqiqatni izlash orqali nafaqat shaxs sifatida 

kamol topadi, balki jamiyatga ham foyda keltiradi. 

Globallashuv sharoitida yoshlarni ruhiy va axloqiy jihatdan еtuk qilish, milliy 

qadriyatlarni saqlash va zamonaviy dunyoqarashga moslashuvchan shaxslar sifatida 

tarbiyalash Termiziy ta’limotining falsafiy mohiyatidan kelib chiqadi. Shu tariqa, 

Termiziy falsafasi yoshlar tarbiyasida nafaqat ma’rifiy va pedagogik, balki ruhiy-

ma’naviy yo‘l-yo‘riq sifatida xizmat qiladi. Natijada, Hakim Termiziy ta’limoti 

globallashuv davrida insonning ichki dunyosini boyitish, axloqiy va ma’naviy 

barkamollikni shakllantirish hamda jamiyatning ijtimoiy barqarorligini ta’minlashda 

muhim falsafiy asos bo‘lib qoladi. 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

143 

Foydalanilgan adabiyotlar. 

1. Xaitov Lazizbek Azamatovich, Hakim Termiziy ma’naviy merosining 

inson kamolotidagi o‘rni: Monografiya / Buxoro shahri “BUKHARA HAMD 

PRINT” nashriyoti , 2023. 148 - b. 

2. Ал– Ҳаким Ат– Термизий. Яширин масалалар Масоил ал– 

Макнуна. / Тарж. М.Исмоилов.– Самарқанд :Имом Бухорий халқаро маркази, 

2019. – Б.91. 

3. Обиддин Махмудов. Фарзанднома. - Тошкент: Ғафур Ғулом 

номидаги нашриёт матбаа ижодий уйи, 2020. Б.– 266 

ХАТТОТЛИК САНЪАТИ ВА ҚЎЛЁЗМА МАНБАЛАРНИНГ 

ИНСОНИЯТ МАДАНИЯТИГА ТАЪСИРИ 

Джураев Ҳусен Хайруллоевич, 

Бухоро давлат университети “Ислом тарихи ва манбашунослиги, фалсафа” кафедраси 

доценти, тарих фанлари бўйича фалсафа доктори. 

Ўзбекистон, Бухоро. ORCID ID: 0009-0006-9223-4980. 

E-mail: husaynbuxoriy@mail.ru; x.x.djuraev@buxdu.uz. 

Хайруллоев Саиджон Ҳусенович, 

Ўзбекистон халқаро Исломшунослик академияси магистранти 

saidjonhusaynzoda@gmail.com 

 

Аннотaция: Мазкур мақолада Мамлакатимизда сўнгги йилларда амалга 

оширилаётган жадал ислоҳотлар шароитида замонавий хаттотлик санъатнинг 

инсоният маданиятига таъсири, қадимий ёзма манбаларнинг сақланиши, 

хаттотлик санъатининг ўзига хос услуби, анъана ва мактаблари тарихини 

ўрганишга катта эътибор берилмоқда. Ўзбекистондаги бир қатор диний марказ 

ва олийгоҳлар қошида хаттотлик мактабларини очиш, қадимий қўлёзма 

манбаларни сақлаш, тадқиқ ҳамда тарғиб қилиш тизими янада 

такомиллаштириш долзар бўлиб қолмоқда. Ушбу мактаблар Юртимиздаги 

маданий меросининг дунё миқёсида эътироф этилишига пойдевор бўларди. 

Калит сўзлар: Бухоро, хаттотлик, санъат, маданият, қўлёзма, мактаб, китоб 

таъмири (реставрatsiя), қадимий. 

 

Кириш. Шу маънода Юртимизда хаттотлик мактаблари тарихи ва унинг 

маданий ҳаётга таъсирини ҳамда ҳуснихат санъатининг тури ва услубларининг 

хусусиятларини ёритиб бериш юзасидан илмий тадқиқотларни янада 

чуқурлаштириш зарурати мавжуд. 

https://orcid.org/0009-0006-9223-4980
mailto:husaynbuxoriy@mail.ru
mailto:x.x.djuraev@buxdu.uz
mailto:saidjonhusaynzoda@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

144 

Ўзбекистон Республикаси Президентининг 2019 йил 9 сентябрдаги ПФ-

5815-сон “Ўзбекистон Республикаси Вазирлар Маҳкамаси ҳузуридаги 

Президент, ижод ва ихтисослаштирилган мактабларни ривожлантириш 

агентлигини ташкил этиш тўғрисида”ги фармонлари, 2022 йил 10 февралдаги 

ПҚ-126-сонли “Қадимий ёзма манбаларни сақлаш ва тадқиқ этиш тизимини 

такомиллаштиришга доир қўшимча чора-тадбирлар тўғрисида”ги қарори 

ҳамда соҳага оид бошқа меъёрий-ҳуқуқий ҳужжатларда белгиланган 

вазифаларни амалга оширишда ушбу диссертatsiя муайян даражада хизмат 

қилади. 

Асосий қисм: 

Ўзбекистоннинг истиқлоли халқимизнинг миллий ўзлигини англаш ва 

унутилаётган қадриятларимиз тиклана бориши, авлодларимизнинг ўтмиш 

тарихи чуқур ўрганилиши қаторида қўлёзмаларни ўрганишнинг долзарблиги, 

хаттотлик мактабларининг фаолияти ва тарихи ҳамда мирза-мунший ва 

котиблар ҳақидаги манбаларни излаш, топиш, тадқиқ этиш, илмий муомалага 

киритиш ҳам барча тарихий воқеалар каби муҳимдир. 

Ўтган VIII асрнинг иккинчи ярми ва XX аср бошларида Бухородан кўплаб 

ўқимишли кишилар, машҳур хаттотлар, маърифатпарварлар ҳамда 

таржимонлар, шоирлар, тарихчи ва ўлкашунослар етишиб чиққан ва самарали 

ижод қилиб, келажак авлодга бой маданий ва илмий мерос қолдирганлар. 

Аждодларимиз томонидан турли даврларда ёзиб қолдирилган қўлёзмалар 

халқимизнинг ўтмиш маданияти, тарихи ва турмуш тарзини ўрганишда 

қимматли маълумотлар берувчи ишончли манба, ҳужжатдир. 

Бизнинг тарихимизга оид салмоқли тарихий манбалар аввал араб тилида 

яратилган бўлса, айниқса давлат раҳбарлари ёки ҳокимлар араб бўлганларида, 

кейинча форсий тилда битилдиким, бу тил илмий доиралар, мадраса ва 

мактабларда умумий тараққиёт даражасини белгиловчи зарурат сифатида 

ўргатилар ва ХIХ аср охиригача зиёли оилаларда араб тили дин ва “Қуръони 

карим” тили сифатида, шеърият ҳамда бошқа соҳалар учун форсий ва туркий 

тиллари истифода этилар эди. 

Манбашунос олим т.ф.д профессор, Абдумажид Мадраимов: “Форс 

тилида битилган тарихий асарлар анъанага биноан араб тилида номланар, 

уларда ҳам исломий манбалар ҳамда исломий тарихий асарлар хусусиятлари 

яққол кўзга ташланар эди. Ҳатто, ёзув ёки хат тури араб алифбосида бўлиб, 

кейинчалик форсий ҳамда туркий тил хусусиятларини ҳисобга олган ҳолда 

йигирма саккиз араб ҳарфига тўрт ҳарф қўшилди, натижада араб ёзувига 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

145 

асосланган форс ва туркий тил ёзуви вужудга келди”72 – дея, асосан қўлёзма 

манбалар форс ҳамда туркий ёзувларида кўчирилганини таъкидлаб ўтган. 

ХIV асргача, асосан араб ёзувининг мумтоз турларидан куфий, насх ва 

сулсдан фойдаланилган бўлса, ХV асрдан бошлаб янги ёзув настаълиқ 

темурийлар даврида Ҳирот хаттотлик мактаби вакили Мир Али Табризий 

номли хаттот томонидан ихтиро этилиб, истеъмолга киритилди. Бу ёзув 

бадиий ва тарихий асарларда етакчи ўрин эгаллади. 

Аммо, тарихий асар матни ичида келган “Қуръони карим” оятлари, 

ҳадиси шарифлар анъанага биноан араб тилида, куфий, насх ва сулс ёзувларида 

барча ҳаракатлари кўрсатилган ҳолда ажратилиб битилар, сўнгра уларга 

форсий ёки туркий тилда изоҳ, тафсир келтирилган. Форс тилининг тарихий 

манбалар тилига айланиш даври ва тараққий этиши китобат санъатининг 

Мовароуннаҳр ва Хуросонда юксак даражада ривожланиш замонига тўғри 

келди. 

Аксарият форс тилидаги тарихий асарлар олий сифатли қоғозга битилар, 

китоб турли ажойиб нақшлар ва мўъжаз расмлар билан зийнатланиб, сарой 

кутубхоналари ҳамда аъёнлар учун яратилган мўътабар қўлёзмалар олтин ва 

кумуш сувлари, турли бўёқлар билан безатилиб, китобат санъатининг шоҳ 

асарлари даражасида яратилиб, юксак санъат намуналарига айлантирилар эди. 

Манбаларни моддий-техник маълумотларига қараб таҳлил этиш ҳақида 

манбашунос олим А. Мадраимов: “Манбаларни моддий-техник маълумотлари 

деганда қўлёзма китоб ёхуд ҳужжат битилган қоғознинг ўлчами, қоғози, 

варақлар сони, муқоваси, матн ўлчами, хати, сиёҳи, хаттоти, асар номи, 

муаллифи, китобат тарихи, жойи каби маълумотлар назарда тутилади. Бу 

маълумотлар асар ёзилиш сабаблари, унинг ёзилган жойи ва ўша вақтдаги 

техник тараққиёт ва ижтимоий-сиёсий муҳитни ўрганишда муҳим аҳамиятга 

эга. Бу маълумотларни аниқламай туриб, асарда баён этилган воқеалар ҳақида, 

умуман қўлёзма асар ҳақида тўғри ва тўла тасаввурга эга бўлиш, унинг 

хусусида фикр билдириш мумкин эмас”73 – деб маълумот келтирган. 

Қўлёзма китобларнинг муаллифи, асар номи, ёзилган вақти ва жойини 

аниқлаш қийин. Чунки, қадимги қўлёзмаларда бугунги кундаги китоблардаги 

каби муқованинг ўзидаёқ асар номи, муаллиф номи, китоб бошланиши ва 

охиридаги каби зарурий маълумотлар келтирилмаган. Баъзи ҳолларда асар 

охири — колофон-хотимада унинг кўчирилган вақти ва жойи ҳамда котибнинг 

номи қайд этилади, холос. 

 
72 Madraimov A., Fuzailova G. Manbashunoslik. – T.: O‘zbekiston faylasuflari milliy jamiyati. 2008. – Б. 44. 
73 Madraimov A., Fuzailova G. Manbashunoslik. – T.: O‘zbekiston faylasuflari milliy jamiyati. 2008. – Б. 15. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

146 

Маълумотлар келтирилмаган тақдирда, асарнинг матни, ёзилиш ва 

китобати тарихи, қоғози, хати ҳамда тили ва тил услубига қараб тахминан 

аниқланади. Бундай маълумотларни аниқлаш тадқиқотчидан катта ҳаётий 

тажриба ва юксак малакани талаб қилади. Бу анча қийин ҳамда масъулиятли 

ишдир. Бундай масалаларни машҳур китоб билимдонлари марҳум Ибодулла 

Одилов, Абдуқодир Муродов ҳамда Абдулла Носиров каби юксак малакали 

мутахассисларгина бир неча ёзма манбаларни солиштириш, қиёслаш асосида 

ҳал қилишлари мумкин. 

Асар муаллифи ва унинг шахсини аниқлаш қўлёзма китобни илмий 

таҳлил этишда катта аҳамиятга эга. Бу асарнинг яратилиш тарихи ва унинг 

ёзилишига сабаб бўлган ижтимоий-сиёсий муҳитни аниқлаб олиш учун ҳам 

зарурдир. Одатда, қадимги қўлёзма асарларда кўп ҳолларда муаллифнинг исми 

маълум ва кўзга ташланадиган жойда, масалан, асарнинг боши ёки охирида 

қайд этилмайди. Баъзан, у муқаддима қисмида ёки асар ўртасида, воқеалар 

баёни орасида бирон масала юзасидан тилга олинади. Кўп ҳолларда эса 

муаллиф ўзининг ҳақиқий исмини айтмай, “фақир-у ҳақир”, “ожиз ва хоксор”, 

“бу ғариб банда” деб аташ билангина кифояланади. Бундай ҳолларда асар 

варақма-варақ, сатрма-сатр, алоҳида эътибор ҳамда синчковлик билан 

ўрганилиши лозим. Шундай ҳам бўладики, асарнинг бирон ерида муаллиф 

ўзи, отаси ёки яқинлари ҳақида бир-икки калима айтиб ўтади. Ёки баён 

этилаётган воқеага ўзининг муносабатини (масалан, “Абдуллоҳхон тахтга 

ўтирган вақтда камина Ҳофизи Таниш ибн Мир Муҳаммад 33 ёшда эдим.”) 

деб, билдиради. 

Хуллас, қўлёзма асарларни тадқиқ этишда муаллифининг шахси, яъни 

унинг қайси ижтимоий гуруҳга мансублиги, унинг дунёқарашини аниқлаш 

учун асарнинг умумий ғоявий йўналишини тўғри белгилаб олиш учун муҳим 

аҳамият касб этади. 

Таҳлил ва қиёс: 

Бухоро давлат бадиий-меъморчилик музей-қўриқхонаси араб ёзувидаги 

қўлёзмаларни ўрганиш илмий маркази фонди ўзининг бойлиги, у ерда 

сақланаётган асарларнинг ранг-баранглиги ва илмий қиммати жиҳатидан 

Ўзбекистонда қадимий қўлёзма китоблар сақланадиган энг машҳур 

хазиналардан ҳисобланади. Ушбу илмий марказга турли илм даргоҳларидан; 

Ўзбекистон Фанлар академияси Абу Райҳон Беруний номидаги шарқшунослик 

институти, Ўзбекистон Фанлар академиясига қарашли Тарих институти, 

Бухоро давлат университети ва бошқа олийгоҳлардан олимлар, илмий 

тадқиқотчилар ва магистратура йўналишида таҳсил олаётган талабалар 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

147 

ташриф буюриб, илмий изланишлар олиб бормоқда. Илмий марказда 

қўлёзмаларнинг баъзи нусхалари сақланмоқда. 

Ушбу хазинада сақланаётган қўлёзмалардан бири VIII – IX асрларда 

кийик терисига кўчирилган Қуръони каримнинг икки томонли бир варағи кўз 

қорачиғидек сақланмоқда. Архив материалларидан маълум бўлишича, 

муқаддас китобнинг ушбу варағини ХIХ аср охирида ҳаж сафарига борган 

бухоролик зиёратчилар она-юртларига олиб келиб, бебаҳо туҳфа сифатида 

амир Абдулаҳадхонга совға қилганлар. 1319/1901 йилда ҳукмдор топшириғига 

биноан бу варақ учун саҳҳоф Маҳдум Ҳабибуллоҳ томонидан махсус муқова 

тайёрланган. Ушбу картон муқова яшил рангда ва қизғиш чармдан ишланган. 

Муқаддас Қуръон варағи Аркдаги жомеъ масжид меҳробида, кейинчалик 

амир хазинасида сақланган. Ушбу варақнинг биринчи саҳифасида тўлиқ ва 

иккинчи саҳифасининг ўртасига қадар Қуръони каримнинг “Мужодала” 

сураси 12-22 оятлари кўчирилган бўлса, варақ иккинчи саҳифасининг қолган 

қисмида “Ҳашр” сураси 1-3 оятлари битилган. 55х35 см ўлчамдаги Қуръон 

саҳифасида араб ёзуви, куфий хатининг ҳижозий усулида, қора сиёҳда 

кўчирилган. 

Музей фондида сақланган ушбу бебаҳо қўлёзманинг даврини аниқлаш 

учун 2007 йил Ўзбекистон Фанлар академияси Абу Райҳон Беруний номидаги 

Шарқшунослик институтига юборилган. 

Ушбу Қуръони карим нусхасини синчиклаб ўрганган мутахассис олимлар 

қуйдаги хулосаларини берганлар. Бухородан келтирилган Қуръони карим 

нусхасини Ўзбекистон Фанлар академиси Шарқшунослик институтида ҳамда 

Ўзбекистон мусулмонлари идорасида сақланаётган VIII асрга мансуб “Катта 

Лангар” Қуръони варақлари билан таққослаш натижасида Бухоро нусхаси 

мазкур мусҳафнинг 58-59 саҳифалари эканлиги аниқланди. 

Бундан ташқари Гарвард университети профессори Ричард Фрай ва Кил 

университети профессори Клаус-Петер Хавс мазкур Қуръондаги ёзув услубига 

таяниб, Бухорода сақланаётган муқаддас китобнинг ислом дунёсидаги энг 

кўҳна Қуръонлардан бири экани ҳақида илмий хулосалар беришган. Қуръони 

карим VIII – IХ асрда хати куфийда ёзилган. 

Ислом оламида Қуръони каримдан кейинги муқаддас манба муҳаддислар 

султони Имом ал-Бухорийнинг “ал-Жомиъ ас-Саҳиҳ” асаридир. Илмий марказ 

хазинасида Имом Қасталоний ва шайхул ислом Закариё ал-ансорийлар 

томонидан шарҳ ва ҳошиялар ёзилган “Шарҳи саҳиҳ ал-Бухорий” асарининг 

ўнга яқин томлари мавжуд. Бундан ташқари Абу Исо Муҳаммад ат-

Термизийнинг “ал-Илал фил-Ҳадийс” номли китобларининг қўлёзма нусхаси 

ҳам мавжуд. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

148 

Араб ёзувидаги қўлёзмаларни ўрганиш илмий маркази 1990 йили Бухоро 

давлат музей-қўриқхонаси қошида ташкил этилган. Илмий марказни ташкил 

этишдан кўзланган асосий мақсад ва вазифалар қуйдагилардан иборат: 

Музейдаги ва халқ қўлидаги барча турдаги араб ёзувидаги қўлёзма ҳамда 

тошбосма китобларни ва тарихий аҳамиятга эга бўлган ҳужжатларни бир 

жойга тўплаш, муҳофаза қилиш, уларни тавсифлаш, уларга илмий паспортлар, 

карточкалар ёзиш, шунингдек, уларни илмий ўрганиш, улар асосида илмий-

оммабоп мақолалар, рисолалар тайёрлаш, уларнинг энг қимматли нусхаларини 

таржима қилиб, нашрга тайёрлаш, оммавий ахборот воситалари-телевидение, 

радио орқали чиқишлар қилиш, умуман олганда, халқимизнинг, хусусан, 

ёшларимизнинг маънавий онгини, илмий салоҳиятини оширишда ўз 

ҳиссасини қўшишдир. 

Юртимиз ҳудудида форс тилида яратилган тарихий манбаларда ҳам 

арабий, ҳам туркий, айрим ҳолларда мўғул тили элементлари, сўзлар, 

иборалар, атамалар ва ҳужжатлар учраши ҳамда мавжуд бўлиши биз учун бир 

табиий ҳолдир. Чунки, ўтмишда халқимиз зиёлилари ва намояндалари учун 

бир неча тилни билиш ҳамда уларни ишлатиш одатий ҳол эди. Халқимизнинг 

XIII асрлик тарихи ушбу санъат асосида битилди. Буюк хаттотларимиз 

тарихимизни битар экан ёзаётган сўзларига шунчаки ҳарф бирикмаси деб 

қарамадилар, улар ҳарфларни ёзиш асносида Шарққа хос бўлган назокат ва 

нафосатни унутишмаган, шунинг учун ҳам тарихимиз қанчалик улуғвор бўлса, 

у битиб қолдирган ёзув шу қадар нафис, тарихимиз қанчалик шонли бўлса, у 

битиб қолдирган ёзув шунчалик мусиқийдир. 

Хулоса: 

Хулоса ўрнида айтиш мумкин, Бухорода китоб кўчириш араб, форс ва 

туркий тилларда настаълиқ ва “Насхий Бухорий” хати расм бўлган. Котиблар 

ва хаттотлар кўпроқ саройларда, айрим амалдорлар ҳузурида гуруҳ бўлиб 

ишлаган. Китобат ва хаттотлик санъати Марказий Осиёда темурийлар, 

шайбонийлар ҳамда сўнгги сулолалар аштархонийлар ҳамда манғитлар 

(амирлик) даврида юксак даражада тараққий этган ва ривожланган. Бухоро 

хаттотлик мактаби, хаттотлик санъатининг ривожланишида, китоб безаш ва 

миниатюра ишлаш борасидаги юксак ютуқларга эришган. Бухоро хаттотлик 

мактаби ҳуснихат соҳиблари (хаттотлар, котиблар ва мирзамуншийлар) Ўрта 

Осиё халқлари ичида жаҳон илм-фани ва маданияти тараққиётига ўзларининг 

салмоқли ҳиссаларини қўшишган. 

Фойдаланилга манба ва адабиётлар: 

1. Бойтуллаев Р., Остонова Г. Мозий дафтаридан саҳифалар. – Т.: 

O`zbekiston. 2010. – Б. 51. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

149 

2. Давлатёр Раҳим. Шиҳназар Матрасул. Феруз шоҳ ва шоир қисмат. 

– Т.: Ғ.Ғулом. – Б. 103. 

3. Ислом Нури. // Ўзбекистон мусулмонлари идорасининг диний-

маърифий газетаси. № 11. 2017. – Б 1-3. 

4. Костыгова Г.И. Дуст-Муҳаммад (ум. 1550). Трактат о каллиграфах 

и художниках. Глава о прежних живописцах и близким (к ним мастерах) // 

Мастера искусства об искусстве. – Т.: I. М., 1965, - С. 169-180. 

5. Лобар Асророва билан қилган мулоқоти, 2019 йил 6 август. 

6. Madraimov A., Fuzailova G. Manbashunoslik. – T.: O‘zbekiston 

faylasuflari milliy jamiyati. 2008. – Б. 15. 

7. Малок Ю. Графика и книжок искусство. Ж. Искусство, 1967. № 6. 

– С. 56. 

8. Шарифжон Махдум Шарифжон Махдум Садр Зиё. Тазкират ул-

хаттотон. ЎзФАШИ, инв. № 1304. вар. 15. 

9. Жўраев Ҳ. Бухоро хаттотлик мактаби тарихи ва унинг маданий 

ҳаётга таъсири. – Самарқанд:. Имом Бухорий халқаро илмий маркази. 2014.  – 

240 б. 

ЯНГИ ЎЗБЕКТСТОН ЁШЛАРИНИНГ БАРКАМОЛ 

ШАКЛЛАНИШИДА  ПОРСОИЯ ТАСАВВУФИЙ ТАЪЛИМОТИНИНГ   

АҲАМИЯТИ 

Мунисхон Гуламова 
БухДУ Ислом  тарихи ва манбашунослиги, фалсафа 

 кафедраси доценти в.б., фалсафа 

фанлари бўйича фалсафа доктори(PhD),  

 Аннотaция: Ушбу мақолада нақшбандия тасаввуфий тариқатининг 

назариётчиси Хожа Муҳаммад Порсонинг маънавий меросида ифодаланган 

маънавий ўгитлар, уларнинг ёш авлодни тарбиялашдаги ўзига хос ўрни ҳақида 

фикр билдирилган. Хожа Муҳаммад Поро маънавий меросидаги фаросатли 

бўлиш, чиройли хулқли бўлиш, ўзликни англаш ички, ботиний поклик, қалб 

покизалиги, нафс тарбияси каби тушунчалар инсон тушунчаси билан уйғунлик 

касб этади. Шу маънода ҳам уларнинг ирфоний ахлоқий моҳиятини ўрганиш 

ўсиб келаётган ёш авлод тарбиясида фойдаланиш йўлларини ишлаб чиқиш  

бугунги кунда долазарб масалалардан бири эканлигига эътибор қаратилган. 

Калит сўзлар:тасаввуф, сўфий, мутасаввиф, порсоия, қалб фаросати, ахлоқий 

тарбия, “фиросат”, зийраклик, сезгирлик, “топқирлик”, бу-қалб кўзи, қалб 

назари, қалб нигоҳи. 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

150 

Маънавий-ахлоқий тарбия – бу ёшларнинг маънавий идеаллари ва 

маънавий қадриятларини шакллантириш жараёни ва натижаси сифатида 

шахснинг ахлоқий хулқ-атвори асоси бўлиб, у ижтимоий ва инсоний 

талабларга мос келади. Маънавият, шу жумладан ахлоқий фикрлаш ва ҳис 

қилиш услуби, инсон ҳар доим, ҳар қандай вазиятда, ахлоқ талабларига қатъий 

мувофиқ ҳаракат қилишига тўлиқ кафолат бермайди. Aммо маънавиятнинг 

етишмаслиги, салбий хатти-ҳаракатларни, ахлоқсиз ҳаёт тарзини, умуман 

бўлмаса ҳам, унинг муҳим жиҳатларини амалга оширишнинг ҳақиқий 

имкониятларини ўз ичига олади. Демак, маънавият тўғрисида гапирилганда 

инсон ҳақида гап боради. Чунки, маънавият инсонга хос сифатий тушунча 

дейиш мумкин. 

         Аждодларимизнинг бой меросига назар солинса, маънавиятнинг 

срачашмасига кўз тушади. Ўзининг бутун умрини шу маънавиятга бағишлаган 

кўплаб алломаларни тилга олиш мумкин.Бироқ, бу масалада тасаввуф 

алломалрининг маънавий мероси ўзига хос аҳамият касб этади.Уларнинг 

ирфоний-фалсафий, ахлоқий қарашларидаги маънавиятга хос бўлган 

тушунчалар категориялар борки, улар инсон маънавиятининг муҳим асоси 

эканлигига шубҳа қолдирмайди.  Шу маънода ватандошимиз мутасаввиф 

Муҳаммад Порсонинг ҳам мероси  шулар жумласидандир. Хожа Муҳаммад 

Порсо ўзининг “Таҳқиқот” асарида тасаввуфнинг юқорида таҳлил этилган 

тасаввуфий ахлоқий категориялари  хусусидаги фикрларига қўшимча тарзда   

 фиросат”, зийраклик, сезгирлик, “топқирлик”.1) бирор нарсанинг“ 74”فراست “

ташқи кўриниши, шакли, суврати ва белгиларига қараб, ичкариси, ички 

хусусияти, моҳиятини билиш, зоҳирга қараб ботинни билиш; 2) ғайбий 

ишларни тафаррус, яъни фаҳм идрок, ички сезги ва топқирлик билан кашф 

этиш  ҳақидаги    қарашларини  баён қилади. Унинг фикрига кўра, “фаросат  

бу-қалб кўзи, қалб назари, қалб нигоҳи бўлиб, уч турлидир: биринчиси, 

“фаросати баҳрия”, уни ажратувчи ёки ақлий фаросат,-деб уқтиради.Чунки, 

инсон фаросати билан оқ ва қорани, яхши ва ёмонни ажратиб олади. Ўзини 

қандай тутишни, хатти ҳаракатларини тартибга солади. Иккинчиси, “фаросати 

истедлолий” бу инсон фикрини ҳодисаларнинг сабаблари ва умумий 

қонуниятлари асосида далиловчи фаросат. Учинчиси, “фаросати қалбий”, 

қалбий фаросат, бу қалб назари билан кўриш, таниш, билишдир. Муҳаммад 

Порсо “Фаслул-хитоб” асарида шундай ёзади: “Фаросат илми шуки ўтганлар 

шамолларидан бир шамол ва карам жазабаларидан бир жазаба, йўл юрувчига 

қабул юзасидан етади. Ғафлат пардаси ҳақиқат кўзи билан ўртадан 

 
  .фаросат, идрок, нарсаларининг моҳиятини англаш-فرهنك تفسىير  زبانى تاجكى دوشنبه  2008 س. فراست74



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

151 

кўтарилади. Унинг дийдаси Аҳадият нури билан сурмаланади. Бундай илм 

ғоят иззатли бўлиб улуғлигидан фақат “хитоб”75 (“қатъий қарор”) йўли билан 

ҳосил қилинади ва ҳарфлару калималар кийимига сиғмайди. Ким Аллоҳни 

таниса тили айланмай қолади. Ориф ўз маълумотлари моҳиятидан ибора топа 

олмай қолади. Ким буни завқини топмас экан, билмайди” [1: Б.238.].. 

   Хожа Муҳаммад Порсонинг маънавий меросида “Фаросат” ахлоқий 

баркамолликнинг энг юқори даражаси сифатида талқин қилинади. Албатта, 

сўфиёна камолот англаш, билиш, ирфон тарзида ички интуитив билиш ўзига 

хос рамз, ишорат, ҳолатлар билан ифодаланади. Соликнинг ҳақиқатдан 

ғафлатда қолмаслиги унинг фаросатига боғлиқ бўлади. Бироқ унинг маънавий-

ахлоқий моҳияти инсон борлиғининг туб негизларини кўрсатиб берувчи омил 

бўла олади. Инсон билимли, ақлли, ҳамма нарсани тушинадиган сифатларга 

эга бўлиши мумкин, лекин фаросати бўлмаса ҳаммаси бекор.  Хожа Муҳаммад 

Порсо “Фаслул хитоб” асарида “аз илм хуштар ҳеч чиз нийст”-деб 

таъкидлайди.   

 Қадимда Мовароуннаҳр ва Хуросондаги мадрасаларда  “Фаросат илми” фан 

сифатида ўқитилган экан. Маълумотларга кўра, Самарқанд, Бухоро, Хива, 

Тошкент, Балх, Қўқон, Ҳирот ва Бағдод олий мадрасаларида фаросат илми 

талабаларига тўрт йил мобайнида ўтилган фанларнинг ўзлаштирилганлик 

даражасини аниқловчи имтиҳон тарзида, яъни якуний давлат ва жамият 

синови шаклида ташкил этилган. Фаросат илми фанидан муваффақиятли ўта 

олмаган битирувчи ўз ҳисобидан яна бир йил мадрасада қолиб алоҳида дастур 

асосида таҳсил олишга мажбур бўлган. Иккинчи маротаба ҳам етарли 

даражада салоҳият намоён эта олмаса, унга қайта имтиҳонтопшириш ҳуқуқи 

берилмаган ва умумий маърифати нисбатан суст деб баҳоланган. Абу Али ибн 

Сино: “Фаросат деб сезгидан келадиган ишоранинг асл маъносига тезда 

етишмоққа айтилади”, деб таъриф берган. Фаросат уч турга бўлинади: 

Иймоний фаросат, Касбий фаросат, Хилқий фаросат. Иймоний фаросат фақат 

мўмин бандаларда бўлади. Мўминларнинг ичидан ҳам Аллоҳнинг нурига 

мушарраф бўлганларгина сазовордирлар. Имон қанча кучли бўлса, фаросат 

ҳам шу даражада ўткир бўлади. Қалб  - мўминнинг кўзгусидир. Зеро, 

Гийлоний ўз асарларида  Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг  “Мўминнинг 

фаросатидан қўрқинг, чунки у Аллоҳнинг назари билан боқади [2: Б.31.].. 

  Бу ҳолатда қалб ўзида ҳамма нарсанинг тўлиқ ва ҳақиқий аксини 

кўрсатадиган кўзгуга айланади. Улар Аллоҳнинг нури ила ҳақ ва ботилни, 

ҳалол ва ҳаромни, тоат билан маъсиятни фарқлайдилар. Аллоҳ ман этган 

 
75Хитоб- қатъий қарор 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

152 

чегараларни асло бузмайдилар. Пайғамбарлар, авлиёлар ва солиҳ 

бандалар иймоний фаросат соҳибидирлар. Одамлар Аллоҳ нури билан 

қарайдиган мўминларга озор беришдан сақланмоқлари керак. 

Касбий фаросат “Муктасаб” яъни касб қилиб эришиладиган фаросат 

нафақат мўминлар балки, бошқаларда ҳам бўлади. У имонни тақозо этмайди. 

Кўп ўқиб-ўрганиш, машқ қилиш ва риёзат билан юзага чиқади. Буни кўпроқ 

кашфиётчилар, даҳолар, машҳур сиёсатдонлар ҳаётини ва улар амалга 

оширган ишларда кузатса бўлади.  

Хилқий фаросат инсон мияси катта ёки кичик бўлиши, бурмаларининг 

қай даражада кўп бўлиши унинг ақлли ва салоҳиятли эканлигини кўп 

жиҳатдан белгилаб беради. Инсон миясининг оғирлиги тахминан 1400 

грамм ва ундаги нейрон ҳужайралар 16 миллиардга яқиндир. Одамзот бошқа 

жонзотлардан миясининг ҳажми ва оғирлиги борасидан фарқ қилади, ажралиб 

туради. Демак, инсон фаросатли ёки фаросатсиз бўлиши мумкин экан. Шунинг 

учун тариқатлар, тасаввуф алломалари фаросатнинг инсон маънавий 

оламининг асоси сифатида кўра олганлар.Унинг мавжудлиги инсонда зеҳн 

ўткирлиги, сезгирлик, зийракликни оширар экан. Фаросат ахлоқий комиллик, 

маънваий етуклик асоси сифатида талқин этилади. Хожа Муҳаммад Порсо 

асарларида ахлоқий масалалар таҳлилида фаросат илмига алоҳида эътибор 

қартади.Уни комил инсон сифатлари, фазилатларининг муҳим генезиси 

сифатида илгари сурган.Шунингдек, унинг “Рисолаи қудсия”, “Фаслул хитоб” 

асарларида алоҳида ахлоқий қарашлари баён этилган. Хусусан унинг “Ҳусни 

хулқ” ҳақидаги қаршлари ахлоқий концепцияларни ишлаб чиқишда муҳим 

методологик  асос бўлган дейиш мумкин. 

Шу маънода, Муҳаммад Порсо ўзининг “Фаслул-хитоб” асарида 

қуйидаги ҳадисни келтиради: “Муҳаммад (с.а.в.) айтдилар: мўминларнинг 

имони комили чиройли хулқлисидир. Мен сизларнинг чиройли 

хулқлигингизмандедилар [3: Б.374.]...   
   Амаллар одатлар билан қизиқиш ва қўрқиш билан бўлади. Ахлоқлар 

табиий бўлади, уни риёзат билан тарбия билан тузатинглар, покланглар. Агар 

ахлоқ соғлом бўлса ва покланган бўлса (яхши) чунки у нияти тўғри 

кишидагина фойда беради. Унинг ўзаги (асли) тоза бўлса, табиати чиройли 

бўлса, асли пок бўлса шунда фойда қилади.Чиройли хулқ бу табиий фитратдан 

ўтувчи эмас, албатта у фазилатга ўтишдир.Дин ва дунёда табиий одатга кўра 

жорий эмасдир. Бадан риёзати учун, ахлоқ тарбияси учун, у билан нафс ва халқ 

Аллоҳ ва расулига сарф қилиш учун ирода қилинади. Абул Қосим Ҳаким 

Термизий айтадилар: ҳусни хулқнинг ғояси энг хулқи ёмон билан бирга 

яшовчи, уни ёмон хулқли деб гумон қилинади, аслида одамларнинг хулқи 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

153 

чиройлиси шудир. Аллоҳнинг авлиёлари халқидан холислари уларни ўзи учун 

танлаб олган.Уларга шу яхши хулқларни иқбол қилган. Уларни ўз қўйнида 

сақлаган ва уларни бошқалардан рашк (қизғонган) қилган. Улар шундай 

кишиларки, уларнинг туғилишлари пок, ўсишлари чиройли, табиатлари соф 

бўлган, сўнгра Аллоҳ уларга одоб берган, одобини чиройли қилган, илм 

ўрганган, таълимларини чиройли қилганлардир. 

Муҳаммад Порсо фикрига кўра, одамларнинг баъзилари туяга 

ўхшашади, уларда фаҳмлисини топа олмайсан, улар ҳақида пайғамбар 

айтганлар: одамлар маъданлар кабидирлар, жоҳилиятда яхшилари, исломда 

ҳам яхшиларидир. Агар кимдаки, мана шу поклик, туғилишдаги ва табиатдаги 

заковат ва ниятнинг тўғрилиги бўлмаса, у нафс риёзати ва ахлоқини 

тарбиясига ҳаракат қилиши, шаҳватига қарши курашиши керак. Сабр билан 

умрини ўтказмоғи лозим. Чунки, яхшилик одат учун, ёмонлик эса эҳтиёж 

учундир, дейди. 

Бундай тарбияланган яхши хулқ ва муомалага эга кишиларни Хожа 

Муҳаммад Порсо “Роҳила” деб таъриф беради. Роҳила деб туянинг сафарга 

миниладигани айтилади. У ўргатилади, чиниқтирилади, итоатли бўлиши учун 

одоб берилади. У хўжайинига бўйсунадиган бўлади. Ёмонлиги билан яхшилик 

қилади. Эгасига хор бўлиб, нафси билан яхшилик қилади. Эгаси уни 

тарбиялайди, ёмон ҳолатлари йўқолади, ҳатто эгаси олдида бир манзилга эга 

бўлади. Уни бирор кишига унга эгалик қилгани қўймайди ва уни бировга 

мутлоқ бериб юбормайди. У эгасининг энг яхши мулки ҳисобланади. Хожа 

Муҳаммад Порсо инсонларнинг яхшиликка, эзгуликка интилишларини, Ҳақ 

олдида итоаткор бўлишларини, инсон инсонга мутеъ, тобеъ эмас, ўз 

Роббийсига итоаткор бўлиши, унинг ўзгалар билан қанчалик аҳил ва иноқ, 

илиқ муносабатларда бўлишига боғлиқ эканлигини уқтиради. 

Хожа Муҳаммад Порсо ўз даврининг айрим кишиларини хулқ-атворда 

қусурли эканликларини баён этади: одамларнинг ҳоли ҳам шундай, бирорта 

Раббийсига итоатли бўйсунувчи Роҳиласини топмайсан. Нафсини ибодатга 

одатлантирганини топиш қийинроқ. Агар “Роҳила” бўлса банда Роббийси 

ҳузуридан катта насибага эга бўлади. Ундан насибадорлиги билан нажот 

топади. Нафсини поклайди, хулқини яхшилайди. Кўкси очилади, томирлари 

юмшайди. Қалби янгиланади.   чиройли хулқ масаласидаги фикр мулоҳаза ва 

қарашларни тасаввуфга бағишланган аксарият асарларда кўриш  мумкин. 

Чунки, тасаввуф ўзи тутасаввифлар таърифи билан айтганда “тасаввуф бори 

ахлоқдур”, шу маънода инсон учун энг муҳим сифатлардан бири чиройли хулқ 

эканлиги тўғрисидаги фикр келиб чиқади.Тасаввуфнинг замонавий илм-

фандаги энг кўп ўрганилаётган  томонлари ахлоқий-ирфоний жиҳатлари десак 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

154 

муболаға бўлмайди.Хожа Муҳаммад Поро маънавий меросидаги фаросатли 

бўлиш, чиройли хулқли бўлиш, ўзликни англаш ички, ботиний поклик, қалб 

покизалиги, нафс тарбияси каби тушунчалар инсон тушунчаси билан уйғунлик 

касб этади. Шу маънода ҳам уларнинг ирфоний ахлоқий моҳиятини ўрганиш 

ўсиб келаётган ёш авлод тарбиясида фойдаланиш йўлларини ишлаб чиқиш  

бугунги кунда долазарб масалалардан биридир. Янгиланиш, маънавий 

ислоҳотлар даврида бундай концептуал ғояларни комплекс тадқиқотларга  

тортиш муҳимдир. Глобаллашувнинг салбий таъсири натижасида 

ахлоқсизлик, маънавий қашшоқлик инсонни инсонга қарши қилиб қўяётгани, 

инсонни нафс гирдобига тортаётгани бундай қаршалр тизимини янада 

чуқурроқ ўрганишни  тақазо этади.  Сўфийлар инсон ботинни поклаш, 

қалбнинг, руҳнинг шарафланишига эришишга интиладилар. Шу жиҳатдан  инсон 

қалби Аллоҳнинг жилвагоҳи, бу ойина  тоза, саришта бўлса, Аллоҳ нури, 

Аллоҳ илму ҳикмати унда шунча тиниқ акс этади.Шу каби илоҳиёт руҳи билан 

суғорилган сўфийларнинг таълимотида зоҳирий ва ботиний олам уйғунлашиб, 

Аллоҳ, табиат ва инсоннинг ягоналиги ҳақидаги дунёқараш юзага чиқади.  

Фойдаланилган адабиётлар 

1.Муҳаммад Порсо. Фаслу-л-хитоб. Қўлёзма. Таржима Н.Б. – Бухоро: 

Когон, Нақшбандия тариқати музейи фонди. Инв.42. -Б.238. 

        2.Муҳйиддин Абу Муҳаммад Абдулқодир Жийлоний.Раббонийликни 

англаш. Таржимон: Тўлқин Ийсо ўғли. Т.: “Шарқ” нашриёт-матбаа 

акциядорлик компанияси., 2015. –Б.31 

 3. Хожа Муҳаммад Порсо. Фасл-ул-хитоб би вусул-ил аҳбоб. Инв. 

42.1331.-Б.374. 

NASRULLOHXON HARBIY NIZOMIDA QO‘SHIN TUZILISHI HAMDA 

SARBOZLAR TA’LIMIGA OID QONUN QOIDALAR VA BUYRUQLAR 

TAVSIFI 

Yunus Shukurillayev.,  
Buxoro davlat texnika universiteti.  

Tarix fanlari nomzodi, dotsent.  

Тел:+998 (93)450-81-14 

Annotatsiya: Maqolada O‘zbekiston Fanlar Akademiyasi Abu Rayhon Beruniy 

nomidagi Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondida saqlanayotgan Abbosquli 

Mirzo Kirmoniy tomonidan 1272 hijriy (1856) yilda yozilgan “Buxoro davlatining 

harbiy nizomi”dagi qo‘shin tuzilishi hamda sarbozlar ta’limiga oid qonun-qoidalar 

va buyruqlar tavsifi keltiriladi 

Kalit so‘zlar: Nizom, sarboz, sarjuqa, muxabbir, rasad, dasta, bahra, shapur, tabl 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

155 

Bugungi kunda O‘zbekiston tarixini xolisona o‘rganishda arxiv fondlarida 

saqlanayotgan qo‘lyozma manbalari muhim ahamiyat kasb etadi. O‘zbekiston 

Respublikasi Prezidentining “Qadimiy yozma manbalarni saqlash va tadqiq etish 

tizimini takomillashtirishga doir qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risi”dagi qarori [1] 

bu borada amalga oshirilayotgan ishlar rivojiga muhim qadam bo‘ldi. 

Amir Nasrullohxon  (1827-1860) xonliklar orasida birinchi bo‘lib muntazam 

qo‘shin asos solgan, harbiy islohotlar amalga oshirgan hamda  Eron, Turkiya va 

Yevropaning eng rivojlangan (Angliya, Fransiya, Germaniya) harbiy nizomlari 

asosida harbiy nizom ishlab chiqqan sarkarda sanaladi. O‘zbekiston Fanlar 

Akademiyasi Abu Rayhon Beruniy nomidagi Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar 

fondida mang‘itlar sulolasiga oid 3 harbiy nizom saqlanadi. Abbosquli Mirzo 

Kirmoniy tomonidan 1272 hijriy (1856) yilda yozilgan “Buxoro davlatining harbiy 

nizomi” [2, v-93], Amir Abdulahadxon davrida Rossiya harbiy nizomi asosida 

Mullo Xolmurodbiy va Mullo Muhammad Toqiy tomonidan tayyorlangan nizom [3, 

v-123] hamda 1308 hijriy (1890-1891) yilda Mirzabiy To‘qsabo tomonidan 

kengaytirilgan qo‘lyozmalar [4, v-193] bo‘lib forsiyda yozilgan mazkur manbalar 

hanuzga qadar ilmiy muomalaga kiritilmagan. 

Amir Nasrullohxon tomonidan qo‘llanilgan “Buxoro davlatining harbiy 

nizomi”da qo‘shin tuzilishi, sarbozlarga ta’lim berish odobi  hamda ta’limiga oid 

qonun qoidalar va buyruqlar to‘g‘risida qimmatli ma’lumotlar keltiriladi:   

-“Har bir kishi dastada o‘zining joyi va maqomini bilishi kerak. Birinchidan, 

baland qomatli sarbozlarni safning avvaliga qo‘yish lozim bo‘ladi. Safning boshidan 

oxirigacha shu tartibda, ya’ni balanddan pastga qarab qo‘yiladi. Bu tartibga 

dastajotda ham rioya qilinadi. Sarbozlardan saralangan bahodirlar dastasi boshqa 

dastalardan balandroq bo‘lishi shart. Ikkinchidan, safdagi har bir sarboz o‘zining 

oldidagilarni – chapu o‘ng, oldu orqasidagilarni tanishi kerak. Har qachon safga 

turganida o‘sha tartibda tursinlar, bu qoidaga xilof qilmasinlar. Ikkinchi saf ham 

xuddi avvalgi safdagi tartibda tuziladi” [2, 1a-varaq].  

Nizomda keltirilgan Buxoro amirligi muntazam qo‘shini tarkibi xususidagi 

quyidagi ma’lumotlar Rossiya imperiyasining josuslik, razvedka ma’lumotlari 

hamda boshqa mahalliy manbalar bilan taqqoslash imkonini beradi: 

-“Bas, bilsinlarki, ikkita safda yuz sarboz saf tortsa, uni “Dasta”- (دسته) deb 

nomlaydilar. Dastaning yarmini “Rasad”- (رصد) deb, birinchi yarmi o‘ng rasad, 

ikkinchi yarmi chap rasad deyiladi. Dastaning to‘rtdan birini “Bahra”- (بهره), to‘rt 

bo‘lak birinchi bahra, ikkinchi bahra uchinchi bahra, to‘rtinchi bahra deb nomlanadi. 

Birinchi va uchinchi bahralarni o‘ng bahra, ikkinchi va to‘rtinchi bahralarni chap 

bahra deyiladi. Birinchi safning o‘ng qo‘lidagi birinchi sarbozni o‘ng namoyanda, 

ikkinchi safning chap qo‘lidagi oxirgi sarbozni chap namoyanda deyiladi. Dasta 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

156 

boshlig‘ining joyi dastaning o‘ng tomonidagi birinchi safda turgan sarbozning 

yonida bo‘ladi. Dastaning birinchi noibining joyi chap rasadning oxiridagi  uchinchi 

sarbozning orqasida bo‘ladi. Dastaning ikkinchi noibining joyi  o‘ng rasadning 

boshidagi uchinchi sarbozning orqasida bo‘ladi. Birinchi vakil ikkinchi safda dasta 

boshlig‘ining orqasida turadi. Qolganlar ikki noibning orqasida turadi. 

Dastalarning orasi bir qadamdan bo‘ladi.  O‘ng va chap rasadlarning “Sarjuqa” 

(Sarjuqa – ( قه سرجو  ) olti kishidan iborat harbiy qismda vzvod komandiri) oldingi 

safdagi sarbozlar bilan bir qatorda turadi. Qachonki, dasta boshlig‘i dastaning chap 

tomoniga kelsa, noiblar o‘z joylarini o‘zgartiradilar. Birinchi vakil esa aksincha, 

dasta boshlig‘ining orqasidan keladi. Birinchi favjning birinchi dastasi “Bahodir”lar 

 ,deb nomlanadi. Ulardan keyingi birinchi, ikkinchi, uchinchi, to‘rtinchi (بهادر) –

beshinchi, oltinchi, еttinchi va sakkizinchi qatorlarni “Muxabbir”lar (Muxabbir - 

(arabcha: مُخَبِ ر) so‘zi arab tilidagi “xabar” (خبر) - ya’ni axborot, ma’lumot, yangilik so‘zidan 

kelib chiqqan bo‘lib, xabar beruvchi, axborot еtkazuvchi - ya’ni, ma’lumot tarqatuvchi 

shaxs ma’nosini anglatadi) deyiladi. Ikkinchi, to‘rtinchi, oltinchi va sakkizinchilar  

o‘ng qo‘l, qolganlari esa chap qo‘l deb aytiladi. Birinchi, ikkinchi, uchinchi va 

to‘rtinchi bahodirlar dastalari o‘ng tomon qolganlari esa chap tomon deyiladi. 

To‘rtinchi va beshinchi dastalarni markaz deydilar. Bahodirlar dastasining 

birinchisini birinchi guruh, ikkinchi va uchinchisini ikkinchi guruh, to‘rtinchi va 

beshinchisini uchinchi guruh, oltinchi va еttinchisini to‘rtinchi guruh, sakkizinchisi 

va muxabbirlarni beshinchi guruh deydilar. To‘rtinchi va beshinchi dastalarni 

markaz guruhlari deydilar, sakkizinchi va muxabbirlarni oxir guruhlari deydilar” [2, 

1b -2a varaqlar]. 

Amir Nasrullohxon qo‘shinidagi qoidalar, xususan harbiycha buyruqlar o‘sha 

davrning eng zamonaviy qo‘shinlarida ham keng qo‘llanilgan.  

-“Sarboz shаpur (surnay) va tabl (do‘mbira) chalinganda o‘sha joylarida 

zudlik bilan bo‘lishi kerak va bunda “Hozirbosh!” – ( باش حاضر ) (saflan) buyrug‘i 

beriladi. Safda gap-so‘zsiz va harakatsiz atrofga qaramasdan turishlari lozim. 

O‘zlarining dasta boshliqlarining amrini kutishlari lozim. Sarbozning safda turish 

qoidasi shuki, u oyoq poshnalarini bir-biriga juft qilib, oyoq uchlarini to‘rt barmoq 

kenglikda ochib turadi. Masohat (oyoqning joylashish) qoidasi shuki, oyoq uchlari 

aylananing to‘rtdan biri miqdorida bo‘ladi. Poshnalar esa aylana markazida bo‘ladi. 

Oyoqlar ochilib, poshnalar juftlanganda aylananing to‘rtdan birida uchburchak hosil 

bo‘lishi, tizzalar oldinga chiqmasligi, o‘ngga yoki chapga moyil bo‘lmasdan 

nihoyatda tekis turishi, safda turganida shovqinli tovushlar chiqmasligi, ko‘kragini 

oldinga chiqarib, qorinni ichkariga tortib, еlkalarini tekis qilishi, badan toshdek qotib 

turishiga e’tibor qaratish lozim, bo‘yni va boshi yuqoriga, yuzi oldiga qarashi, oyoq 

ostiga qaramasligi kerak” [2, 2b- varaq].  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

157 

“Rohatbosh!”- ( باشراحت ) (“Вольно”, erkin bo‘l) buyrug‘i berilganda o‘ng 

qo‘lning kaftini chap qo‘lning kaftiga urib, zudlik bilan kamarbandning muqobiliga 

qilinadi. O‘ng qo‘l barmoqlarini chap qo‘l kaftidan o‘tkazib, o‘ng qo‘l bosh 

barmog‘ini chap qo‘l kaftining o‘rtasiga qo‘yadi. Chap qo‘l bosh barmog‘ini esa 

o‘ng qo‘l bosh barmog‘ining oxirgi bandiga olib boradi. Zahmat еtmasligini nazarda 

tutib, qo‘llarini pastroq tushiradi. O‘ng oyog‘ini еrga urib, oyog‘i qornini ichiga 

tortib, o‘ng poshnasini chap oyog‘ining poshnasiga ursin. bu harakatni qo‘l va 

oyoqlari bilan bir paytda qiladi, bunda o‘ng oyog‘ining tizzasi bukilmasligi kerak. 

“Xabardor!” –( خبردار) (“Смирно”) buyrug‘i berilganda esa, qo‘llar zudlik bilan ikki 

yoniga tekis tegiziladi. Agar qo‘lida to‘fang (miltiq) bo‘lsa, uning qo‘ndog‘ini o‘ng 

qo‘l bilan ushlaydi va ikki qo‘li chap tomonida bo‘ladi. Oyog‘larini 

hozirboshdagidek bir-biriga juft qilgan holatda qo‘yadi va chap oyog‘ini bir 

harakatga keltirib qo‘yadi. “Nazar barost!” –( به    راستنظر  ) (“Направо”, o‘ngga) 

buyrug‘i berilganda, sarboz butun badani va a’zolari, ko‘zi ham harakat qilmasdan, 

dastaning o‘ng tomonida turgan sarbozlarning ko‘kragi tomon qaraydi. Bu 

buyruqning foydasi shuki, agar dastadagi sarbozlar oldinma ketin turgan bo‘lsalar 

hammalari bir xilda rostlanadilar. Bir-birlaridan orqaga qolmasliklari lozim. “Nazar 

bachap!”- ( به  چپنظر  ) (“Налево”, chapga) buyrug‘ida esa yuqorida zikr 

qilinganlarning teskarisi amaliyoti bajariladi. “Nazar bapesh!” –( به  پيشنظ  ) (oldga) 

buyrug‘ida o‘zining yuzi tomonga qarash tushiniladi. Bu buyruq dasta yoki favjda 

biron harakat bo‘lsa, shu harakatni tugatib, forig‘ bo‘lish uchun beriladi. Dasta 

boshlig‘i dastaning qaerida bo‘lsa, bu buyruqni eshitgach, o‘z o‘rniga kelib turadi. 

“Barost rost!”-( راست راستبه    ) (“Направо”, o‘ngga) buyrug‘i jarayonida ikki harakat 

amalga oshiriladi. Birinchi “barost”ni eshitganda o‘ng oyog‘ini ko‘tarib, chap 

oyog‘ining qorniga tegizadi. Biroq chap oyog‘i harakat qilmay turadi. Ikkinchi 

“rost”ni eshitgandan so‘ng panjasi va poshnalarini harakatga keltirib, o‘ng tomonga 

buriladi. Burilgandan so‘ng oyoqlar orasi doiraning to‘rtdan biriga ochiq turadi. 

“Bachap chap!” (“Налево”, chapga) buyrug‘i ham ikki harakatdan iborat bo‘lib, 

birinchi “bachap” buyruqda chap oyog‘ini harakat qildirmaydi va o‘ng oyog‘ini 

ko‘tarib, avvalgi kabi chap oyog‘ining qorniga tegizib turadi, ikkinchi “chap” 

buyrug‘idan so‘ng chap tomoniga o‘giriladi. Bunda chap oyog‘ining poshnasi 

markazdan qochmasligi kerak. U buyruqni eshitganda zudlik bilan o‘z markazidan 

chapga qaytib, xuddi “Xabardor!” buyrug‘idagidek o‘ng poshnaga tegib, juft bo‘lib 

turadi [2, 3a varaq]. 

Yuqorida keltirilgan buyruqlar hamda unda amal qilish qoidalari nafaqat o‘sha 

davr rivojlangan davlatlar havrbiy Nizomlari, balki amaldagi Rossiya federatsiyasi, 

O‘zbekiston Respublikasi Qurolli Kuchlari Nizomlari bilan ham o‘xshashlik 

jihatlari ko‘zga tashlanadi [5, c-22, 6]. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

158 

“Front!”- ( فرونت) (“Отставить”,), “Tarafi rost kard!”- ( طرف راست كرد), “Tarafi 

chap kard!”-(كرد مارچ) -”!Chahor bachahor march“ ,(طرف چپ  بچهار   Du“ ,(چهار 

badu march” –( دو بدو مارچ ), “Chahor barost!”-(چهار برُاست), “Chahor bachap”- 

 Du badu“ ,( بسُته بسَته) - ”Busta basta“ ,(چهار بعقب ) – ”Chahor baaqb“ ,(هار بچپ)

march!”-(دو بدو مارچ), “Busta barost!”- (بسُته برُاست), “Busta bachap!”-(بسُته بچپ), 

“Busta ba’qb!” – (بسُته بعقب), “Ohista march!”-( آهِسته مارچ), “Zud march!”-(  زود

برُاست)– ”!Mayl barost“ ,(مارچ  بچپ) -”!Mayl bachap“ ,( مَيل   ,(هَلت) -”!Holt“ ,(مَيل 

“Qadam baland!”- (قدم ُلند), “Darjo march!”- (درجه مارچ), “Qadami kӯtoh!” - (  قدم

 ,(پهلو چپ مارچ) -”!Pahlu chap march“ ,(پهلو راست مارچ) -”!Pahlu rost march“ ,(كوتاه

“Pas march!”- ( پس مارچ), “Pesh!”- (پيش), “Qator barost!”- (قطار برُاست), “Qator 

bachap!”- (قطار بچپ), “Qator barost!”- (قطار برُاست), “Qator bachap!”- (قطار بچپ), 

“Barost rav!”- (برُاست رو), “Bachap rav!”- (بچپ رو), “Bamarkaz rav!”- (بمََركَز رو), 

“Bamador rav!” – (رو مارچ )-”!Barost muxtalif march“ ,(بَمَدور  مختلف   ,(برُاست 

“Bachap muxtalif!”- (بچپ مختلف), “Barost kard!”- (برُاست كرد), “Barost muxtalif 

march!”- (برُاست مختلف مارچ), “Bachap muxtalif march!”-( مارچ بچپ مختلف   ), “Aqb 

barost!”-( عقب برُاست), “Aqb bachap!”- (عقب بچپ ), “Bozu rost pesh!”- (  بازو راست

 ,(دوره برُاست كرد) -”Davrai barost kard“ ,(بازو چپ پيش)-”!Bozu chap pesh“ ,( پيش

“Davra bachap kard”- (دوره بچپ كرد), “Bomarkaz barost kard”-(بمََركَز برُاست كرد), 

“Safdur march!”-( مارچصف  دُر  ), “Saf nazdik march!”-(مارچ نزديك   Barost“ ,(صف 

tashtivon!”-(برُاست تشتيون), “Bachap tashtivon!”-(بچپ تشتيون), “Rasad boz!”-(  رصد

-”!Pesh dasta bisoz“ ,(بهره بساز)-”!Bahra bisoz“ ,(دسته بساز)-”!Dasta bisoz“ ,(باز

پيش رصد بساز و پيش بهره  )- ”!Pesh rasad bisoz va pesh bahra bisoz“ ,(پيش دسته بساز )

) -”!Dasta tunqator“ ,(بساز تن  قطاردسته  ), “Rasad tunqator va bahra tunqator!”- 

( تن  تنرصد  بهره  و  قطارقطار  ), “Rost dasta bisoz!”-(بساز دسته   Chap dasta“ ,(راست 

bisoz!”-( چپ دسته بساز), “Du saf bisoz!” [2, 4b -15a ga qadar varaqlar] - ( دو صف بساز) 

va boshqa yuzlab buyruqlar, ular ijrosi jaryoni ko‘rsatib o‘tiladi. E’tiborlisi 

shundaki, ba’zi buyruqlar jarayonidagi harakatlar yo‘nalishi maxsus chizmalarda 

ko‘rsatib o‘tiladi. Bundan tashqari, Nizomdagi ba’zi qoidalar qaysi davlat harbiy 

Nizomlaridan olinganligi ham tilga olinadi. Bu esa, amir Nasrullohxonning o‘sha 

davr Yevropa harbiy Nizomlariga ham katta qiziqishlar bilan e’tibor qaratganligidan 

dalolat beradi: 

-“Se saf bisoz!”- (بساز صف   Angriz(Angliya-Y.Sh) nizomi bo‘yicha– ,(سه 

tashtivon dasta har doim ikki saf bo‘lgan. Shuning uchun bu buyruqning qoidasi asl 

kitobda bayon qilinmagan bo‘lsa ham bu joyda bayon qilamiz. Qoida bu tartibda 

bo‘ladi: dasta uch qismga bo‘linadi, avvalgi uchdan ikki qismi harakat qilmaydi, 

oxirgi undan bir qismi buyruq berilishi bilan bir qadam orqaga march qiladi va 

buyruqdan so‘ng yuzini o‘ng tomonga qilib, birinchi saf march qiladi, ikkinchi saf 

joyda march qilib turadi. Birinchi safning oxirgi sarbozi ikkinchi safning birinchi 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

159 

sarboziga еtib kelganda ikkinchi saf sarbozlari ham unga ergashib march qiladilar. 

“holt”, “Front nizom!”-(فرونت نظام) buyrug‘i berilgach, uchta safga ajraladilar. Bu 

Faransa (Fransiya-Y.Sh) nizomiga binoan bo‘ldi [2, 14b varaq]. 

Xotima qismida Buxoro davlatining harbiy nizomi umumiy qoidalari 

muxtasar bayon qilinadi va yozilish sanasi sifatida 29 rabi’ul avval, 1272 (1856) yil, 

Buxoro shahrida, Abbosquli Kirmoniy tomonidan Malik ul-Vahhob zotning yordami 

bilan tayyorlanganligi qayd etiladi. 

Mazkur Nizom amir Nasrullohxonning sarkardalik salohiyati, еtakchilik 

mahorati va harbiy bilimini ochib beradi. 1852 yilda Qo‘qon xonligiga bosqin 

boshlanishi bilan amir harbiy islohotlarni kuchaytirib, zamonaviy qo‘shinlarni 

shakllantirish, Angliya va Fransiya kabi Yevropa davlatlarining harbiy qonun va 

taktikalari asosida jang uslublarini joriy etishga intilgan. Bu esa, sobiq davrlar tarixi 

bo‘yicha tarqalgan amirlarning mayishatbozligi yoki befarqligi haqidagi fikrlarni 

inkor etadi. Shunga qaramay, mintaqadagi ichki nizolar, xonliklar o‘rtasidagi 

kelishmovchiliklar va malakali kadrlarning еtishmasligi sababli boshlangan 

islohotlarning to‘liq joriy etilishi va kutilgan natijaga erishish imkoni cheklangan 

edi. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentiнинг 2022-yil 10-fevraldagi PQ-126-sonli 

“Qadimiy yozma manbalarni saqlash va tadqiq etish tizimini takomillashtirishga 

doir qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risi”dagi qarori 

2. Buxoro davlatining harbiy Nizomi. //Qo‘lyozma. O‘zR FA ShI. №2793. –V. 93. 

النظّاميه“ .3  .(Risolatun nizomiya”-Buxoro amirligining harbiy Nizomi“) – ”رسالتُ 

//Qo‘lyozma. O‘zR FA ShI. №3322. –V. 123. 

النظّاميه“ .4  .(Risolatun nizomiya”-Buxoro amirligining harbiy Nizomi“) – ”رسالتُ 

//Qo‘lyozma. O‘zR FA ShI. №2794. –V. 193. 

5. Строевой Устав Вооруженных Сил Российской Федерatsiи (Введен в 

действие приказом министра обороны Российской Федерatsiи от 11 марта)  

2006 года № 111 Москва военное издателство 2006. С-22 

6. Ўзбекистон Республикаси Президентининг 2025 йил 14 февралдаги  

“Ўзбекистон Республикаси Қуролли Кучларининг ҳарбий низомларини 

тасдиқлаш тўғрисида”ги ПФ-23-сон Фармони. Ўзбекистон Қуролли 

кучларининг  Ички хизмат низоми, Ўзбекистон Қуролли кучларининг  

Интизом устави, Ўзбекистон Қуролли кучларининг  Гарнизон ва қоровуллик 

хизматлари Низоми 

javascript:scrollText()


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

160 

GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUFNING AHAMIYATI: 

AN’ANAVIY VA IBN SINO NAZARIY YONDASHUVLARI ASOSIDA 

Ro‘zimuhammad To‘xtasinov Nurmuhammad o‘g‘li 

Mir Arab oliy madrasasi katta o‘qituvchisi 

Buxoro Davlat universiteti Islom tarixi va  

manbashunosligi, falsafa kafedrasi doktoranti  

 

Annotatsiya. Ushbu maqolada globallashuv jarayonining inson ruhiy hayotiga, 

axloqiy qadriyatlariga va shaxsiy identitetiga ta’siri tahlil qilinadi. Globallashuvning 

ijobiy jihatlari bilan bir qatorda, u insonni ma’naviy beqarorlik, individualizm va 

virtual olamga haddan tashqari bog‘lanish kabi muammolarga olib kelayotgani ilmiy 

asosda yoritilgan. Shu nuqtai nazardan, maqolada tasavvufning zamonaviy inson 

tarbiyasidagi o‘rni, uning ruhiy va axloqiy muammolarga еchim berishdagi 

imkoniyatlari tahlil qilinadi. Ibn Sinoning nazariy tasavvuf qarashlari asosida 

tasavvufning aql va ruh uyg‘unligini ta’minlovchi falsafiy mohiyati ochib beriladi. 

Shuningdek, maqolada virtual hayotda yashayotgan yoshlar orasida tasavvufiy 

qadriyatlarni targ‘ib etishning zamonaviy usullari — raqamli ta’lim, onlayn zikr va 

ijtimoiy tarmoqlarda ruhiy-ma’naviy kontent yaratishning ahamiyati yoritilgan. 

Kalit so‘zlar: Globallashuv, tasavvuf, ma’naviyat, Ibn Sino, ruhiy tarbiya, virtual 

hayot, yoshlar, ma’rifat, axloqiy qadriyatlar, zamonaviylik. 

KIRISH 

Globallashuv — bu dunyo davlatlarining iqtisodiy, siyosiy, ijtimoiy va madaniy 

jihatdan bir-biriga yaqinlashuvi, insoniyatni yagona axborot va iqtisodiy makon 

sifatida birlashtiruvchi murakkab jarayondir. U bugungi kunda taraqqiyotning 

muhim omili bo‘lishi bilan birga, jamiyatning ma’naviy hayotiga ham chuqur ta’sir 

ko‘rsatmoqda. 

Shubhasiz, globallashuv insoniyatga ilm-fan, texnologiya, aloqa vositalari va 

ma’lumot almashish imkoniyatlarini kengaytirib berdi. Ammo bu jarayon bilan birga 

ma’naviy va axloqiy qadriyatlarning еmirilishi, ruhiy beqarorlik, shaxsiy 

individualizm va ma’nosizlik hissi kabi salbiy oqibatlar ham yuzaga keldi. 

Bugungi zamon odami ko‘p narsaga ega bo‘lsa-da, ko‘ngil tinchini yo‘qotgan, 

ma’naviy tayanchdan uzoqlashgan. Aynan shunday bir davrda insonni o‘z ichki 

olamiga qaytaruvchi, qalb tarbiyasiga asoslangan tasavvuf ta’limoti o‘zining 

dolzarbligini yana bir bor namoyon qilmoqda. 

Globallashuv davridagi ma’naviy inqiroz va uning sabablari 

Globallashuvning salbiy ta’siri eng avvalo inson ma’naviy hayotida 

sezilmoqda. 

Uning asosiy muammolari quyidagilardan iborat: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

161 

1. Ma’naviy individualizmning kuchayishi. Har kim o‘z manfaati yo‘lida 

yashaydi, ijtimoiy birdamlik zaiflashadi. 

2. Axborot ifloslanishi. Virtual olamda haqiqiy qadriyatlar soxtasi bilan 

aralashib ketadi. 

3. Madaniyatsiz kosmopolitizm. Diniy va milliy farqlarni yo‘qotish, yagona 

“global inson” konsepsiyasi orqali ruhiy ildizlarni uzish xavfi. 

4. Ruhiy bo‘shliq va ma’nosizlik hissi. Moddiy farovonlik ortidan quvish 

natijasida ma’naviy hayot so‘nadi. 

Bu jarayonlar natijasida zamonaviy inson ruhiy jihatdan charchagan, o‘zligini 

anglashdan uzoqlashgan. Shu bois globallashuvning bu ma’naviy inqiroziga 

javoban, ruhiy uyg‘onish manbai sifatida tasavvuf ta’limoti yana kun tartibiga 

chiqmoqda. 

Tasavvuf mohiyati va uning inson tarbiyasidagi o‘rni 

Tasavvuf — islomiy ma’naviyatning qalb markazi, insonni ichki poklanish, 

axloqiy yuksalish va Haq bilan yaqinlik sari yo‘naltiruvchi ruhiy tizimdir. 

Uning mohiyatini “Allohni tanish” (ma’rifat) va “nafsni еngish” (tazkiya) 

jarayonlari tashkil etadi. Tasavvuf zohiriy ibodatlardan ruhiy mazmunni ajratmaydi, 

balki ularni bir butun tarzda inson kamoloti yo‘liga aylantiradi. 

An’anaviy tasavvuf maktablari — Yassaviya, Kubraviya, Naqshbandiya, 

Qodiriya kabi suluklar — jamiyatda axloq, poklik, sabr, halollik va muhabbatni 

tarbiyalashni maqsad qilgan. Bu tariqatlar asrlar davomida musulmon 

jamiyatlarining ijtimoiy barqarorligiga, ruhiy muvozanatiga va tinchligiga asos 

bo‘lgan. 

Ibn Sinoning nazariy tasavvufi va uning dolzarbligi 

Ibn Sino (980–1037) — Sharq falsafasida aql va ruh uyg‘unligini mukammal 

tarzda tushuntirgan mutafakkir. Uning fikricha, insonning haqiqiy kamoloti — bu 

aql orqali ruhni Haq sari еtaklash jarayonidir. U tasavvufni “aql va tajriba orqali 

Haqiqatni idrok etish” deb ta’riflaydi. 

Ibn Sinoning nazariy tasavvufi an’anaviy tariqatlardan farqli ravishda falsafiy 

asosga ega: u ruhiy yuksalishni uch bosqichda ko‘rsatadi: 

1. Tazkiya — inson o‘z nafsini poklaydi, shahvat va g‘azab kuchlarini 

nazoratga oladi. 

2. Tajalli — qalb ilohiy nurlar bilan yorishadi, bilish va idrok yuqori darajaga 

chiqadi. 

3. Itihod — inson Haq bilan ma’naviy birlashuv holatiga еtadi. 

Bu yondashuv globallashuv davridagi inson uchun g‘oyat muhimdir. Chunki 

bugungi davrda inson “aql”ni haddan ortiq qadrlab, “ruh”ni unutgan. Ibn Sino esa 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

162 

aqlni vosita, ruhni esa maqsad sifatida ko‘rsatadi. Shu jihatdan uning nazariy 

tasavvufi zamonaviy ilm va ruhiyatni uyg‘unlashtiruvchi mukammal modeldir. 

Tasavvuf — globallashuv muammolariga javob sifatida 

Tasavvuf nafaqat shaxsiy ruhiy yuksalish tizimi, balki global ma’naviy 

muammolarga javob bera oladigan falsafiy tizimdir. U quyidagi yo‘nalishlarda 

globallashuvning inqirozlariga еchim taklif etadi: 

1. Ruhiy beqarorlikka qarshi muvozanat 

Globallashuv insonni moddiy dunyoga bog‘lab qo‘ydi. Tasavvuf esa uni ichki 

sokinlik, zikr va tafakkur orqali o‘z “men”iga qaytaradi. Naqshbandiya maktabining 

“dil ba yoru, dast ba kor” (“dil Allohda, qo‘l mehnatda”) tamoyili zamonaviy inson 

uchun ruhiy barqarorlikni saqlashda juda muhim metoddir. 

2. Axloqiy inqirozga qarshi fazilatlar tarbiyasi 

Tasavvuf “axloqiy psixologiya” sifatida insonni halollik, adolat, muhabbat, 

sabr, tavozu’ kabi sifatlar bilan bezaydi. Bugungi jamiyatda axloqiy qadriyatlar 

еmirilayotgan bir paytda, tasavvuf — bu fazilatlarni amaliy tarzda tiklovchi tizimdir. 

3. Madaniyatlararo muloqotni mustahkamlash 

Tasavvufning markazida “muhabbat” va “rahmat” tushunchalari yotadi. 

Jaloliddin Rumiy aytganidek: 

“Kel, kim bo‘lishingdan qat’i nazar, kel — muhabbat uyiga eshik yopilmagan.” 

Bu g‘oya madaniyatlararo bag‘rikenglikni targ‘ib qiladi. Demak, tasavvuf global 

tinchlik va muloqotning ruhiy asosidir. 

4. Ilm va ruh uyg‘unligi 

Ibn Sino kabi allomalar tasavvufni aql bilan uyg‘un holda tushuntirish orqali 

“fan – din – axloq” muvozanatini yaratdilar. Bugun ilmiy-texnik taraqqiyot ruhiy 

inqiroz bilan birga kechayotgani sababli, tasavvuf ana shu muvozanatni tiklash 

imkonini beradi. 

5. Shaxs va jamiyat uyg‘unligi 

Globallashuvda inson o‘z jamiyatidan ajralib qoladi. Tasavvuf esa insonni 

jamiyat uchun foydali, saxovatli, tinchlikparvar shaxs sifatida tarbiyalaydi. 

Naqshbandiylikdagi “xalq orasida bo‘lib, Haq bilan birga yashash” tamoyili 

zamonaviy fuqarolik mas’uliyati bilan uyg‘unlashadi. 

Virtual olam va tasavvufiy tarbiyaning zamonaviy roli 

Bugungi globallashuv davrining eng muhim belgisi — bu inson hayotining 

tobora raqamli (virtual) makonga ko‘chib o‘tayotganidir. Yoshlar, talabalar va 

ko‘plab еtuk shaxslar o‘z vaqtining katta qismini ijtimoiy tarmoqlarda, sun’iy ong 

va axborot tizimlari ichida o‘tkazmoqda. Bu holat ularning tafakkuri, ruhiyati va 

ijtimoiy xulqiga chuqur ta’sir qilmoqda. 

1. Virtual olamning ruhiy oqibatlari 

Virtual muhit insonning tabiiy his-tuyg‘ularini susaytiradi: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

163 

• inson real hayotdagi mehr, sabr, muhabbat kabi hislarni sun’iy “layk” va 

“izohlar” bilan almashtiradi; 

• ma’naviy qadriyatlar o‘rniga shon-shuhrat, ko‘rinish va mashhurlik 

qadriyatga aylanadi; 

• vaqt o‘tishi bilan shaxs “ichki sukut”ni yo‘qotadi, bu esa tafakkur va zikrning 

so‘nishiga sabab bo‘ladi. 

Demak, bugungi inson — ayniqsa yoshlar — ruhiy jihatdan virtual olamga 

qaram bo‘lib qolish xavfi ostida. Shu nuqtada tasavvuf zamonaviy insonni “virtual 

borliqdan ruhiy borliqqa” qaytarishning eng tabiiy va insoniy yo‘lini taklif etadi. 

2. Tasavvufning zamonaviy raqamli hayotdagi tarbiyaviy imkoniyatlari 

Tasavvuf asrlar davomida inson qalbini tarbiyalashning eng nozik va samarali 

usullarini ishlab chiqqan. Uning asosiy tamoyillari — zikr, tafakkur, muhabbat, sabr, 

tavozu’ va sukut — bugungi raqamli muhitda ham dolzarbdir. 

Raqamli hayotda tasavvufiy tarbiyani quyidagi usullar orqali singdirish 

mumkin: 

a) Raqamli zikr va ma’naviy kontent 

Tasavvufda “zikr” faqat og‘iz bilan emas, qalb bilan amalga oshadi. Bugun esa 

bu ruhiy amaliyotni raqamli shaklda targ‘ib etish mumkin: 

• mobil ilovalar, audio zikrlar, onlayn suhbatlar, ruhiy darslar orqali yoshlar 

qalbini sokinlik sari yo‘naltirish; 

• sufiy hikmatlari, ma’rifatli so‘zlar, she’riy parchalarni ijtimoiy tarmoqlarda 

qisqa, lekin ta’sirli shaklda tarqatish. 

Masalan, Jaloliddin Rumiyning: “Sokin bo‘l — shunda yuragingda Haq 

so‘zlaydi” degan hikmatini vizual dizayn orqali Instagram yoki Telegram 

sahifalarida tarqatish — bu zamonaviy zikr shaklidir. 

b) Virtual suhbatlarni ma’rifiy maktabga aylantirish 

Ko‘plab yoshlar onlayn muloqotda o‘z fikrini erkin bildirishni yoqtiradi. Shu 

imkoniyatdan tasavvufiy suhbatlar, onlayn “majlislar”, Zoom yoki Telegramdagi 

“ruhiy doiralar” sifatida foydalanish mumkin. Bu tasavvufdagi “suhbat” 

an’anasining zamonaviy shakli bo‘ladi. 

c) “Digital suluk” g‘oyasi 

An’anaviy tasavvufda “suluk” — bu muridning ustoz yo‘l-yo‘rig‘i asosida 

o‘zini tarbiyalash jarayonidir. Bugungi davrda bu tushuncha raqamli ustozlik va 

o‘zini nazorat qilish tizimi orqali amalga oshirilishi mumkin. 

Masalan, ijtimoiy tarmoqlarda tasavvufiy “muroqaba” (o‘zini kuzatish) amallarini 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

164 

o‘rgatuvchi platformalar, kundalik ruhiy mashqlar ilovalari yaratish — yoshlar 

ruhiyatini sog‘lomlashtiradi. 

d) Tasavvufiy axloqni raqamli madaniyatga tatbiq etish 

Tasavvufda insonning har bir so‘zi, nigohi va niyati mas’uliyatli sanaladi. Shu 

tamoyillarni virtual muhitda ham tatbiq etish lozim: 

• so‘zlashdan oldin fikrlash (zikr va sukut odobi), 

• g‘iybat va tahqirli izohlardan tiyilish (nafsni tiyish), 

• foydali, ijobiy axborot tarqatish (ihson tamoyili). 

Bu orqali tasavvuf “raqamli axloq” madaniyatini shakllantira oladi. 

3. Tasavvuf yoshlarning raqamli ongini muvozanatga keltirishda 

Bugungi yoshlar “tezkor informatsiya” muhitida yashaydi, sabr va tafakkur 

ularda sekinlik bilan o‘sadi. 

Tasavvuf esa insonni ichki sukunat va tafakkur sari еtaklaydi. 

Masalan: 

• “Xoyrul umuri advamuho va in qolla” (Ishlarning eng yaxshisi oz bo‘lsa-da, 

unda baradavom bo‘linganidir) hadisini raqamli platformalarda targ‘ib qilish 

yoshlarni fikrlashga o‘rgatadi. 

• Naqshbandiylikdagi “Xalvat dar anjuman” — ya’ni jamiyat ichida bo‘lib, 

qalbda Alloh bilan bo‘lish tamoyili — virtual olamda ham amaliy tarzda tatbiq 

etilishi mumkin: inson onlayn bo‘lsa ham qalbida Haqni eslab yuradi. 

4. Natija va amaliy xulosalar 

• Virtual olamni rad etish emas, uni ma’naviylashtirish zarur. Tasavvuf bu 

borada eng qulay yondashuvni taklif etadi. 

• Yoshlarni internetda tasavvufiy adabiyotlar, hikmatli videolar, onlayn 

suhbatlar bilan tanishtirish orqali ruhiy immunitet hosil qilish mumkin. 

• Tasavvufning “odob”, “zikr”, “ma’rifat” qadriyatlari raqamli madaniyatning 

axloqiy asosiga aylantirilsa, virtual hayot ham ma’naviy maydonga aylanadi. 

Shu tariqa, tasavvuf globallashuvning raqamli bosqichida ham inson qalbini 

himoya qiluvchi, uni sun’iy olamda yo‘qolishdan asraydigan ruhiy qalqon sifatida 

xizmat qiladi. 

Xulosa 

Globallashuv insoniyatni ilmiy va texnologik jihatdan yuksaltirgan bo‘lsa-da, 

ruhiy va ma’naviy jihatdan zaiflashtirdi. Bu inqirozdan chiqish uchun inson o‘z ichki 

dunyosiga qaytishi, qalbini uyg‘otishi zarur. 

Tasavvuf — bu nafaqat tarixiy-ma’naviy hodisa, balki zamonaviy davr 

ehtiyojiga javob beruvchi universal ruhiy tizimdir. Ayniqsa, Ibn Sinoning nazariy 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

165 

tasavvufi insonni aql va ruh uyg‘unligiga asoslangan yuksaklik sari chorlaydi. 

Demak, bugungi globallashuv davrida insoniyatning ma’naviy tiklanishi, ruhiy 

barqarorligi va axloqiy poklanishi uchun eng kuchli javob — bu islom tasavvufining 

g‘oyalaridir. 

Foydalanilgan manba va adabiyotlar ro‘yxati 

1. Al-G‘azzoliy, Abu Homid. Ihyo ulum ad-din. Qohira: Dar al-Ma‘rifa, 

1998. 

2. Ibn Sino, Abu Ali. Kitob ash-Shifo: Ilahiyot qismi. Tehron: Markaz al-

Ma’arif, 1983. 

3. Jaloliddin Rumiy. Masnaviy ma‘naviy. Tehron: Intishoroti Surush, 2002. 

4. Yassaviy, Ahmad. Hikmatlar. Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi 

nashriyot, 1991. 

5. Al-Qushayriy, Abdulkarim. Ar-Risala al-Qushayriyya fi ilmi-t-tasavvuf. 

Bayrut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2000. 

6. Nasr, S. H. (2007). Islamic spirituality: Foundations. New York: 

HarperCollins. 

7. Bauman, Z. (2012). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press. 

8. Giddens, A. (2000). Runaway World: How Globalization is Reshaping Our 

Lives. New York: Routledge. 

9. Ibn Sina. (1952). Risālat al-‘Ishq. Cairo: Al-Matba‘a al-Misriyya. 

10. Nicholson, R. A. (1963). The Mystics of Islam. London: Routledge & Kegan 

Paul. 

11. Chittick, W. C. (1989). The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s 

Metaphysics of Imagination. Albany: SUNY Press. 

“ФУТУҲ АЛ-БУЛДОН” АСАРИ МАНБАЛАРИ ВА УЛАРНИНГ ЎЗИГА 

ХОСЛИГИ 

Умматалиев Соҳибжон Хикматали ўғли  

 Ўзбекистон халқаро исломшунослик академияси  

“Исломшунослик ва ислом цивилизatsiясини  

ўрганиш ICESCO” кафедраси катта ўқитувчиси,  

тарих фанлари бўйича фалсафа доктори (PhD) 

sohibjonummataliyev91@gmail.com 

тел: +998974455562. 

Аннотaция. Мақолада IX асрда яшаган тарихчи Аҳмад ибн Яҳё ал-

Балозурийнинг “Футуҳ ал-булдон” асари манбалари хусусида сўз юритилади. 

Муаллиф яшаган даврда тарихий воқеаларни оғзаки тарзда ривоят қилиш кенг 

тарқалган. Шунинг учун асар манбаларининг аксар қисмини ал-Балозурий 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

166 

устозларидан нақл қилинган ривоятлар ташкил этади. Баъзи ўринларда 

тарихий ҳодисада иштирок этган шахслардан келтирилган ривоятларни ҳам 

учратиш мумкин. Асарда муаллиф ёзма манбадан фойдаланганлиги ҳақида 

тўхталиб ўтмаган бўлса-да, маълумотни баён қилишдаги услубидан унинг 

тарихий асарлардан ҳам фойдаланганини билиш мумкин. 

Калит сўзлар: ал-Балозурий, Футуҳ ал-булдон, муҳаддис, ровий, санад, 

ривоят, Ҳишом ибн ал-Калбий, Муҳаммад ибн Исҳоқ, Абул-Ҳасан ал-

Мадоиний, Ал-Воқидий. 

Аҳмад ибн Яҳё ал-Балазурийнинг “Футуҳ ал-булдон” асари VII-IX асрда 

араб халифалиги ижтимоий-сиёсий жараёнлари ва унинг ташқи алоқаларини, 

исломнинг тарқалиш босқичларини ўрганишда муҳим аҳамият касб этади.  Бу 

давр тарихчилари воқеаларни баён қилганида муҳаддислар каби ровийлар 

санад76и ва мавзуга тааллуқли бўлган барча ривоятларни келтиргани 

кузатилади. Манбага кўра бирор тарихий ҳодиса ҳақида хабар берувчи 

шахсларнинг исмлари матнда келтирилиши ўша маълумотнинг ишончли ёки 

ишончсизлигини белгиловчи мезон ҳисобланади.  

Илк ўрта аср манбаларида иснодларни тўлиқ келтиришдан ташқари, 

айрим ўринларда мухтасар услубдан ҳам фойдаланилган. Бу амалий жиҳатдан 

дастлаб Муҳаммад ибн Шиҳоб аз-Зуҳрий ва Муҳаммад ибн Исҳоқ 

ривоятларида кузатилган [1, 68 б.]. Ал-Балазурий асарида ҳам ровийлар 

санадларини қисқартириб келтириш ҳолатлари кўзга ташланади. У 

ровийларни умумий ном билан: “Менга ҳадис, сийра ва футуҳ илми эгаларидан 

бир жамоа хабар берди. Уларнинг сўзларини айнан келтирдим” деб айтади [2, 

б 8.]. Айрим ўринларда “قالوا” (айтадилар) шаклида қайд қилган. Бунинг сабаби 

IX аср иккинчи ярмида муҳаддислар орасида тарихий мавзуда сўз юритувчи 

ровийлар ҳақида бир фикрга келинган эди. 

Аҳмад ибн Яҳё ихтисор, яъни қисқартириш услубидан барча тарихчилар 

томонидан ривоят қилинган, тўғрилигига асло шубҳа бўлмайдиган 

ҳодисалардагина фойдаланган. Масалан: 629 йилда Расулуллоҳ (с.а.в) 

Хайбарни фатҳ қилганликлари, ундан сўнг Фадак, Водил-қуро, Таймо 

минтақаларига борганликлари, “Ҳудайбия сулҳи”нинг шартлари каби 

ўринларда ал-Балазурий ровийлар санадини келтирмай, “قالوا” (айтадилар) 

шаклида маълумот берган. Бу воқеалар ўз даврида муҳаддис ва тарихчилар 

ўртасида ихтилофли бўлмаганлиги учун муаллиф ровийлар санадини 

келтирмаган. 

 
76 Санад – матнга олиб борувчи кишиларнинг силсиласи. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

167 

Аҳмад ал-Балазурий “Футуҳ ал-булдон” асарида ривоят қилинган 

ровийларнинг асарлари ҳақида тўхталиб ўтмаган бўлса-да, тазкира 

китобларидан уларнинг қолдирган илмий мероси ҳақида маълумот олиш 

мумкин. Жумладан, Абдуллоҳ ибн Ваҳб ал-Мисрийнинг “Ал-мағозий” ва “Ар-

ридда” [3, б 14.], Абдураззоқ ас-Санъонийнинг “Мусанниф Абдураззоқ”, “Ал-

амолий фи осор ас-саҳоба”, “Ал-мағозий” [4, б 318.], Абу Убайда Муаммар ибн 

ал-Мусанна ал-Басрийнинг “Футуҳу Урминия” ва “Футуҳу Аҳваз [5, б 239.], 

Абу Убайд ал-Қосим ибн Саломнинг “Ал-Амвол” [3, б 500.], Лут ибн Яҳёнинг 

“Футуҳу Шом”, “Футуҳ ал-Ироқ”, “Китоб ал-Жамал”, “Китоб ас-Сиффин” 

“Китоб ан-Наҳравон”, “Мақтал ал-Ҳусайн” «китаб ал-Азориқа” [6, б 225-226.], 

Муҳаммад ибн Исҳоқнинг «китаб ас-сийра вал-мубтадо вал-мағозий” [7, б 9.], 

Муҳаммад ибн Саъднинг «китаб ахбор ан-Набий” [4, б 145.], “Тобақот ал-

кабир” [8, б 60.], Абулҳасан ал-Мадоинийнинг «китаб футуҳ”, «китаб ахбору 

Қурайш”, “Ахбору аҳл ал-байт”, “Тарих ал-хулафо”, “Ахбор ал-Ҳажжож” [3, б 

446.], Ҳишом ал-Калбийнинг “Жамҳарат ан-насаб”, «китаб ал-Булдон”, «китаб 

ал-Ақолим” ва бошқа асарлари [4, б 142.], Аввона ибн ал-Ҳакамнинг “Ат-

Тарих” ва “Сийрату Муовия ва Бану Умайя” [4, б 134.], Муҳаммад ибн Умар 

ал-Воқидийнинг “Ал-Мағозий”, “Футуҳ ал-Ироқ”, “Футуҳ аш-Шом” [4, б 144.] 

каби асарлари ҳақида маълумотлар келтирилган.  

Доктор Абдулазиз ад-Даврий (1919-2010) “Нашъату илм ат-таърих инда 

ал-аъроб” номли асарида илк ўрта асрларда мусулмон тарихчилари томонидан 

ёзилган, бироқ бугунги кунгача етиб келмаган асарлар ҳақида маълумот берган 

ва Муҳаммад ибн Жарир ат-Табарийнинг “Тарих ар-русул ва ал-мулук”, 

Муҳаммад ибн Саъднинг “Тобақот ал-кабир”, Аҳмад ибн Яҳё ал-

Балазурийнинг “Футуҳ ал-булдон” ва “Ансоб ал-ашроф”, Исмоил ибн 

Касирнинг “Ал-бидоя ва ан-ниҳоя” ва бошқа асарлардан айрим парчаларни 

келтирган. “Нашъату илм ат-таърих” асарида келтирилишича, “Футуҳ ал-

булдон”да Муҳаммад ибн Умар ал-Воқидий асаридан “Фатҳу Андалус” [9, б 

242.], Абу Махнаф Лут ибн Яҳё асаридан “Вилоят ал-Баҳрайн”, “Фатҳ ар-Рай” 

[9, б 266-267.], Абулҳасан ал-Мадоиний асаридан “Футуҳ ас-Синд” [9, б 318.] каби мавзулар ўрин 

эгаллаган.  

Абдулазиз ад-Даврийнинг илк ўрта аср тарихчилари асарларидан айрим 

парчаларни келтиришда “Футуҳ ал-булдон”дан фойдалангани ал-Балазурий 

ижоди давомида ёзма манбага мурожаат қилганини кўрсатади. 

Ал-Балазурийнинг “حدثني” (менга сўзлаб берди), “قال لي” (менга айтди) каби 

лафзлар билан нақл қилиши воқеалар тафсилотини ёзма манбадан эмас, балки 

устозларидан эшитиш орқали қўлга киритганини исботлайди. Лекин тарихчи 

баъзи ўринларда “قال هشام الكلبي” (Ҳишом ал-Калбий айтади) ёки “قال الواقدي” (Ал-



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

168 

Воқидий айтади) каби жумлалардан сўнг воқеаларни баён қилган. Бу ўринда 

ровийлар санадининг келтирилмагани ва Ал-Балазурий бевосита эшитганини 

билдирувчи “ حدثني” (менга сўзлаб берди), “قال لي” (менга айтди), “حدثنا” (бизга 

сўзлаб берди) каби жумлалар қўлланмай “قال” (айтди) ёки “ذكر” (зикр қилди) 

лафзидан сўнг ровийнинг исми келтирилиб воқеанинг баён қилиниши Аҳмад 

ибн Яҳё ёзма манбадан ҳам фойдаланганини билдиради. Абдулазиз ад-Даврий 

асарида ал-Воқидий, Абу Махнаф ва ал-Мадоиний асарларидан келтирилган 

парчалар ҳам “قال” (айтди) жумласи билан бошланган. Аҳмад ибн Яҳё мазкур 

жумлалар воситасида Ҳишом ибн ал-Калбий, Абдулмалик ибн Қариб ал-

Асмаъий, Абу Убайда Муаммар ибн ал-Мусанна, ал-Воқидий, Яҳё ибн Одам, 

Аввона ибн Ҳакам, Абулҳасан ал-Мадоиний, Муҳаммад ибн Саъд, Абу Махнаф каби тарихчилардан 

нақл қилган. Шу билан бирга, уларнинг маълумотларини таҳлил қилиб, энг ишончлисини келтирган [10, б 

236.]. 

Тарихчи бошқа манбалардан олинган маълумотларни сўзма-сўз келтириб 

қўймай, балки қисқартма шаклда, улардан асосан хулоса ва натижаларга урғу 

берган ҳолатда фойдаланган. Бу ҳолатни “Футуҳ ал-булдон” ва Муҳаммад ибн 

Умар ал-Воқидийнинг “Футуҳ аш-Шом” асарини қиёслаш орқали кўриш 

мумкин. “Футуҳ ал-булдон”да Шом ҳудудига кирувчи Дамашқ, Фаластин, 

Бусро, Ҳумс, Қиннисрин, Ажнадин ва Бусро ҳудудларининг фатҳ этилиши 

мавзуси ал-Воқидийнинг “Футуҳ аш-Шом” асаридаги маълумотлар билан 

мувофиқ келса-да, воқеаларни ихчам шаклда ёритганлиги ва тафсилотларни 

келтирмаслиги билан ажралиб туради [2, б 149-208.]. Муаллиф бу ўринда 

такрор маълумотлардан қочган ва асосий эътиборни янги маълумотларга 

қаратган. 

Тарихни ўрганишда ёзма манбалар билан бирга тарихий ҳужжатлар ҳам 

алоҳида аҳамиятга эга. Улардан муайян давр ижтимоий-иқтисодий ҳаётига оид 

аниқ ва ишончли маълумотларни олиш мумкин. “Футуҳ ал-булдон”да муаллиф 

айрим ўринларда девон ҳужжатларидан фойдаланганини айтган. Хусусан, 

Миср жанубида жойлашган қадимий минтақа – Нубиядан қанча миқдорда 

солиқ олиниши мавзусида тарихчи ўзида мавжуд девон ҳужжатларидан 

маълумот топа олмаганлигини ва уни Миср девонидан топганлигини айтган [2, 

б 333.].  

Юқорида санаб ўтилган манбалардан ташқари муаллифнинг ўзи яшаган 

даврда юз берган ижтимоий-сиёсий воқеалар ҳам муҳим аҳамиятга эга. Ал-

Балазурий Аббосийлар саройида яшаб, фаолият юритгани унга IX асрдаги 

Аббосий халифаларнинг давлат бошқаруви ва араб халифалигидаги ички 

вазиятдан яхши хабардор бўлиш имконини берган. У фақат Аббосийлар 

таъсири остида бўлган Хуросон, Мовароуннаҳр, Яқин Шарқ, Кавказ ва Миср 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

169 

ҳудудларидаги сиёсий вазиятни эмас, балки халифалик таркибидан мустақил 

бўлиб ажралиб чиққан Шимолий Африкадаги Ағлабийлар ва Андалусиядаги 

Умавийлар давлатида юз берган воқеа-ҳодисалардан ҳам хабардор бўлган [2, б 

328.]. Мана шу эътибордан тарихчининг ушбу асари аҳамиятли ҳисобланади. 

“Футуҳ ал-булдон” асарига турли манбалар асос бўлгани ва муаллиф 

томонидан ўз даврида юз берган тарихий жараёнлар китобда акс этгани ал-

Балазурий ижодининг қай даражада муҳим эканлигини кўрсатади. Айни 

пайтда тарихчининг воқеаларни баён қилишда муҳаддислар услубидан 

фойдалангани асарнинг ишончли манбалардан бири эканлигига етарли 

далилдир. 

Фойдаланилган адабиётлар рўйхати 

1. Ryan J. Lynch. Arab Conquests and Early Islamic Historiography The Futuh 

al-Buldan of al-Baladhuri. – London: Bloomsbury publishing, 2020.  

2. Аҳмад ибн Яҳё ал-Балазурий. Футуҳ ал-булдон. – Байрут: Муассаса ал-

маориф, 1987.  

3. Шамсуддин Заҳабий. Сияр аълам ан-нубало, VIII жуз. – Қоҳира: Дар ал-

ҳадис, 2006.  

4. Ибн ан-Надим. Ал-Фиҳрист. – Байрут: Дар ал-маърифат, 1997.  

5. Шамсиддин ибн Холликон. Вафийят ал-аъён V жуз / муҳаққиқ Доктор 

Эҳсон Аббос. – Байрут: Дару Содир, 1972.  

6. Муҳаммад ибн Шокир ал-Кутбий. Фават ал-вафаёт, III жуз. – Байрут: 

Дару Содир, 1973.  

7. Қобилжон Зоҳидов. Ислом тарихи фанидан ўқув қўлланма. – Тошкент: 

Тошкент ислом университети, 2013.  

8. Шамсуддин Заҳабий. Сияр аълам ан-нубало, IX жуз. – Қоҳира: Дар ал-

ҳадис, 2006.  

9. Абдулазиз ад-Даврий. Нашъату илм ат-таърих инда ал-аъроб. – Абу 

Даби: Маркау зайид лит-турос ва ат-таърих, 2000. 

10. Солим ас-Соъидий. Китоб футуҳ ал-булдон ва аҳамийятуҳа лидарис ат-

таърих // мажалла ал-малавийя лиддиросот ал-асарийя ва ат-таърийхийя. – 

Самурро, 2017.  

11. Ал-Воқидий. Футуҳ аш-Шом. – Байрут: Дар ал-кутуб ал-илмийя, 1997.  

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

170 

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI 

Jiyanov Ulug‘bek Nasriddinovich 

Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi, Buxoro shahri, 

 +998507056366 

Annotatsiya: Mazkur maqolada tasavvuf ta’limotining jamiyat hayotidagi o‘rni va 

uning ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashdagi ahamiyati tahlil qilinadi. Tadqiqotda 

tasavvufning inson axloqini poklash, bag‘rikenglikni rivojlantirish, tinchlik va 

totuvlikni mustahkamlashga qaratilgan g‘oyalari yoritilgan. Shuningdek, so‘fiy 

allomalarning – Ahmad Yassaviy, Bahouddin Naqshband, Najmiddin Kubro kabi 

mutasavviflarning ijtimoiy hayotdagi ma’naviy еtakchilik faoliyati tahlil etiladi. 

Maqolada tasavvufning zamonaviy jamiyatda ekstremizm va zo‘ravonlik 

g‘oyalariga qarshi mafkuraviy immunitet shakllantirishdagi roli ham ko‘rsatib 

o‘tiladi. Xulosa sifatida, tasavvuf qadriyatlarini yoshlar tarbiyasiga singdirish, ularni 

ma’naviy barkamollikka еtaklash ijtimoiy barqarorlikning muhim omili ekani 

asoslab berilgan. 

Kalit so‘zlar: “Tasavvuf”, “tariqat”, “ruh”, “zuhd”, “tazkiya”, “ibodat”, “ehson”… 

Bismillahir rohmanir rohiym 

Islom dini insonni kamolotga erishtiruvchi haq yo‘ldir. Undagi talimotlar har 

bir kishini hayotda moddiy va ma’naviy jihatdan to‘g‘ri yo‘lga chorlaydi hamda 

yuksaltiradi. Dinimizning go‘zal ta’limotlaridan biri ruhiy tarbiya bo‘lmish 

tasavvufdir. Tasavvuf – ruhiy poklanish yo‘li bo‘lib, u musulmonlarning eng chuqur 

ma’naviy hayotini tashkil etuvchi tafakkur yo‘nalishidir. Uni biz umumiy qilib 

“ruhiy poklanish” deya ta’riflasakda, aslida uning zamirida Allohga yaqin bo‘lish 

asos bo‘lib, butun jamiyatning axloqiy, ma’naviy va ijtimoiy hayotiga ijobiy ta’sir 

ko‘rsatuvchi keng qamrovli tushuncha sifatida ham namoyon bo‘ladi. Chunki ibodat 

qilayotgan inson uchun ham, mehnat qilayotgan yoki o‘zaro muloqot qilayotgan 

insonlar uchun ham ruhiy poklik juda muhimdir. Qilinayotgan ishning mukammal 

bo‘lishi va undan ko‘zlangan natijaga erishish inson qalbidagi sof ishonch va ixlosga 

bog‘liq. Buni tasavvuf o‘z qolibiga soladi.  

Asrlar davomida tasavvuf musulmon jamiyatlarida ijtimoiy barqarorlik, tinchlik, 

birdamlik, bag‘rikenglik va adolatli jamiyat barpo etilishida muhim rol o‘ynagan.77  

  Islomning boshida “Zuhd” yoki “Tazkiya” nomlari bilan bilingan bu ruhiy tarbiya 

yo‘li keyinchalik qalblarning jilosi va sofligiga nisbat berib tasavvuf deb atala 

boshlandi. Dinimizda “ibodat” tushunchasi juda keng qamrovli hisoblanadi. Kishi 

kundalik ishlarini, vazifalarini to‘g‘ri va xolis niyat bilan Allohning roziligini 

ko‘zlab bajarsa – o‘sha ishlar ham ibodatga aylanadi. Shu tomondan olib qarasak 

 
77 Abdulkarim Al-Qushayri,. Ar-Risala al-Qushayriyya. – Bayrut: Dar al-Kutub al-Ilmiyya, 2002.  33. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

171 

tasavvufning doirasi butun hayotni o‘z ichiga oladi. U faqat shaxsning Alloh bilan 

munosabatini emas, balki insonlarning o‘zaro munosabatlarini ham qamrab oluvchi 

hamda tartibga soluvchi kuchli ma’naviy qoidalar to‘plamidir, desak mubolag‘a 

bo‘lmaydi. Dinimizda har qanday qoida va ta’limot Qur’oni karim va sunnatdan 

olinadi. Tasavvufning asosini ham oyat va hadislardan topishimiz mumkin. Qur’oni 

karimning bir qancha oyatlarida ruhiy poklikka chorlanganini ko‘ramiz. Masalan, 

Alloh taolo namozni to‘la to‘kis, farzu vojiblari bilan hamda qalbiy hozirlik bilan 

o‘qishga buyuradi. Ota onaga, qo‘ni qo‘shniga yaxshilik qilishga, o‘tganlar haqiga 

duo qilishga, odamlarga yaxshilik ulashishga, ularning aziyatlariga sabr qilib 

xatolarini kechirishga undaydi. Shu va shunga o‘xshash ishlarni mukammal bajarish 

uchun inson ruhiy tomondan tarbiya topgan bo‘lishi kerak. Xuddi shunday, 

Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam ham musulmon inson uchun amallarning 

eng yuqori darajasi bo‘lmish “ehson” maqomini ta’riflaganda “Allohga Uni ko‘rib 

turgandek ibodat qilishliging”78 deya bayon qildilar. Bu ham o‘z o‘zidan tasavvufni 

– ruhiy tarbiyani taqozo qiladi. Chunki inson bu darajaga еtishi uchun ko‘p riyozatlar 

chekishi kerak. 

Shuni ishonch bilan aytish mumkinki, tasavvufning mohiyatida insonning 

qalbini poklash, nafsni tiyish, muhabbat va rahm-shafqat asosida yashash, kibr va 

hasad kabi qalbiy illatlardan yiroq bo‘lish kabi qadriyatlar yotadi. Aynan shu 

fazilatlar har qanday jamiyatda totuvlik va barqarorlikning poydevorini tashkil etadi. 

Zero jamiyatning mustahkamligi va barqarorligi faqatgina qonun yoki kuch bilan 

emas, balki ma’naviy birlik, qalbiy yaqinlik, o‘zaro hurmat, inoqlik va ahillik, 

daxldorlik hissi hamda ijtimoiy mas’uliyat bilan belgilanadi. Tasavvuf ana shu 

fazilatlarni jamiyat ongiga singdirgan holda uning barqarorligini ta’minlashda 

beqiyos hissa qo‘shgan.  

Islom tarixining ilk asrlaridayoq tasavvuf ijtimoiy hayotda faol rol o‘ynay 

boshlagan. Aynan “Tasavvuf” nomi tilga olinmagan bo‘lsada, Payg‘ambarimiz 

sollallohu alayhi vasallam va U zotning atroflaridagi buyuk sahobalarda dunyo 

muhabbatidan voz kechish, qalbni poklash, o‘zgalar va jamiyat manfaatini o‘z 

manfaatidan ustun qo‘yish va Allohga chin muhabbat va sadoqat bilan ibodat qilish 

tushunchalari yaqqol namoyon bo‘ladi. Bu tushunchalar sekin – asta rivojlanib, 

boshqa ilmlar kabi uning ham qoidalari ishlab chiqildi. Bu jarayonlar tobeinlar 

davrida jonlana boshladi. Tasavvuf faqatgina nazariy bilimlar to‘plami emas, balki 

amaliyot bilan chambarchas bog‘liq ma’rifatlar majmuasi bo‘lib еtishdi. Bunga, 

Hasan al-Basriy, Junayd al-Bag‘dodiy, Bayazid Bistomiy kabi “So‘fiy” nomi bilan 

aytilgan ilk namoyondalarning faqat zohidlik bilan emas, balki jamiyatdagi illatlarni 

 
78 Imom Buxoriy. Sahihul Buxoriy. Iymon kitobi – Bayrut: Muassasa ar-risala an-nashiruun, 2021. 50-hadis,205-bet. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

172 

tanqid qilish, zulmga qarshi kurashish va adolatli ijtimoiy tartibni targ‘ib qilish bilan 

ham shug‘ullanganlarini misol qilish mumkin. Ularning faoliyati natijasida tasavvuf 

musulmonlar hayotida axloqiy o‘lchov, ijtimoiy nazorat va ruhiy tarbiya vositasiga 

aylangan.79  

Tasavvufning eng muhim xususiyatlaridan biri shundaki, u kishini o‘z ayblari 

bilan band bo‘lishga, boshqalarning ayblari bilan ovora bo‘lmaslikka undaydi. 

Natijada, jamiyatdagi har qanday ziddiyat va bo‘linishlarga qarshi turib, birlik va 

totuvlikni mustahkamlaydi. Bu xususiyat eng avvalo unda muqaddas dinimiz 

ta’limotidagi “Muhabbat”, “Bag‘rikenglik”, “Sabr” va “Tavoze” kabi asosiy 

tamoyillar aks etgani sabablidir. Islom tasavvufi nazarida inson avvalo Alloh taolo 

bilan, so‘ngra U zot orqali butun borliq bilan uyg‘unlikda yashashi kerak. Bu teran 

qarash ijtimoiy hayotda dinning ahamiyatini ta’kidlash bilan birga, madaniy, milliy 

va siyosiy darajalarda ham barqarorlikni mustahkamlashda kuchli ta’sir qiluvchi 

omil sanalanadi. 

Tasavvuf tarixiga nazar soladigan bo‘lsak, uning bo‘yi Islom shariatiga teng ekanini 

ko‘ramiz. Uning osmonida juda yorqin yulduzlar o‘tganini ham alohida ta’kidlash 

lozim. Bu yo‘lning eng yorqin namoyondalaridan  Jaloliddin Rumiy, Abdulqodir 

Jiloniy, Ahmad Yassaviy, Bahouddin Naqshband kabi buyuk zotlarni tanimagan 

kishi bo‘lmasa kerak. Ularning qoldirgan asarlari hamda tarbiyalagan shogirdlari sof 

tasavvuf inson uchun dunyo va oxiratda naqadar muhim ekanini ko‘rsatadi. 

Masalan, Rumiy insoniyatni yagona daraxtning shoxlari deb tasvirlaydi va insonlar 

o‘rtasidagi farqlarni mozaikaning go‘zalligiga o‘xshatadi.80  Ahmad Yassaviy esa 

insonni jamiyatdagi mas’uliyatini chuqur his etishga, boshqalar dardiga befarq 

bo‘lmaslikka chaqiradi.81 Hazrat Bahouddin Naqshband esa “dil ba yoru, dast ba 

kor” (“dil Alloh bilan, qo‘l ish bilan”) degan shiori orqali so‘fiylikni jamiyatdan 

ajralgan zohidlik emas, balki faol ijtimoiy hayot bilan bog‘laydi.82  

Tasavvuf – Allohga erishtiruvchi yo‘l sifatida turli yo‘llardan iborat yo‘nalishdir. Bu 

tariqatlar deb nomlanadi. Tariqatlar Islomiy yurtlarda yashab ijod qilgan buyuk 

allomalar – tasavvuf namoyondalari tomonidan tashkil qilingan. Ular turli nomlar 

bilan nomlangan bo‘lsada, maqsadi “To‘g‘ri yashash, yashashdan maqsadni 

anglastish va Allohning roziligiga erishish” bo‘lgan yo‘llar hisoblanadi. Bizning 

diyorlarda ham tasavvuf maktablari bosqinchilar kelguncha davom etgan va ijtimoiy 

barqarorlikning amaliy tayanchi sifatida faoliyat yuritgan. Ular turli urush va 

tortishuvlarni yumshatgan, mahalliy nizolarni tinch yo‘l bilan hal etgan, 

 
79 Hamid Algar. Naqshbandis: Historical Developments and Present Situation of a Muslim Mystical Order. – 

Oxford: Oxford University Press, 1990. 48p. 
80 Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. – London: Routledge, 2002.  54p. 
81 Ahmad Yassavi. Hikmatlar. – Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot, 1991. 71-bet. 
82 Qarshiyev A. Tasavvuf va zamonaviy jamiyat. – Toshkent: Ma’naviyat, 2021. 39-bet. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

173 

kambag‘allarni qo‘llab-quvvatlagan va xalq bilan hokimiyat o‘rtasida ko‘prik 

vazifasini bajargan. Masalan, Yassaviyya tariqati turkiy xalqlarni Islom dinida 

jamlanishini ta’minlagan bo‘lsa, Naqshbandiya tariqati asrlar davomida Markaziy 

Osiyoda ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashda asosiy kuchlardan biri bo‘lgan.83 Ko‘rib 

turganimizdek bu tariqatlar faqatgina shaxsiy komillikka emas, balki jamiyatdagi 

adolat, totuvlik va tinchlikni ta’minlashga ham qaratilgan ta’limotlarni o‘zida 

mujassam etgan edi.  

Biz tasavvuf haqida gapirar ekanmiz, Islomiy haqiqiy tasavvufni nazarda 

tutmoqdamiz. Hozirgi kunda chiqayotgan, turli yolg‘on va xurofotlar ustiga qurilgan 

tariqatlar haqida gapirmayapmiz. Ularni tasavvuf ham deb bo‘lmaydi, aslida.  

Muqaddas dinimiz ta’limotiga muvofiq bo‘lmish sof tasavvuf bugungi kunda 

ham ijtimoiy barqarorlikni kafolatlashda o‘z o‘rniga egadir. Dunyo bo‘ylab 

kuchayib borayotgan diniy ekstremizm, ijtimoiy notinchlik va ma’naviy inqiroz 

sharoitida sof tasavvuf insoniyatni tinchlik, muhabbat va bag‘rikenglik yo‘liga 

chaqiruvchi kuchli mafkuraviy asos bo‘lib xizmat qiladi. Dinimiz ta’limotlariga 

asoslangan sof tasavvuf g‘oyalari asosidagi ta’lim-tarbiya dasturlari, madaniy 

loyihalar va xalqaro muloqotlar bugungi global dunyoda tinchlik va barqarorlikni 

ta’minlashga juda kata rol o‘ynaydi deb bilamiz.  

Chunki, yuqorida ta’kidlanganidek, tasavvuf asrlar davomida nafaqat ruhiy 

hayot, balki ijtimoiy tartib va barqarorlikning eng muhim omillaridan biri bo‘lib 

kelgan. U inson qalbini poklash orqali jamiyatni ma’nan poklaydi, muhabbat va 

bag‘rikenglik g‘oyalarini singdirish orqali ziddiyatlarni yumshatadi, adolat va 

ijtimoiy tenglikni targ‘ib etish orqali ijtimoiy noroziliklarning oldini oladi. Buni 

tarixda guvohi bo‘ldik.  

Demak, biz bugun ham o‘z ahamiyatini yo‘qotmagan ajdodlarimiz merosi 

bo‘lmish sof tasavvufni o‘rganishimiz, undagi tarbiya uslublaridan kundalik 

hayotimizda foydalanishimiz lozim.  Alloh barchamizni haqdan ayirmasin!  

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Abdulkarim Al-Qushayri. Ar-Risala al-Qushayriyya. – Bayrut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyya, 2002. 

2. Imom Buxoriy. Sahihul Buxoriy. Iymon kitobi – Bayrut: Muassasa ar-

risala an-nashiruun, 2021. 

3. Ali ibn Usman Al-Hujviri,. Kashf al-Mahjub. – Tehron: Nashr Ilm, 

1994. 

4. Algar Hamid. Naqshbandis: Historical Developments and Present 

Situation of a Muslim Mystical Order. – Oxford: Oxford University Press, 1990. 

 
83 Qarshiyev A. Tasavvuf va zamonaviy jamiyat. – Toshkent: Ma’naviyat, 2021. 103-bet. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

174 

5. Ahmad Yassavi. Hikmatlar. – Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi 

nashriyot, 1991. 

6. Qarshiyev A. Tasavvuf va zamonaviy jamiyat. – Toshkent: Ma’naviyat, 

2021. 

7. Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. – London: Routledge, 

2002. 

ИЛМИЙ МЕРОСНИ АСРАШ ВА ТАДҚИҚ ЭТИШДА СУНЪИЙ 

ИНТЕЛЛЕКТ ИМКОНИЯТЛАРИДАН ФОЙДАЛАНИШ 

Тўлқин Азимов, 

 Тошкент ислом  институти “Ижтимоий фанлар” 

 кафедраси катта ўқитувчиси, +998909510207 

Аннотaция. Мазкур мақолада илмий ва маданий меросни асраш ҳамда тадқиқ 

этишда сунъий интеллект (СИ) технологияларининг аҳамияти ва 

имкониятлари таҳлил қилинган. Рақамлаштириш, 3D реконструкция, катта 

маълумотлар таҳлили, архив ҳужжатларини автоматик таниб олиш ва маданий 

обидаларни мониторинг қилиш каби соҳаларда СИнинг қўлланилишига 

асосий эътибор қаратилган. Шу билан бирга, мақолада сунъий интеллектдан 

фойдаланиш жараёнида юзага келиши мумкин бўлган ҳуқуқий, этик ва 

маданий муаммолар ҳам ёритилган. СИ ва илмий мерос ўртасидаги 

мувозанатни сақлаш, инсон қадриятларини устувор қўйиш ҳамда маданий 

меросни замонавий рақамли муҳитда асраб қолиш зарурлиги мақолада 

таъкидланган. 

Калит сўзлар: сунъий интеллект, илмий мерос, рақамлаштириш, 

маданий обида, 3D реконструкция, архив, машинали ўрганиш, компьютер 

таҳлили, этика, тараққиёт. 

Ҳар қандай маданий, илмий ёки тарихий мерос жамиятнинг ўтмишга 

бўлган дунёқарашини шакллантириб, бугунги илмий фаолиятини 

ривожлантиради ва тараққиёт йўлида фойдаланиш учун келажак авлодга ҳам 

бой илмий мерос қолдиришга замин ҳозирлайди. Технологик ривожланиш, 

айниқса, сунъий интеллект (Artificial Intelligence) воситаларининг кенг 

қўлланилиши билан аждодлардан етиб келган меросни асраш ва тадқиқ этиш 

янги босқичга чиқмоқда.  

Архив ҳужжатлари, манбалар, асарлар, маданий обидалар, илмий-

тарихий маълумотларни асраш ва тадқиқ этишда сунъий интеллектнинг 

имкониятлари, шунингдек, уларни жорий қилишда учраши мумкин бўлган 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

175 

муаммоларни ҳал қилиш, келгусидаги режа ва йўналишларни белгилаш 

долзарб масала ҳисобланади. 

Илмий мерос деганда, китоблар, манбалар, асарлар, архив материаллари, 

маданий обидалар, тарихий фактлар ва тадқиқот учун асос бўладиган бошқа 

маълумотлар тушунилади. Уларни асраш ҳамда тадқиқ этиш жараёнида 

аниқликни ошириш, ҳужжатларни рақамлаштириш, уларни йўқолишдан 

сақлаш каби вазифалар мавжуд. Ҳозирги технологик шароитларда сунъий 

интеллект усуллари бўлган компьютерли кўриниш (computer vision), 

машинали ўрганиш (machine learning), нейрон тармоқлар (neural networks) 

орқали илмий меросни асраш ва тадқиқ қилиш вазифаларини самарали амалга 

ошириш мумкин. Мисол учун, маданий мерос соҳасига оид тадқиқотда СИ 

усуллари орқали “манбани таърифлаш, классификatsiялаш, 3D реконструкция 

қилиш, манбани сақлаш бўйича тавсия тизимлари” каби асосий йўналишда 

қўлланилган. [1, 378 б.]. Шу билан бирга, СИ воситалари фақат техник восита 

бўлиб, уларни маънавий жиҳатдан ҳимоялаш, яъни манба реаллиги сақлаш, 

сохта ва ёлғон маълумотлардан фильтрлашда етакчи механизм сифатида 

кўриш лозим. Масалан, тарихий қўлёзмани тадқиқ қилишда СИ техникасини 

қўллаш самарали, чунки эскирган саҳифа ва ундаги ёзувларни асл ҳолатига 

қайтариш, рақамлаштиришда “computer vision”, “3D реконструкция” каби 

усуллар қўлланилади [1, 38 б.] 

Илмий-тарихий асарлар ва манбаларни рақамли форматга ўтказиш 

жараёнида сунъий интеллект “компьютерли кўриш” усуллари орқали суратлар, 

ёзувлар, матнлар ва белгиларни танишда аниқлик механизмида ишлайди. 

Италиядаги Roma Tre University томонидан 2017 йилда ўтказилган “In Codice 

Ratio” тадқиқот лойиҳаси архивда сақланаётган қадимги лотин ёзувидаги 

ҳужжатларни таниб олиш учун “мукаммал ўрганиш” (deep learning) 

усулларидан фойдаланган [2]. 

Бу жараён ҳужжатларнинг йўқолишининг олдини олиши, уларни кенг 

аудиторияга тақдим этишда имконият яратади. 

Тарихий обидалар, архитектура ёдгорликлари ёки аркеологик ҳудудлар 

СИ бўйича видеосуратлар, лазер сканерлаш ва уч ўлчамли моделлаш усуллари 

орқали реконструкция қилиниши мумкин. Бу нафақат реставрatsiя жараёнида 

ёрдам беради, балки виртуал экскурсиялар, таълим дастурлари учун ҳам 

муҳимдир. “Artificial Intelligence for Sustainable Cultural Heritage”, яъни 

“Маданий меросни барқарор асраб-авайлашда сунъий интеллектнинг ўрни” 

мақоласида “3D реконструкция, виртуал реставрatsiя, рақамли маданий мерос” 

каби элементлар СИ билан биргаликда қандай амалга оширилиши мумкинлиги 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

176 

кўрсатилган [3, 19 б]. Бу йўл билан илмий меросни асраш жараёнида назорат 

ва таҳлилнинг янги механизмлари ишлаб чиқилган. 

Илмий меросни тадқиқ этишда катта ҳажмдаги маълумотларни, масалан, 

сканерланган манбалар, архив ҳужжатлари ва маданий осори атиқаларни 

тезкор таҳлил қилиш зарур. 2019-2023 йиллар давомида ёзилган илмий 

мақолаларни таҳлил қилинса, СИ орқали илмий меросни асраш билан боғлиқ 

бешта асосий йўналиш классификatsiя, компьютерли кўриш, 3D 

реконструкция, тавсия тизимлари ва номоддий маданий меросни 

рақамлаштириш аниқланган [1, 36 б]. Бу СИнинг тадқиқ ва таҳлил қилувчи 

сифатида янги инструмент эканини қайд этиш мумкин. 

Шу билан бирга, СИни илмий меросни асраш ва тадқиқ этишда 

қўллашда бир қатор этик, ҳуқуқий ва маданий муаммолар мавжуд. 

Биринчидан, муаллифлик ҳуқуқи ва СИ асосида маълумотларни тўплаш, 

қайта ишлаш жараёнида юзага келаётган масалалар. UNESCO томонидан 

берилган номоддий маданий меросни СИ билан тадқиқ этишда мерос тегишли 

бўлган халқларнинг ҳуқуқларини ҳурмат қилиш талаби бор [4, 25 б]. 

Иккинчидан, СИ моделлари хатоликдан холи эмас. Мисол учун, 

моделлар ҳали тарихий асл манба билан тўла ўқитилмаган. Манбалардаги 

маълумотлар мазмунини ноаниқ таҳлил қилиш ҳолатлари учрамоқда. Буюк 

Британияда СИни қўллашда муаллиф ҳуқуқи талаблари, сиёсий қонун ва 

тартибларнинг етишмаслиги муаммо эканлиги айтилган [5, 51 б]. 

Учинчидан, маданий бағрироқлик: Илмий мерос фақатгина техник 

объект эмас, маданий ва маънавий таркибга эга. СИни қўллашда мероснинг 

маънавий контексти, воқелик билан алоқаси эътибордан четда қолмаслиги 

лозим. “Artificial Intelligence in Heritage: Bridging Tradition and Technology” 

мақоласида СИ ва гуманитар фанларнинг интегрatsiяси чуқур таҳлил қилинган 

[6, 65 б]. 

Амалиётда СИ усуллари илмий меросни асраш ва тадқиқ этишда кенг 

қўлланилиши ортиб бормоқда. Масалан, тарихий обидалар безаклари ва 

ёзувларини шикастланиши, емирилиш ҳажмини аниқлаш, уларни реставрatsiя 

қилиш режаларини тайёрлашда фойдаланилмоқда [7, 43 б]. 

Келгусида СИ асосида геймификatsiя (gamification) “ўйин элементлари 

билан бойитилган” иловалар, генератив СИ билан реконструкция қилиш, яъни 

промпт орқали тарихий асарлар, обидаларни визуаллаш, таъмирлаш ва 

ҳозирги интернет муҳитида омма учун янада очиқ ва кенг тарқатиш олимлар 

жамоаси томонидан режалаштирилган [8, 36 б].  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

177 

Шу билан бирга, СИ қўлланишида “inclusive data governance” (кенгроқ 

қамраб олиш), маълумотнинг ҳақиқийлигини таъминлаш, маданий 

қадриятларни инобатга олиш каби принциплар муҳим ҳисобланади [9, 27 б]. 

Илмий меросни асраш ва тадқиқ этишда сунъий интеллект 

технологиялари катта имкониятлар яратади. Рақамлаштириш, 3D 

реконструкция, катта маълумотларни таҳлил қилиш, реставрatsiя 

жараёнларини мониторинг қилиш каби усуллар самаралидир. Аммо уларни 

амалга оширишда ҳуқуқий, этик, маданий жиҳатлардан муаммолар мавжуд. 

Шу сабабли СИни илмий меросни асрашда ёрдамчи восита сифатида кўриш 

мақсадга мувофиқдир. Илмий мерос ва сунъий интеллект ўртасидаги тартибга 

солинган интегрatsiя жараёнлари келажакдаги тадқиқотлар ҳамда 

кутубхоналар, музейлар, архивлар фаолияти учун катта имкониятлар эшигини 

очади. 

Фойдаланилган манба ва адабиётлар 

1. Gîrbacia, Florin. “An Analysis of Research Trends for Using Artificial 

Intelligence in Cultural Heritage.” Electronics, vol. 13, 2024, – P. 36-38. Web.  

(ResearchGate) 

2. https://en.wikipedia.org/wiki/In_Codice_Ratio?utm_  

3. Wang, H. “Artificial Intelligence for Sustainable Cultural Heritage.” 

Sustainability, vol. 17, no. 20, 2025, – P. 19. Web. (MDPI) 

4. “Exploring the impact of artificial intelligence and intangible cultural 

heritage.” UNESCO, 24 Oct 2024. – P. 25. Web. (НКК - ЮНЕСКО) 

5. Westenberger, P. & Farmaki, D. “Artificial Intelligence for Cultural 

Heritage Research: the Challenges in UK Copyright Law and Policy.” European 

Journal of Cultural Management and Policy, 2025. – P. 51. Web. (Frontiers 

Publishing Partnerships) 

6. Ghaith, K. “AI in Heritage: Bridging Tradition and Technology.” 

International Journal of Educational Development in the Information Era, vol. 3, 

no. 1, 2025. – P. 65. Web. (Digital Commons) 

7. Akyol, G. “AI Applications in Cultural Heritage Preservation.” SSRN, 

2023. – P. 43. Web. (SSRN) 

8. Casillo, M. “Artificial Intelligence in Archaeological Site Conservation.” 

Journal of Computer Applications in Archaeology, 2025. – P. 36. Web. (Журнал ПК 

Археология) 

9. Harisanty, D., et al. “Cultural Heritage Preservation in the Digital Age, 

Harnessing Artificial Intelligence for the Future.” Emerald Insight, 2024. – P. 27. 

Web. (Emerald) 

https://www.researchgate.net/publication/384194950_An_Analysis_of_Research_Trends_for_Using_Artificial_Intelligence_in_Cultural_Heritage?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/In_Codice_Ratio?utm_
https://www.mdpi.com/2071-1050/17/20/9192?utm_source=chatgpt.com
https://ich.unesco.org/en/news/exploring-the-impact-of-artificial-intelligence-and-intangible-cultural-heritage-13536?utm_source=chatgpt.com
https://www.frontierspartnerships.org/journals/european-journal-of-cultural-management-and-policy/articles/10.3389/ejcmp.2025.14009/full?utm_source=chatgpt.com
https://www.frontierspartnerships.org/journals/european-journal-of-cultural-management-and-policy/articles/10.3389/ejcmp.2025.14009/full?utm_source=chatgpt.com
https://digitalcommons.lindenwood.edu/ijedie/vol3/iss1/4/?utm_source=chatgpt.com
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=5388768&utm_source=chatgpt.com
https://journal.caa-international.org/articles/10.5334/jcaa.207?utm_source=chatgpt.com
https://journal.caa-international.org/articles/10.5334/jcaa.207?utm_source=chatgpt.com
https://www.emerald.com/dlp/article/40/4/609/1230434/Cultural-heritage-preservation-in-the-digital-age?utm_source=chatgpt.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

178 

SAYQALIY DOSTONINING QO‘LYOZMALARI KODIKOLOGIK 

TAHLILI VA ILMIY-TARBIYAVIY AHAMIYATI 

Sultonova Dilovar Ne’matillo qizi 

Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti universiteti Matnshunoslik va adabiy manbashunoslik 

kafedrasi 2-bosqich tayanch doktaranti. 

“Jo‘ybori kalon” ayol-qizlar o‘rta maxsus  

islom ta’lim muassasasi o‘qituvchisi 

Tel: (91) 477 66 96 elektorn pochta: sultonovadilovar0@gmail.com 

Orcid: 0009-0008-7389-5411 

       Annotatsiya: Ushbu maqolada Abu Rayhon Beruniy nomidagi Sharqshunoslik 

institutida (O‘zFASHI) saqlanayotgan “Bahrom va Gulandom” dostoni 

nusxalarining xronologik, kodikologik va matniy tavsifi berilgan. Asarning beshta 

asosiy qo‘lyozma va toshbosma nusxalari aniqlanib, ularning yozuv xususiyatlari, 

hajmi, muqova holati va qo‘lyozma sifatidagi ahamiyati o‘rganilgan. 

      Kalit so‘zlar: Bahrom va Gulandom, Sayqaliy, O‘zFASHI, qo‘lyozma, 

kodikologiya, o‘zbek dostoni, manbashunoslik. 

 

       O‘zbek xalq dostonchiligi tarixida alohida o‘rin tutgan asarlardan biri bu - 

Sayqaliy tomonidan yozilgan “Bahrom va Gulandom” dostonidir. Ushbu doston 

o‘zining badiiy-uslubiy xususiyatlari, syujetik boyligi va obrazlar tizimi bilan ajralib 

turadi. Dostonning turli qo‘lyozma va toshbosma nusxalari yurtimizdagi ilmiy 

muassasalar fondlarida saqlanmoqda. Ayniqsa, Abu Rayhon Beruniy nomidagi 

Sharqshunoslik instituti (O‘zFASHI) fondida mavjud bo‘lgan bir nechta 

qo‘lyozmalar matnshunoslik, kodikologiya va adabiy manbashunoslik nuqtayi 

nazaridan katta ilmiy ahamiyatga ega.[1] 

       Tadqiqot davomida avvalo O‘zFASHI qo‘lyozmalar fondidagi maxsus 

kataloglar o‘rganildi. Mazkur kataloglar orqali dostonning mavjud barcha 

qo‘lyozma va toshbosma nusxalari aniqlanib, ularning ro‘yxati tuzildi. 

Qo‘lyozmalar tavsifida o‘zbek matnshunosligining еtuk namoyandalari — 

S.G‘aniyeva, M.Qayumov, A.Holiqov kabi olimlarning ilmiy ishlari muhim 

metodologik asos bo‘ldi. Ayniqsa, M.Qayumovning “Adabiy manbashunoslik 

asoslari” asari qo‘lyozmalarni tarixiy kontekstdagi yondashuvda tahlil etishga zamin 

yaratdi. 

        Matnshunoslik nuqtayi nazaridan esa, A.Holiqovning “Matnshunoslik va matn 

tahlili” nomli qo‘llanmasi matnni zamon, til, yozuv uslubi va tahrirlar orqali 

o‘rganish metodlarini ishlab chiqishda asos bo‘lib xizmat qildi. 

        Tadqiqotda quyidagi ilmiy-uslubiy yondashuvlardan foydalanildi: 

mailto:sultonovadilovar0@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

179 

• Kodikologik tahlil – qo‘lyozmaning jismoniy holati, varaq hajmi, qatorlar 

soni, muqova shakli va yozuv xususiyatlari o‘rganildi; 

• Matniy tahlil – asarning to‘liqligi, tahrir holati, kirish va xotima qismlarining 

mavjudligi, yozilgan til va uslubiy o‘ziga xosliklar ko‘rib chiqildi; 

• Manbashunoslik yondashuvi – nusxalarning tarixiy kontekstdagi qadri, 

ko‘chirilgan davr yozuvi va muhitini aniqlashga qaratildi; 

         Abu Rayhon Beruniy nomidagi Sharqshunoslik institutida saqlanayotgan 

“Bahrom va Gulandom” dostoniga oid qo‘lyozmalar  quyidagilar. 

1.3430-III qo‘lyozma 

Qissai Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Yozilgan yili-. 

O‘lchami:15,5x26. 3-kitob Sayqaliyniki 192 varoq. 276-367- betgacha. Qatori:11. 

Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: kitobni qo‘lga olganda  bir 

varog‘i bor holda topdik. O‘rtasidan bir varoq bor boshi va oxiri yo‘q. [2] 

2. 8705 qo‘lyozma 

Qissai shahzoda  Bahrom va malika Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Yozilgan yili: 

1201. Ko‘chirgan yili:1305. Ko‘chiruvchi: Naim Xo‘ja Buxoriy. O‘lchami:13,5 x20. 

Varog‘i: 121. Qator:15. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: 122 bet 

chiqdi.[3] 

3. 5030 II majmuada 5ta kitob bor. 

Qissai Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Yozilgan yili- 

Ko‘chirgan yili: 1274/1858. Varoq : 139 bet, 9-139. O‘lchami:15,5 x25,5. 

Qator:15. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: 9-147- betgacha ekani 

aniqlandi. Asar to‘liq holda, muqovasi qattiq jigarrang, poygiri bor.[4] 

4. 9816 I , majmua 2ta kitob 

Doston  Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sayqaliy. Ko‘chirgan yili: 1282/1865. 

Varoq: 81 bet, 1-81. O‘lchami:15 x25. Qator:17. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: 

o‘zbekcha. Yangiligi: Muqovasi qattiq,qizil,  poygiri bor. Kitobning boshi hamd. 

na’at qismi yo‘q, lekin oxiri mavjud.[5] 

5. 1780  I , majmua 2ta kitob 

Doston  Bahrom va Gulandom. Yozuvchisi: Sobir Sayqaliy. Yozilgan yili: 1229. 

Ko‘chirgan yili: 1252. Ko‘chiruvchi: Muhammad Sharif. Varoq : -. O‘lchami:14 

x24,5. Qator:15. Yozuvi: nasta’liq. Yozuv tili: o‘zbekcha. Yangiligi: Hamd qismi 

yirtilgan. Muqovasi qattiq, yashil, poygiri bor. 94 varoq.[6] 

          “Bahrom va Gulandom” dostoni keng tarqalgan va ko‘plab qo‘lyozma 

nusxalari mavjud bo‘lgan xalq orasida mashhur asar sifatida qadrlangan. O‘zFASHI 

fondidagi beshta asosiy qo‘lyozma (3430-III, 8705, 5030-II, 9816-I, 1780-I) 

dostonning muhim kodikologik va matniy manbalaridan hisoblanadi. Qo‘lyozmalar 

orasida to‘liq va saqlangan nusxalar mavjud, bu esa dostonning tanqidiy nashri 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

180 

uchun asos bo‘la oladi. Asarning yilma-yil ko‘chirilishi, ko‘chirish uslublari va 

material sifatlari o‘zgarib borgan, bu esa dostonning zamonlar osha ahamiyatini 

yo‘qotmaganini anglatadi. Qo‘lyozmalarda kuzatilgan tafovutlar dostonning 

matniy-tarixiy taraqqiyotini o‘rganishda qiyosiy va tarixiy matnshunoslik 

yondashuvlarini talab qiladi. 

      Maqolada qo‘lyozmalarning kodikologik, matniy va manbashunoslik jihatdan 

tahlil qilinishi, kelgusidagi matnlarni tanqidiy nashrga tayyorlash, filologik qiyosiy 

tadqiqotlar olib borish uchun ilmiy asos yaratadi. Ayniqsa, saqlanib qolgan to‘liq va 

qisman nusxalarning farqlari matndagi rivojlanish, o‘zgarishlar, uslubiy va 

kompozitsion o‘zgarishlarni aniqlashga xizmat qiladi. 

        Tadqiqotdan kelib chiqib, Sayqaliy dostonining ilmiy-nazariy tahliliga doir 

yondashuvlar yanada takomillashib, qo‘lyozmalarning raqamli katalogini tuzish va 

elektron nashrini yaratish dolzarb vazifa sifatida qaralishi lozim. 

Аdаbiyоtlаr rо‘yxаti  

1. Abu Rayhon Beruniy nomidagi Sharqshunoslik instituti (O‘zFASHI) 

qo‘lyozmalar fondi kataloglari. 

2. Sharqshunoslik institutida saqlanayotgan Bahrom va Gulandom dostonining 

3430-III, 8705, 5030-II, 9816-I raqamli qo‘lyozma va majmualari. 

3. G‘aniyeva, S. (2001). O‘zbek mumtoz adabiyoti tarixi. Toshkent: Fan 

nashriyoti. 

4. Qayumov, M. (1996). Adabiy manbashunoslik asoslari. Toshkent: O‘qituvchi. 

5. Holiqov, A. (2012). Matnshunoslik va matn tahlili. Toshkent: Akademnashr. 

SALJUQIYLAR DAVRIDA TASAVVUFNING IJTIMOIY 

BARQARORLIKKA TA’SIRI 

Mirzayeva Muxlisa,  

O‘zbekiston xalqaro islomshunoslik  

akademiyasi tadqiqotchisi. 

Telefon:88 781 50 16 

Annotatsiya: Ushbu maqolada Saljuqiylar imperiyasi (1037-1194) davrida 

tasavvufning ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashdagi o‘rni tahlil qilinadi. Maqolada 

Saljuqiylar siyosati, ulamo va so‘fiylar o‘rtasidagi hamkorlik, rabot va 

honaqohlarning ma’naviy-tarbiyaviy faoliyati yoritilgan. Shuningdek, Qodiriylik, 

Suhrovardiylik va Yasaviylik tariqatlarining jamiyatdagi axloqiy uyg‘unlik va 

totuvlikni mustahkamlashdagi hissasi tahlil qilinadi. Natijada, tasavvuf Saljuqiylar 

davrida nafaqat diniy-falsafiy yo‘nalish, balki jamiyatni ruhiy jihatdan 

birlashtiruvchi va barqarorlashtiruvchi ma’naviy institut sifatida shakllangani ilmiy 

asosda ko‘rsatiladi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

181 

Kalit so‘zlar: Saljuqiylar, tasavvuf, ijtimoiy barqarorlik, Qodiriylik, Yasaviylik, 

Suhrovardiylik, honaqoh, rabot, ma’naviyat, Nizomulmulk. 

 

Kirish. Saljuqiylar imperiyasi (1037-1194) islom olamida siyosiy 

markazlashuv, ilm-fan va madaniyat yuksalishining davri bo‘ldi. Shu davrda 

tasavvuf, ya’ni ruhiy poklanish, ma’naviy kamolot va ijtimoiy uyg‘unlikni targ‘ib 

etuvchi harakat keng yoyildi [1, 15 b.]. Tasavvuf faqat diniy yoki falsafiy oqim emas, 

balki jamiyatda tinchlik, axloqiy uyg‘unlik va ijtimoiy barqarorlikni 

mustahkamlovchi ma’naviy kuchga ham aylandi [2, 5 b.]. Saljuqiylar siyosati 

tasavvufni qo‘llab-quvvatlash orqali xalq orasida birlik va totuvlikni ta’minlashga 

xizmat qildi. 

Asosiy qism. Saljuqiylar sulolasi turli etnik va diniy guruhlarni o‘z ichiga 

olgan keng hududga hukmronlik qildi. Bu xilma-xillik ba’zan ijtimoiy ziddiyatlarga 

sabab bo‘lgan. Shu sharoitda tasavvufiy ta’limotlar jamiyatda ma’naviy muvozanat 

va totuvlikni saqlashda muhim rol o‘ynadi [3, 58 b.]. Saljuqiylar davrida ijtimoiy 

hayotning bir qismi bo‘lgan ta’lim-tarbiya va tasavvufiy jarayonlar madrasalardan 

tashqari rabot, honaqoh va zoviya deb ataluvchi maskanlarda ham davom etti. 

Rabot-chegaralar va strategik joylarda harbiy maqsadlarda mustahkamlangan 

inshootlarga berilgan arabcha nom bo‘lib, “jihod uchun bog‘langan otlar” (Anfol 

8/60), “jihod uchun tayyor turish” (Oli Imron 3/200) kabi ma’nolarda Qur’oni 

karimda zikr etiladi va ilk islom davrida aholi himoyasi hamda jihod uchun otliq 

suvoriylarning chegaralarda shay holatda turishlariga atab qurilgan chodirlar 

ma’nosini anglatadi. Keyinchalik bu chodirlar o‘rnini mustahkam binolar egallay 

boshladi. Askarlar ta’minoti va himoya tizimlari davlat tasarrufiga olindi. 

Bosqinchilik faoliyatlari kamaygach, bu binolar yo‘lovchilar, darveshlar, 

boshpanasizlar va so‘fiylarga qo‘noq vazifasini o‘tadi. Rabotlarda diniy-tasavvufiy 

ta’lim, asarlar ta’lifi va muridlar еtishtirildi [4, 72-77 b.]. 

Vazir Nizomulmulk (1018-1092) o‘zining “Siyosatnoma” asarida diniy va 

axloqiy tartibni saqlashda ulamo va so‘fiylarning o‘rnini alohida ta’kidlaydi [5, 46 

b.]. U “Nizomiya” madrasalarini tashkil etib, ilm va ma’rifatni, shu jumladan, 

tasavvufni jamiyat barqarorligining asosi deb bilgan. Tasavvuf harakati Saljuqiylar 

davrida xalq ongiga chuqur singdi. So‘fiylar xalq orasida sabr, tavakkul, adolat, va 

mehr-oqibat kabi axloqiy qadriyatlarni targ‘ib qildilar [6, 88 b.]. Turkiyalik tarixchi 

Ahmad Ojak o‘zining “Saljuqiylarning diniy siyosati” asarida shunday keltiradi: 

“Saljuqiy sultonlar ilm va ulamo davlatni himoya qiluvchi devor, uni bardavom 

etuvchi ustunlar, olimlar esa sivilizatsiya mash’alasi va ummatning kashshofi 

ekanini angladilar. Ular ilm-fan muassasalarining tarqalishiga yordam berish uchun 

ulamolarga madrasa, honaqoh va rabotlar qurdirib, olimlarga ehson va ikromda 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

182 

bo‘ldilar. Chunki ular bu ish davlatning baqosi uchun zarur ekanini anglab еtdilar. 

Sultonlarning saroylari hamisha olimlar, shoirlar va ma’rifat ahllari bilan gavjum 

edi” [7, 121 b.]. “Sultonlar tomonidan ko‘rilgan chora-tadbirlar, ular yaratgan 

muhitda ulamolarning ilmiy majlislar tashkil etishi, ma’ruza to‘garaklari va ilmiy 

bahslar o‘tkazishi mumkin edi. Saljuqiylar davrida so‘fiylar odamlarni ibodat, ixlos 

va birlikka chorladilar, shu sababdan Saljuqiy sultonlar so‘fiylarni himoya qilib, 

qo‘llab-quvvatladilar. So‘fiylar sharofati bilan jamiyatda ijtimoiy totuvlik va 

birdamlik shakllandi, bu esa so‘fiylar uchun jamiyatdagi muhim mavqeni yaratti” 

[8, 286 b. 9, 348 b.]. 

Honaqoh-darveshlarning zikr va suhbat uchun to‘planadigan, bir muddat 

qoladigan, ba’zan xilvatga chekinadigan joylari uchun ishlatiladigan atama. Forscha 

“xon”-“karvonsaroy, uy, ma’bad, sulton”, “xon”- “supa, ayvon”, “xona”- “uy, xona” 

so‘zlariga “-goh” o‘rin-joy qo‘shimchasining qo‘shilishi bilan yasalgan so‘z. 

Forscha adabiy va tarixiy matnlarda “xongoh”, “xonagoh”, “xonjoh”, “xonqah”, 

“xongah” ko‘rinishlarida kelgan bu so‘z arabchaga -“xonaqoh” shaklida o‘zlashgan 

[10, 55-56 b.]. So‘fiylik harakatining ko‘payishi natijasida ularning doimiy yig‘ilib, 

ibodat qilishlari uchun kerakli bo‘lgan joy, ya’ni zoviyalar qurildi. Zoviyalar bilan 

yonma-yon faoliyat olib borgan rabotlar keyinchalik tasavvufiy maqomga ko‘tarilib, 

zoviyalar darajasiga erishdi . Honaqoh ham xuddi shu ma’noda qo‘llanila 

boshlagach, bu uch so‘z bilan ifodalangan va vazifalari bir xil bo‘lgan muassasalar 

so‘fiylar uchun xizmat ko‘rsatishda davom etib, ta’lim-tarbiya va tasavvuf 

markazlariga aylandi . Islomda diniy ta’lim va ibodat bir-biridan ajratilmagani 

uchun, honaqohlarning rivojlanishi madrasalarning rivojlanishiga o‘xshash edi. 

Ta’lim honaqohlarda olib borilgan yoki xonaqohda yotgan talaba boshqa madrasada 

o‘qigan. Shuning uchun, IX asrda honaqoh va madrasa birikmasi keng tarqalgan [11, 

59 b.]. 

Saljuqiylar davlati barpo etilgandan buyon olimlar va so‘fiylarga katta 

hurmat-e’tibor ko‘rsatildi. Ular bilan uchrashib, maslahatlariga amal qilish Sultonlar 

uchun vojib ishga aylandi. Din peshvolarini hurmat qilish, ularning mavqeini 

yuksaltirish bu shaxslar qatori Sultonlarning ham xalq oldidagi obro‘-e’tiborini 

oshirdi. Saljuqiylarning Yaqin Sharqqa kelguniga qadar Islom olamidagi siyosiy 

beqarorlik va shia-botiniy harakatlarining jamiyatda yuzaga keltirgan ma’naviy 

zarbasi, ayniqsa, axloq va ijtimoiy tuzilmaning buzilishi jarayonida so‘fiylarning 

odamlarda umid uyg‘otishi, ularni birlik, tenglik va sadoqatga chorlashi natijasida 

xalqning mana shu kishilar yo‘liga o‘tib, ularning nasihatlariga amal qilishini va 

so‘fiylarning omma oldidagi hurmatini shakllantirdi [12, 176 b.]. 

Saljuqiylar davri diniy tafakkurida tasavvuf g‘oyasi mustahkam o‘rin 

egallagan bo‘lib, u ijtimoiy ong, shaxsiy ma’naviyat va diniy-amaliy hayotga chuqur 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

183 

ta’sir ko‘rsatgan. Ushbu davrda mashhur so‘fiylar faoliyat olib borgan bo‘lib, 

ularning ta’limotlari orqali xalqlar orasida ilohiy muhabbat (mahabbatulloh), taqvo, 

sabr va tavakkul g‘oyalari keng tarqaldi. Tasavvufiy ta’limotlar xalq diniyligining 

asosi bo‘lib, ulamolar bilan bir qatorda xalq tabaqalarining ham iymon va amaliy 

hayotiga chuqur kirib bordi. Tasavvuf faqat individual ibodat shakli emas, balki 

jamiyatni ruhiy jihatdan barqarorlashtiruvchi kuch bo‘lib xizmat qildi. Zohidlik, 

riyozat, uzlat, tavba va xatolardan poklanish singari tushunchalar madrasaviy fiqhiy 

doiralar bilan o‘zaro uyg‘unlikda talqin qilindi [13, 324 b.].  

Ibodat va zohidlik bilan hayot kechirishni istagan so‘fiylar uchun qurilgan 

rabotlar ta’lif, tasnif, qiroat va ruxsat kabi mavzularni o‘z ichiga olgan bo‘lib, islom 

ilmlarining rivojlanishiga yordam bergan. Rabotda yashovchi so‘fiylar bu joylarda 

yashovchi ulamolardan Qur’on, hadis, fiqh kabi ilmlarni o‘rganganlar. Saljuqiylar 

davrida rabotlar so‘fiylarning boshpana va ta’lim markazlari bo‘lishdan tashqari, bir 

o‘lkadan boshqa o‘lkaga sayohat qilayotgan olim va talabalar uchun qo‘noq bo‘lib 

ham xizmat qilgan. Ayniqsa Bag‘dod ilm-fan va madaniyat shahri sifatida rabotlari 

ko‘p bo‘lgan markazga aylangan edi. Boshqa shaharlardan ilm o‘rganish uchun bu 

еrga kelgan faqir talabalar shu rabotlarni o‘zlariga boshpana tutganlar. Bag‘dodda 

Saljuqiylar davrida madrasa va masjidlar qatorida rabotlar ham xalqning madaniy 

hayotiga ta’sir ko‘rsatuvchi muhim muassasalarga aylandi. Bu markazlarda 

to‘plangan ulamolar va talabalar dars, bahs-munozara va izlanishlar olib borishdi 

[14, 721 b.]. 

Tasavvufning asosiy g‘oyasi-“vahdatul vujud” (borliq birligi) insonlar 

o‘rtasidagi tenglik va bag‘rikenglikni ta’minlovchi falsafiy asos sifatida namoyon 

bo‘ldi [6, 32 b.]. Bu g‘oya diniy, etnik yoki ijtimoiy tafovutlardan qat’i nazar, 

insonlarni yagona ma’naviy birlikka chaqirdi. So‘fiylar ijtimoiy ziddiyatlarni 

yumshatish, kambag‘allar, musofirlar va beva-bechoralarga g‘amxo‘rlik qilish 

orqali ham ijtimoiy barqarorlikni ta’minlashga xizmat qildilar [15, 152 b.]. 

Saljuqiylar davrida tasavvuf tariqatlari va ularning barqarorlikka qo‘shgan hissasi 

haqida so‘z borganda ilk so‘fiy tariqatlar bo‘lgan qodiriya, suhrovardiya va yasaviya 

kabi tariqatlarning ahamiyatini unutmaslik kerak. 

Abdulqodir Jiloni (1077-1166) asos solgan Qodiriylik tariqati insonni sabr, 

halollik, tavozelik va bag‘rikenglikka o‘rgatadi [16, 12 b.]. Uning g‘oyalari xalq 

orasida tinchlik va totuvlikni qaror toptirishga, ijtimoiy adolatni mustahkamlashga 

qaratilgan edi. Qodiriylaroid zoviyalar (so‘fiy markazlari) ko‘plab hududlarda 

ijtimoiy yordam va ruhiy tarbiya maskani bo‘lgan [17, 67 b.]. 

Shihobiddin Umar Suhrovardiy (1145-1234) o‘zining “Avoriful Maorif” 

asarida tasavvufni ijtimoiy faoliyat bilan uyg‘unlashtirgan holda, so‘fiylarni xalq 

orasida namuna bo‘lishga chaqirgan [18, 87 b.]. Uning fikricha, “so‘fiylik 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

184 

jamiyatdan uzilish emas, balki unga xizmat qilishdir” - bu yondashuv ijtimoiy 

totuvlikning diniy asosini mustahkamladi. 

Movarounnahr va Turkiston hududlarida Ahmad Yassaviy (vaf. XII asr 

o‘rtalari) o‘z “Devoni hikmat” asarida turkiy xalqlarni axloqiy poklik, kamtarlik va 

mehrga da’vat etgan [19, 75 b.]. Uning g‘oyasi xalq orasida diniy birlikni, etnik 

uyg‘unlikni ta’minlashda kuchli vosita bo‘ldi. Yasaviylik tariqatining xalqchil 

yo‘nalishi Saljuqiylar davrida ijtimoiy birdamlikni mustahkamlashga xizmat qildi 

[12, 17 b.]. 

Saljuqiy hukmdorlari so‘fiylarning xalq orasidagi obro‘sini yaxshi tushungan 

va ularni siyosiy barqarorlikni mustahkamlash vositasi sifatida ko‘rgan [13, 135 b.]. 

Alp Arslon va Malikshoh kabi hukmdorlar so‘fiy shayxlarni hurmat qilib, ularning 

faoliyatiga ruxsat bergan, ayrim hollarda esa ularni maslahatchi sifatida jalb qilgan. 

Biroq tasavvufning asl kuchi siyosiy hokimiyatda emas, balki xalq orasidagi axloqiy 

еtakchiligida edi. So‘fiylar “ruhiy hokimiyat” orqali jamiyatda tinchlik va 

barqarorlikni ta’minlaganlar [7, 15 b.]. 

Tasavvuf madaniy hayotda ham ijtimoiy totuvlikni mustahkamlovchi omil 

bo‘ldi. She’riyat, musiqa va adabiyot orqali tasavvuf g‘oyalari xalq qalbiga singdi. 

Masalan, G‘azzoliyning (1058-1111) “Ihyo ulumud din” asari nafaqat diniy, balki 

ijtimoiy poklanishning ham nazariy asosiga aylandi [2, 91 b.]. Tasavvuf madaniy 

birlikni kuchaytirib, turli tabaqa va millat vakillarini yagona ma’naviy qadriyatlar 

atrofida birlashtirdi [5, 78 b.]. 

Manbalarga tayangan holda Saljuqiylar davrida faoliyat olib borgan so‘fiylar 

quyidagilardir [13, 148 b.]: 

I. Abu Ali Dakkok (vaf. 405/1014 - Nishopur)  

2. Abu Abdurrahmon Sulamiy (vaf. 412/1021).  

3. Abul Hasan Haraqoniy (vaf. 425/1034).  

4. Abu Nuaym Isfahoniy (vaf. 430/1038).  

5. Abu Sa’d Abulxayr (vaf. 440/1048).  

6. Bobo Tohir Uryon (vaf. 447/1055)  

7. Abulqosim Jurjoniy (vaf. 450/1058).  

8. Abulqosim Abdulkarim Kushayriy (vaf. 465/1072).  

9. Abul Hasan Ali ibn Usmon ibn Abu Ali Jullobiy Hujviriy (vaf. 465/1072)  

10. Abu Ali Farmaziy (vaf. 477/1085).  

11. Abu Bakr Nassoj Tusiy (vaf. 487/1094).  

12. Imom Gʻazzoliy (vaf. 505/1111)  

13. Ahmad Gʻazzoliy (vaf. 520/1126). 

14. Aynul Quzot Hamadoniy (vaf. 525/1131).  

15. Ahmad Nomakiy Jomiy (vaf. 536/1141).  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

185 

16. Yusuf Hamadoniy (vaf. 534/1133 - Marv) 

Xulosa. Saljuqiylar davrida tasavvuf nafaqat diniy-falsafiy yo‘nalish, balki 

ijtimoiy barqarorlikni ta’minlovchi kuchli ma’naviy institut sifatida shakllandi. 

So‘fiylar xalqni adolat, sabr, bag‘rikenglik va birlikka chaqirish orqali ijtimoiy 

ziddiyatlarni yumshatganlar. Qodiriylik, suhrovardiylik va yasaviylik tariqatlari bu 

jarayonda faol ishtirok etib, Saljuqiylar davrida jamiyat barqarorligining ma’naviy 

poydevorini yaratgan. Tasavvufning bu davrdagi roli bugungi kunda ham 

dolzarbligini yo‘qotmagan - u insoniyatni tinchlik, bag‘rikenglik va ma’naviy 

uyg‘unlik sari еtaklaydigan kuch sifatida ahamiyat kasb etadi. 

Adabiyotlar ro`yxati 

1. Trimingham, J. S. The Sufi Orders in Islam. Oxford University Press, 1971.  

2. Hodgson, M. G. S. The Venture of Islam, Vol. II. Chicago University Press, 

1974.  

3. Bosworth, C. E. The Ghaznavids and the Seljuks: Muslim Dynasties of the 

East. Cambridge University Press, 1996. 

4. Hasaneyn A.M., Selaçika Iran ve'l-Irak, - Kahire. 1970. 

5. Nizom al-Mulk. Siyosatnoma. Tehran: Amir Kabir, 1987.  

6. Ahmad Yassaviy. Devoni Hikmat. Tashkent: G‘afur G‘ulom nashriyoti, 

1991.  

7. Devin DeWeese. Islamization and Native Religion in the Golden Horde. 

Penn State University Press, 1994.  

8. Ocak A. Selçukluların dini siyeseti. - Istanbul. Tarih ve Tabiat Vakfı, 2002.  

9. Nicholson, R. A. The Mystics of Islam. London, 1914. 

10.  Keyânî M., Hânkāhlar Tarihi, Çev. Ali Ertuğrul – Süleyman Gökbulut, 

Büyüyenay yayinlari, - Istanbul. 2013. 

11.  Knysh, Alexander. Islamic Mysticism: A Short History. Brill, 2000.  

12.  Ahmet Işik Doğan, Osmanli mimarisinde tarikat yapilari, tekkeler, zaviyeler 

ve benzer nitelikteki fütüvvet yapilari, - Istanbul. 1977.  

13.  Schimmel, A. Mystical Dimensions of Islam. University of North Carolina 

Press, 1975.  

14.  Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. Cambridge University 

Press, 2002.  

15.  Jilani, Abdulqadir. Futuh al-Ghayb. Cairo: Dar al-Ma’arif, 1966.  

16.  Suhrawardi, Shihab al-Din. ‘Awarif al-Ma‘arif. Cairo, 1955.  

17.  Köprülü F., "Harizmşahlar", İ.A. V/I.  

18.  Server Tanilli, Yüzyılların gerçeği ve mirası insanlık Tarihine giriş. I, - 

Istanbul. 1990. 

https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=Tarih+ve+Tabiat+Vakf%FD&siralama=fiyatartan


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

186 

19.  Eyice S., "Mescid", I.A. VIII. 

MUTASHOBIH SIFATLAR ATROFIDAGI EPISTEMOLOGIK BAHSLAR 

Madaminzoda Abdulatif Baxtiyor  o‘g‘li,  

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti.  

Mir Arab oliy madrasasi o‘qituvchisi 

Telefon: +99897 417 4334 

Annotatsiya. Maqolada Qur’on va Hadisda zikr qilingan mutashobih sifatlarning 

ma’nosi hamda ular atrofidagi ilmiy bahslar tahlil qilinadi. Salaf va xalaf 

ulamolarining mutashobih oyatlarga yondashuvi — tafviz va ta’vil yo‘nalishlari 

solishtiriladi. Shuningdek, Ash’ariy va Moturidiy maktablarining pozitsiyalari 

yoritiladi. 

Kalit so‘zlar: Mutashobih, tafviz, ta’vil, salaf, xalaf, aqida. 

 

Kirish. Mutashobihning lug‘aviy ma’nosi: "Arabcha: متشابه — mutashobih" 

—"o‘xshash", "bir-biriga yaqin", "ma’nosi noaniq", "tushunishda mushkil" degan 

ma’nolarni anglatadi.  

Istilohiy ma’nosi: Mutashobih — Qur’on oyatlaridan shunday turidirki, 

ularning ma’nolari ochiq-oydin emas, ya’ni bir necha ma’noga talqin qilinishi 

mumkin bo‘lgan yoki inson aqliga sir bo‘lgan ifoda va ramzlar kelgan oyatlardir. 

Modomiki Alloh taolo maxluqotga oʻxshashlikdan pok ekan, nega bu 

mutashobih sifatlar Qurʼon va Hadisda zikr qilindi? degan e’tiroziy savol berilsa 

unga quydagicha javob beriladi:  

Birinchi javob: Qurʼoni Karim arab tilida nozil boʻlgan, Paygʻambarimiz 

sollallohu alayhi vasallam ham arablarga murojaat qilganlar. Ular soʻzning 

mazmunini, oʻrnini, kalima qaysi holatda ishlatilayotganini bilishgan va jismni 

lozim tutuvchi oʻsha maʼnolar iroda qilinmayotganini tushunishgan. Shu sababli, 

sahobalar roziyallohu anhumlar Paygʻambarimiz sollallohu alayhi vasallamdan 

Kitob va Sunnatda zikr qilingan “Yad, Vajh, Ayn, Saq, Qadam” kabi mutashobih 

sifatlar haqida savol soʻraganlari haqida hadislar kelmagan. Mushriklar ham zohiriy 

maʼnoga burib, buni muammo (shubha) deb hisoblamaganlar. 

 Mutashobih deb Masalan: Agar biz majozan: “Kaʼba - Allohning uyidir” 

desak, faqat yosh bolalar yoki aqliy nuqsoni bor kishilardan boshqa hech kim Alloh 

Kaʼbaning ichida, deb oʻylamaydi. Chunki ular uyning Allohga nisbat berilishi 

sharaf berish uchun ekanligini yoki uy (bayt) soʻzining lugʻaviy va maʼlum 

maʼnosidan boshqa narsa murod qilinganligini toʻliq anglashadi. 

  Agar kimdir Bagʻdodni bilmaydigan kishiga: “Bagʻdod Xalifaning qoʻlida” 

desa, Bagʻdodni bilmaydigan kishi Bagʻdod Xalifaning kaftidagi bir narsa deb 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

187 

gumon qiladi. Lekin Bagʻdodni bilgan kishi uning ulugʻ shahar ekanligini biladi va 

Bagʻdod hech qachon Xalifaning kaftida boʻlishi mumkin emasligini tushunadi, 

balki u Xalifaning Bagʻdodga toʻliq egalik qilishini anglatishini biladi. 

Bu misollar soʻzning mazmuni, konteksti (siyoq va sabaq) va boshqa 

dalolatlar (belgilar) lafzni haqiqiy maʼnosidan majoziy maʼnosiga oʻtkazishi 

mumkinligini yaqqol koʻrsatadi. 

Ahlu Sunna val-jamoa ulamolari mutashobihning maʼnosidan nima iroda 

qilinganini Alloh taologa tafviz (topshirish) qildilar yoki oddiy xalqni botil 

mujassima va mushabbiha eʼtiqodlaridan saqlash uchun taʼvilga majbur bo‘ldilar. 

Ikkinchi javob: Alloh taolo Shuro surasining 11-oyatida shunday marhamat 

qilgan: “Unga oʻxshash hech narsa yoʻqdir”, va  Ixlosh surasi va boshqa oyatlarda 

ham Alloh taolo hech bir narsada Unga o‘xshashi yo‘q ekanligini bayon qildi. 

Tafvizning birinchi darajasi mutashobih (maʼnosi ochiq-oydin boʻlmagan) sifatlarga 

umuman maʼno zikr qilmaslikdir. Baʼzan kishi taʼvil qilishga majbur boʻladi va 

undan qochib qutula olmaydi. Masalan, Alloh taoloning ushbu soʻzi: “Bugun 

sizlarni xuddi sizlar ushbu kuningizga roʻbaroʻ boʻlishni unutganingiz kabi 

unuturmiz” (Josiya surasi, 34-oyat. Agar bu oyatni zohiriy maʼnosiga haml qilsak, 

Alloh taoloda “nisyon” (unutish) lozim keladi. Bu esa Ilohiy Zotga zid keladi. Alloh 

taolo aytadi: “Robbing unituvchi boʻlmagan” (Maryam surasi, 64-oyat). Shu 

sababli, barcha ulamolar “nisyon (unutish)” soʻzini taʼvil qilib, uni “tark qilish” 

(tashlab qoʻyish) maʼnosida oldilar. Yaʼni, “Bugun sizlarni unuturmiz” degani, 

“Bugun sizlarni tashlab qoʻyurmiz” demakdir. 

Tafvizning ikkinchi darajasi — zohiriy maʼnoni zikr qilib, yad, qadam va 

shunga oʻxshashlarning haqiqiyqatini (qandayligini) bilishni Alloh taologa 

topshirish (tafviz qilish)dir.  Masalan, Moturidiyya ahli sunna ulamolari “Uning yadi 

bizning qoʻllarimizga oʻxshash emas” deydi. Mutaaxxir Ashʼariylarning taʼvili esa 

tafsiliy taʼvil (batafsil izohlash) hisoblanadi. Ularning tafsiliy taʼvili, masalan, “Yad” 

(Qoʻl) soʻzini qudrat yoki neʼmat deb izohlashdir. Bu odamlarni mujassimalarning 

botil eʼtiqodlaridan uzoqlashtirish uchun qilingan. 

Xulosa shuki salaflar yo aslida taʼvil qilmaydi, bu tafvizning birinchi 

darajasidir. Yoki ijmaliy taʼvil qiladi. Masalan, “Uning yadi bizning qoʻllarimizga 

oʻxshash emas” deydi. Bu ijmaliy taʼvildir. 

Xalaflar esa tafsiliy taʼvil qiladi. Ular: “Uning yadi bor, lekin biznikiga 

oʻxshash emas, yad (qoʻl)dan murod “neʼmat” yoki “qudratdir”” deydi. Bu tafsiliy 

taʼvildir. Keyingi mutaaxxir ulamolar taʼvilni joiz deb bilishadi va tafvizni 

salomatlik jihatidan afzal deb hisoblashadi. Baʼzan esa ommaning (xalqning) 

aqidasini saqlash uchun taʼvilni vojib deb ham bilishadi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

188 

Ashʼariylar, Moturidiylar, Shofeʼiylar va Hanafiy olimlarining barchasi taʼvil 

qiladilar. Imom Gʻazzoliy va Imom Roziy ham taʼvilni maʼqullaydilar. Ibn al-

Humom “al-Musoyara” kitobini, uning shogirdi Ibn Abi ash-Sharif esa “al-

Musomara” kitobini tasnif etganlar, ularning barchasi taʼvilni joiz deganlar 

Ibn Abbos roziyallohu anhumo ushbu oyatni: “Boldirlar shimariladigan 

kunda..”   (Qalam surasi, 42-oyat) “Shiddat” deb taʼvil qilganlar. Baʼzilar uni 

Qiyomat kunining dahshati deb taʼvil qilganlar.84  

Qudusiy hadisda Paygʻambarimiz alayhissalom shunday dedilar: “Alloh Azza 

va Jalla Qiyomat kunida: “Ey Odam oʻgʻli, Men kasal boʻldim, sen Meni ziyorat 

qilmading,” deydi. Banda: “Ey Rabbim, men Senga qanday ziyorat qilaman? Axir 

Sen olamlarning Rabbisan-ku,” deydi. Alloh: “Bilasanmi, falon bandam kasal 

boʻldi, sen uni ziyorat qilmading. Bilasanmi, agar uni ziyorat qilganingda, Meni 

uning huzurida toparding,…” va savobini Mendan olarding,” deydi.”85  

Adabiyotlar 

1. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. 

Darul ulum. 2020. 1-juz. 531-bet.  (al-Asmo val-Sifat (Bayhaqiy), 119-320-betlar) 

2. Imom Muslim. “Sahihi Muslim”. Riyoz. Baytul afkor.  1037-bet. 2569-hadis. 

3. Badriddin ibn Jamoa.  “Iyzohud dalil fi qot’i hujaji ahli at-ta’tiyl”. Damashq. 

Daru iqro. 2005. 

4. Ibn al-Javziy. “Dafʼ shubhat at-tashbih”. Taqhiq: Muhammad Zohid Kavsariy. 

Misr. Al-maktaba al-azhariyya litturos. 89 b.  

5. Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. 

Darul ulum. 2020. 1-juz.  (Sharh an-Navaviy ‘ala Sahih Muslim, 20/5) 

6. Alloma Mahmud Muhammad Xattob as-Subkiy. “Ad-Dinul-xolis”. 1991. 503 b.  

7. Hofiz Ibn Hajar. “Hady as-sari”. Daru tiyba. 1-juz.  

HOZIRGI DAVRDA YOSHLAR TARBIYASIDA SAHL IBN ABDULLOH 

TUSTARIY MEROSINING AHAMIYATI 

Raximov Xolmurod Majitovich, 

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti,  

Mir Arab oliy madrasasi o`qituvchisi 

Email: raximovxolmurod697@gmail.com 

Tel: (91) 815 5878 

Annotatsiya. Ushbu maqolada buyuk mutasavvif olim Sahl ibn Abdulloh Tustariy 

hayoti va ilmiy merosidan yoshlar ma’naviyati, ta’lim va tarbiyasida o‘rnak 

 
84 Muborakfuriy. “Al-asiydatus samaviyya sharhul aqiyda at-tahoviyya”. Afrika. Darul ulum. 2020. 1-juz. 531-bet.  
(al-Asmo val-Sifat (Bayhaqiy), 119-320-betlar) 
85 Imom Muslim. “Sahihi Muslim”. Riyoz. Baytul afkor.  1037-bet. 2569-hadis. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

189 

bo‘ladigan jihatlar, uning nasihatlaridan namunalar, ma’naviyat va axlaqning 

muhimligi haqida so‘z yuritilgan. 

Kalit so‘zlar: Tustariy, ilm, axloq, yoshlar, ma’naviyat, ajdodlar, halollik, nafs, 

muhabbat, manmanlik, e’tibor, ibrat. 

KIRISH 

Bugungi globallashgan tezkor zamonda taraqqiyot ham jadal rivojlanmoqda. 

Zamonaviy texnologiyalar barcha sohalarni qamrab olgan. Moddiy rivojlanish 

omillari insoniyatni mushkulini еngillashtirib qolmasdan, balki ko‘p sohalarda ish 

o‘rinlarini ham to‘ldirmoqda. Ayniqsa, zamonaviy kashfiyot hisoblangan sun’iy 

intellekt yaqin kelajakda ko‘plab ish o‘rinlarini egallab olishi kutilmoqda. Bu 

jarayon texnologik kompaniyalarga nafaqat arzon ishchi kuchi, balki tizimlashgan 

qulayliklar yaratadi. Moddiy ishlab chiqarish shiddat bilan o‘sayotgani ko‘z 

o‘ngimizda kuzatilmoqda, ammo insoniyat ehtiyojlarining ma’naviy jihati ham 

nihoyatda muhim hisoblanadi. Chunki ma’naviyati sog‘lom inson jamiyatga ko‘p 

foyda keltiradi va aksincha bo‘lgan inson esa ko‘plab xatolarga qo‘l uradi. 

Mamlakatimizda oxirgi yillarda ma’naviy sohaga, xususan yoshlar tarbiyasiga 

katta e’tibor qaratilmoqda. Prezidentimiz va hukumatimiz tomonidan yoshlarni 

ma’naviy barkamol qilib tarbiyalashda katta ishlar amalga oshirilmoqda, 

bog‘chadan boshlab doktoranturagacha bo‘lgan tizimda misli ko‘rilmagan ishlar 

tashkil qilindi. Ajdodlar ma’naviy merosini o‘rganib, ibratli jihatlarini yoshlarga 

еtkazish sohasida ham ko‘plab tadqiqotchilar tomonidan katta izlanishlar olib 

borilmoqda. Chunki ajdodlaridan ibrat olgan avlodlar ham ajdodlar kabi buyuk 

bo‘lishi shubhasizdir. 

ADABIYOTLAR TAHLILI 

Insoniyat tarixida o‘zidan ilmiy va ma’naviy iz qoldirgan allomalardan biri 

Sahl ibn Abdulloh Tustariydir. U milodiy 818 yilda Eronning Tustar shahrida 

tug‘ilgan. Tustariy hayoti va ilmiy merosida bugungi kundagi yoshlar uchun juda 

foydagi ibratlar va motivatsiyalar mavjud. Yoshlarni еtuklikka еtkazuvchi eng 

muhim vosita bu ilmdir. Tustariy bu vositadan juda unumli foydalandi. U uch 

yoshligidan boshlab ilmga mehr qo‘ydi va tog‘asi Muhammad ibn Savvordan ilm 

ola boshladi. [1,65-66 b]  

O‘n ikki yoshga to‘lgan Tustariy o‘z shahri olimlaridan ilm olib bo`lib, yana 

ilmni davom ettirish maqsadida Basra shahriga safar qiladi, biroq u еrdan uni 

qoniqtiradigan ustoz topilmaydi. Abodon shahriga borgan Tustariy Abu Habib 

Hamza ibn Abdulloh Abodoniydan bir muddat ta’lim oladi va Tustarga qaytadi. 

[2,68 b]  Keyinchalik haj mavsumida Zunnuni Misriy bilan uchrashib, undan ham 

ilm oladi. Katta ilm to‘plagan Tustariy buyuk mutasavvif olim bo‘lib еtishadi va 

o‘zining “Sahliya” tariqatiga asos soladi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

190 

Tustariy hayotining eng ibratli jihati bu kimdan ta’lim olish imkoniyati bo‘lsa, 

borib ta’lim olar edi. Mashhur muhaddis Abu Dovud oldiga borib: “Rayg‘ambarimiz 

hadislarini aytgan tilingizni chiqaring, men bir o‘pay”, deb ehtirom ko‘rsatgan. 

[3,1949-1950 b]  Ilmga sustkashlik qilgan talabalarga tanbeh berar edi va “Ilmning 

shukri unga amal qilish ”, deb aytar edi. [4,106 b] 

Tustariyga ko‘ra, amal qilinmagan ilm shukri ado qilinmagani uchun 

javobgarlikka sabab bo‘ladi. Insonning olgan ilmi o‘ziga, jamiyatiga manfaat 

keltirishi kerak, aks holda uning haqi ado qilinmagan hisoblanadi. 

Tustariyning ibratli jihatlaridan biri – halollikka qattiq targ‘ib qilar edi. U: 

“kim halol еsa, qalbida sidq, xolislik, rahm-shafqat, marhamatlilik jamlanadi”, deb 

aytar edi.  [4,92 b] 

Tustariy halollikni hayotning asosiy qoidasi deb bilar edi. Unga ko‘ra, 

haloldan еmagan insonning qalbini parda qoplaydi va ibodatlari qabul bo‘lmaydi. 

Faqat haloldan еgan bandani esa Alloh ajoyib mukofotlar bilan siylaydi. 

Tustariy insonning nafsi xohlagan barcha ishlarni qilmasdan, balki uni tiyish 

kerakligini ta’kidlaydi. Chunki nafs xohishlarini chegarasi bo‘lmaydi, hatto boshqa 

insonlarning chegarasini ham buzib kiradi. Tustariy do‘stlariga: “Agar nafs sizni 

gunohga boshlasa, unga ochlik va chanqoqlik bilan odob beringlar. Agar u sizni 

yomonlikka undamasa, unga xohlagancha taom va uyqu beringlar ”, deb aytar edi. 

[2,73 b]   

Albatta, yoshlarimiz ilm olish yo‘lida qiyinchilik va mashaqqatlarga duch 

keladilar, o‘zlari xohlamagan vaziyatlarga tushadilar. Shu paytlarda sabru matonat 

bilan qat’iy turib ilm olsalar albatta, natijaga erishadilar. Lekin ko‘ngil tusagan 

o‘yin-kulguga ortiqcha berilib ketsalar, maqsad hosil bo‘lmaydi. Ajdodlarimiz 

buyukligining asl sababi – maqsad sari uzluksiz qat’iy mehnat qilish bo‘lgan. 

Bugungi kunda ham intizomli mehnat qilgan yoshlarimiz yaxshi natijalarga 

erishmoqda. 

Tustariyning axloqiy illatlarga qarashi ham salbiy bo‘lgan. Ayniqsa, o‘zidan 

ajablanib, manmanlik qilganlarni qattiq tanqid qiladi va shunday deydi: “ujb (o‘ziga 

bino qo‘yish)ning еtmish eshigi bor, ularning bittasiga Iblis osilgan edi, oqibati 

yomon bo‘ldi ”. [4,104 b]   

Albatta, manmanlik zamonaviy etika qoidalariga ham to‘g‘ri kelmaydi va 

o‘zini boshqalardan baland qo‘yish esa oxir-oqibat yakkalanib qolishga olib keladi. 

Manmanlik qilgan shaxs odatda faqat o‘z manfaatini ko‘zlaydi, xalq manfaati bilan 

ishi bo‘lmaydi. Bunday insonlar jamiyatga foyda keltira olmaydilar. 

Tustariyning do‘stlarga muhabbat qo‘yish borasidagi fikrlari ham diqqatga 

sazovordir. Tustariy: “do‘stga muhabbat – unga ozor bermaslik va unga (qo‘lidagini) 

sarflash bilan bo‘ladi ”, deydi. [5,121 b]   



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

191 

Tustariyga ko‘ra muhabbat faqat tilda emas, balki amaliy bo‘lishi kerak. 

Muhabbatning isboti esa do‘stni ko‘ngliga qarash, unga ozor bermaslik va o‘zi 

yaxshi ko‘rgan mablag‘i va boshqa yordamlarini do‘stiga ravo ko‘rishdir. Aks holda 

u soxta muhabbat bo‘lib qoladi. 

Tustariy aytadi: “Qiyomat kuni bandalarning amallari tarozida tortilganda 

xalqqa ozor bermaslikdan og‘irroq amal bo‘lmaydi. Faqat ilmda bo‘lganlar bundan 

mustasno ”. [5,140 b]   

Tustariyga ko‘ra, hech kimga ozor bermaslik juda savobi katta amallardan 

ekan. Chunki inson bilib yoki bilmasdan insonlarga ozor berib qo‘yadi. Bundan 

saqlanish esa qiyin hisoblanadi. Faqat ilm bilan shug‘ullanib, unga amal 

qilganlargina bundan ham ko‘proq natijaga erishishi mumkin ekan. 

NATIJA VA MUHOKAMA 

O‘rta asrlarda yashab o‘tgan allomalar kabi Tustariy ham o‘z ijodida 

ma’naviyat va axloqqa katta e’tibor qaratadi. Yoshlar tarbiyasiga e’tibori ham 

salmoqli bo‘lgan. Manbalarda o‘z farzandini iymonli e’tiqodli bo‘lib voyaga 

etishiga katta e’tibor qaratgani kuzatiladi. Bir yosh boladan qushchasini sotib olib, 

ozod qilgani haqida ma’lumotlar bor. Yosh talabalarga foydali maslahatlar bergan. 

O‘zi ham ilm yo‘lida namuna bo‘ladigan hayot yo‘lini bosib o‘tgan. Tustariy 

merosini o‘rgangan sayin chuqur mulohazali va hech qayerda uchramaydigan fikr 

va mulohazalarga guvoh bo`linadi. Uning tibbiyot va kimyo ilmlarida ham mohir 

bo‘lganini ko‘rish mumkin. Umuman olganda, Tustariy qomusiy olim bo‘lib 

komillikka еtishgan shaxs hisoblanadi. Uning hayotidan ibrat olish albatta, komillik 

sari еtaklaydi. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO`YXATI: 

الرسالة القشيرية. بتحقيف الامام عبد الحليم محمود و الدكتور محمود ابن  ابو القاسم عبد الكريم القشيري.   .1

66- 65. ص. 1409ه - 1989مطابع مؤسسة دار الشعب. م –الشريف. القاهرة   

سهل ابن عبد الله التستري. تفسير القران العظيم. بتحقيق طه عبد الرؤوف سعد و سعد حسن محمد علي   .2

349م.ص. 2004- ه1425لبنان. دارالحرم للتراث.  -بيرت   

م.  2004مام ابو عبدالله شمس الدين محمد ابن احمد الذهبي. سير اعلام النبلاء. بيت الافكار الدولية. لبنان,  ا .3

1950- 1949ص.   

كوبريلي زاده نعمان باشا. تهذيب كلمات سهل بن عبد الله التستري و كراماته. الاردونية الهاشمية, دار   .4

232م. ص. 2023- ه1444الرياحين   

سهل بن عبد الله التستري. المعارضة و الرد على اهل الفرق و اهل الدعاو  في الاحوال.تحقيق الدكتور   .5

162. ص 1980م  -1400محمد كمال جعفر. القاهرة, دار الانسان. ه   

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

192 

THE ROLE OF IMAM BUKHARI'S PEDAGOGICAL TEACHINGS IN 

THE EDUCATION AND UPBRINGING OF YOUTH 

Xaitov Azizbek Azamatovich 

PhD student of the Bukhara state pedagogical institute 

azizbekxaitov5253@gmail.com 

Abstract: This article explores the pedagogical significance of Imam Muhammad 

ibn Ismail al-Bukhari’s teachings in shaping the moral and intellectual development 

of youth. Imam Bukhari’s approach to knowledge emphasized not only the 

acquisition of information but also its ethical and spiritual application. His 

methodology of critical verification, respect for teachers and students, and pursuit 

of truth serves as a model for modern educational principles. The study highlights 

how his emphasis on sincerity, discipline, and moral responsibility contributes to 

forming well-rounded individuals. In contemporary education, Imam Bukhari’s 

legacy offers valuable insights into fostering ethical awareness, perseverance, and 

critical thinking among young people. 

Keywords: Imam Bukhari, pedagogy, moral education, youth upbringing, Islamic 

philosophy, critical thinking 

Introduction. 

In the decree on the “Development strategy of New Uzbekistan for 2022-

2026” developed by the President our country Shavkat Miromonovich Mirziyoyev 

(7 Master Directions, in the direction of ensuring spiritual progress, radical reform 

of this sphere and taking it to a new level, “The purpose of deep study and promotion 

of the rich scientific heritage of our great ancestors”, in cooperation with prestigious 

international organizations and scientific research centers of the world, universities, 

great attention is paid to the extensive study and promotion of the rich and scientific 

– spiritual heritage of our great ancestors [1].  

The education and moral upbringing of youth have always been among the 

most important foundations of a stable and prosperous society. In the Islamic 

intellectual tradition, scholars such as Imam Muhammad ibn Ismail al-Bukhari 

(810–870 ) played a crucial role not only as transmitters of knowledge but also as 

educators and moral guides. Best known as the compiler of Sahih al-Bukhari, one 

of the most authentic collections of Hadith, Imam Bukhari exemplified a deep 

integration of intellectual rigor and spiritual ethics in the pursuit of knowledge. His 

pedagogical principles - grounded in sincerity, discipline, and the moral purpose of 

learning - provide valuable insights for contemporary education systems seeking to 

combine academic excellence with ethical formation. Studying Imam Bukhari’s 

educational philosophy allows for a deeper understanding of how classical Islamic 

mailto:azizbekxaitov5253@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

193 

scholarship can contribute to the development of well-rounded, responsible, and 

morally conscious youth in the modern world. 

Materials and Methods 

This study is based on a qualitative and analytical approach aimed at exploring 

the pedagogical and moral dimensions of Imam Bukhari’s teachings and their 

relevance to modern education. The primary materials include classical Islamic 

sources such as Sahih al-Bukhari, biographical works and historical records 

detailing the life and educational activities of Imam Bukhari. Secondary materials 

consist of modern academic publications, journal articles, and research studies 

focused on Islamic pedagogy, ethics, and youth education. The research employs a 

descriptive-analytical method to interpret Imam Bukhari’s educational philosophy, 

focusing on principles such as moral discipline, sincerity in learning, and the 

integration of knowledge and practice. Comparative analysis is also applied to draw 

connections between Imam Bukhari’s pedagogical principles and contemporary 

educational theories. Through this methodological framework, the study seeks to 

reveal the enduring significance of Imam Bukhari’s teachings for the moral and 

intellectual formation of youth in today’s globalized world. 

Discussion 

Imam Bukhari’s pedagogical heritage offers timeless lessons for the moral and 

intellectual education of youth. His educational philosophy was built upon the 

principle that knowledge must lead to righteous conduct and spiritual refinement. 

Unlike purely theoretical learning, Imam Bukhari emphasized the transformation of 

knowledge into action, thus aligning intellectual growth with ethical behavior. This 

approach remains essential in contemporary education, where moral values are often 

overshadowed by material and technological advancement. 

One of Imam Bukhari’s most significant contributions to pedagogy lies in his 

method of critical verification. His meticulous process in compiling Sahih al-

Bukhari demonstrates a commitment to truth, reliability, and intellectual integrity. 

These principles foster analytical thinking, academic honesty, and responsibility -

qualities urgently needed among today’s youth. By encouraging learners to seek 

authentic knowledge through careful examination and sincerity, Imam Bukhari’s 

method can help develop critical, independent, and ethical thinkers. [5,45] . 

Moreover, his humility, respect toward teachers, and dedication to students set 

an enduring example for modern educators. The teacher-student relationship, 

according to Imam Bukhari, should be founded on mutual respect, compassion, and 

sincerity. Such an approach nurtures emotional intelligence and moral maturity, 

enabling young people to develop not only academically but also spiritually and 

socially. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

194 

Finally, Imam Bukhari’s perseverance amid hardships reflects a model of 

resilience and devotion to learning. His lifelong pursuit of knowledge despite 

poverty and challenges inspires youth to value persistence and patience. Integrating 

these qualities into modern education can strengthen moral character and prepare 

students to face life’s difficulties with dignity and faith. 

The sahih Hadiths collected by Imam al-Bukhari are of great importance in 

raising an enlightened person in the enlightened society in New Uzbekistan, 

kindness, generosity, respect for parents and adults, respect for orphans, being fond 

of hard working, honesty, love for the motherland, mutual friendship, peaceful 

coexistence of different peoples in raising a perfect generation. Imam Bukhari’s 

Qur’an the Karim for Muslims status the calculated work “Al-Jome’ as-sahih” has 

been translated from Arabic into Uzbek. Imam Ismail Bukhari has many works on 

ethics and religious upbringing such as “Al-adab al-mufrad” (The masterpieces of 

Adab), “Al Jome’ assahih” (The faithful collection), etc. 

Imam al-Bukhari in the “Book of Knowledge” of “Al-Jame’ as-sahih”: 

Chapter 10 mentions about the need for knowledge before doing something or 

speaking: “Knowledge is achieved only by learning” said. It can be concluded from 

this hadith that seeking knowledge is obligatory for every Muslim. [2, 40]  

In the second century of Islam, various sects began to emerge, each attempting 

to validate their beliefs through Hadiths, which necessitated a critical examination 

of these narrations. This period saw the establishment of Hadith terminology and the 

foundational principles of Hadith scholarship, formulated by scholars such as 

Abdullah ibn Mubarak and Malik ibn Anas  

Results 

The study’s analysis of Imam Bukhari’s pedagogical teachings produced 

significant findings that reveal the depth and timelessness of his educational 

philosophy. His approach to learning and teaching extends beyond the transfer of 

knowledge to include moral refinement, spiritual discipline, and social 

responsibility. The main results of the research can be summarized under several key 

themes. 

1. Integration of Knowledge and Morality 

The first and most fundamental result of the study is that Imam Bukhari 

viewed education as an inseparable unity of knowledge (‘ilm) and moral action 

(‘amal). He believed that true knowledge must manifest in ethical behavior, 

sincerity, and humility. This concept challenges modern educational systems, which 

often prioritize intellectual performance over moral development. Imam Bukhari’s 

approach demonstrates that effective education should aim to shape not only skilled 

individuals but also morally upright and socially responsible citizens. [3] 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

195 

2. Foundation of Critical Thinking and Academic Integrity 

The second key result highlights Imam Bukhari’s rigorous methodology of 

Hadith verification as an early example of critical thinking and research ethics. His 

meticulous evaluation of narrators, chain of transmission (isnad), and textual 

consistency shows a highly systematic and evidence-based approach to knowledge. 

This scientific attitude promotes intellectual honesty, accuracy, and accountability -

essential components of academic integrity in today’s institutions. By following his 

model, modern educators can cultivate critical reasoning, analytical thinking, and 

ethical scholarship among students. 

3. The Pedagogical Role of the Teacher 

Another important result concerns the teacher’s role as a moral and spiritual 

guide. Imam Bukhari emphasized that the teacher must serve as a living example of 

sincerity, humility, and patience. His interactions with students reflected compassion 

and fairness, reinforcing a respectful and trust-based educational environment. This 

result supports the view that effective pedagogy relies not only on curriculum and 

methods but also on the teacher’s personal character and moral influence. Imam 

Bukhari’s example suggests that ethical role modeling remains one of the most 

powerful forms of education. [4,245] . 

4. The Value of Perseverance and Lifelong Learning 

The fourth result reveals that Imam Bukhari’s life itself embodies the values 

of perseverance, dedication, and love for learning. Despite enduring poverty, illness, 

and long travels in search of authentic knowledge, he remained steadfast in his 

pursuit of truth. This lifelong devotion serves as a motivational framework for youth 

education, emphasizing the importance of patience, resilience, and sincerity. Such 

values are essential for forming a generation that approaches learning not as a 

temporary requirement but as a continuous journey of personal and moral growth. 

5. Relevance to Contemporary Education 

Finally, the research results confirm that Imam Bukhari’s pedagogical 

principles are deeply relevant to the challenges of modern education. In a world 

increasingly influenced by materialism and information overload, his emphasis on 

ethical responsibility, critical verification, and moral purpose provides a balanced 

model for youth development. Integrating these values into educational curricula can 

help young people build strong ethical foundations, emotional intelligence, and 

intellectual discipline - all of which are vital for the creation of a just and harmonious 

society. 

The analysis of Imam Bukhari’s pedagogical teachings revealed several key 

outcomes relevant to contemporary education and youth upbringing. First, his 

approach established that knowledge must be connected to moral conduct and 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

196 

spiritual development. This finding emphasizes that effective education involves not 

only intellectual growth but also the cultivation of ethical behavior and emotional 

maturity. 

Second, the study identified Imam Bukhari’s method of verifying Hadith as 

an early form of critical inquiry and evidence-based learning. This demonstrates that 

critical thinking, academic integrity, and responsibility were integral to classical 

Islamic scholarship, offering valuable guidance for modern educational practices.  

Third, the results show that Imam Bukhari’s relationship with his teachers and 

students embodied respect, humility, and sincerity - qualities essential for building 

positive and ethical learning environments. His teaching approach encouraged 

mutual understanding and compassion, forming a holistic educational model that 

addressed both mind and character. [6,33-47] 

Lastly, Imam Bukhari’s perseverance, discipline, and love for learning serve 

as a motivational framework for youth development. His life and work illustrate that 

true education requires patience, sincerity, and dedication - values that remain vital 

in preparing morally strong and intellectually capable generations.  

Conclusion 

The study concludes that Imam Bukhari’s pedagogical legacy holds enduring 

relevance for the moral and intellectual education of youth. His philosophy was 

founded on the integration of knowledge, faith, and ethical action — a model that 

modern education systems can benefit from immensely. By emphasizing sincerity in 

learning, critical verification of information, and the moral responsibility of the 

learner, Imam Bukhari demonstrated that true education extends beyond academic 

achievement to the refinement of character.. 

His example teaches that a teacher’s role is not limited to imparting 

knowledge but also to guiding students toward moral consciousness and spiritual 

maturity. The values of patience, humility, and dedication evident in Imam Bukhari’s 

life inspire youth to pursue learning as a lifelong journey of self-improvement and 

service to humanity. 

In a world facing moral and intellectual challenges, Imam Bukhari’s teachings offer 

a timeless educational framework that harmonizes intellect with virtue, preparing 

young people to become ethical, resilient, and socially responsible individuals. 

REFERENCES 

1. https://lex.uz/uz/docs/5841063//Oʼzbekiston Respublikasi 

Prezidentining Farmoni “2022-2026 yillarga moʼljallangan Yangi Oʼzbekistonning 

taraqqiyot startegiyasi” toʼgʼrisida. PF – 60 son, 28.01.2022 yil 

2. Sahihi-Buxoriy: diniy ma’rifiy / Abu Abdulloh Muhammad ibn Ismoil 

Buxoriy.- 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

197 

Toshkent: “Munir” nashriyoti, 2021. 40-b 

3. Azmi, M. (2019). The Educational Philosophy of Imam al-Bukhari and 

Its Relevance to Contemporary Pedagogy. Kuala Lumpur: International Islamic 

University Press. 

4. Hassan, A. (2016). Islamic Ethics and the Role of Hadith in Moral 

Education. Journal of Islamic Studies, 27(3), 245–260. 

5. Siddiqui, M. A. (2020). The Role of Classical Scholars in Moral and 

Spiritual Education. Islamic Research Journal, 12(2), 45–58. 

6. Yusuf, H.(2018). Pedagogical Insights from Islamic Heritage: Lessons 

from Imam Bukhari’s Life and Works. Journal of Educational Thought, 52(1), 33–

47. 

IBN SINO AXLOQIY QARASHLARINING HOZIRGI DAVRDA 

AHAMIYATI 

Karimov Anvar 

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti, 

Mir arab oliy madrasasi o‘qituvchisi 

 

Annotatsiya. Mazkur maqolada buyuk mutafakkir Abu Ali Ibn Sino 

merosida o‘z ifodasini topgan axloqiy qarashlar va ularning zamonaviy davr uchun 

dolzarbligi tahlil qilinadi. Mutafakkirning “komil inson”, “odob-axloq”, “ilm va 

ma’rifatning tarbiyaviy o‘rni” haqidagi fikrlari bugungi jamiyat taraqqiyoti, 

yoshlarni ma’naviy-axloqiy ruhda tarbiyalash jarayoni bilan bog‘liq holda yoritib 

beriladi. Shuningdek, Ibn Sino axloqiy qarashlarining bugungi globallashuv 

sharoitida milliy va umuminsoniy qadriyatlarni asrab-avaylash, ma’naviy 

immunitetni mustahkamlashdagi o‘rni ochib beriladi. Maqolada mutafakkir 

g‘oyalarining hozirgi zamon axloqiy muammolariga еchim sifatida qo‘llanish 

imkoniyatlari ham ilmiy jihatdan tahlil qilingan. 

Kalit so‘zlar: axloq, komil inson, ma’naviyat, odob-axloq, ilm va tarbiya, 

qadriyatlar, globallashuv, ma’naviy immunitet, jamiyat taraqqiyoti. 

Kirish. Ibn Sino fanlar tasnifida eng oliy ilm sifatida metafizikani ajratib 

ko‘rsatadi. Uning asarlari Yevropa o‘rta asr ilmiy tafakkuriga katta ta’sir ko‘rsatgan 

bo‘lsa, Sharqda hanuzgacha o‘z dolzarbligini saqlab kelmoqda. Ibn Sino nafaqat 

tabiatshunoslik va tibbiyot sohasida, balki falsafa va ilohiyotda ham o‘z davrining 

eng еtuk komil inson namunasiga aylangan mutafakkirdir. Ayniqsa, o‘rta asrlarda 

nihoyatda murakkab sanalgan axloqiy va ilohiy masalalarni oqilona tushuntirishda 

u o‘zining mantiqiy tafakkuri va chuqur bilimini namoyon etgan. Ibn Sinoning 

falsafiy qarashlari uch asosiy bo‘limdan – metafizika, fizika va mantiqdan tashkil 

topadi. Metafizika – ilohiyot, mavjudot va borliq, dunyoning kelib chiqishi va 

tuzilishi haqidagi masalalarni qamrab oladi; fizika – tabiat, jism va moddaga oid 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

198 

ilmiy qarashlarni ifodalaydi; mantiq esa – to‘g‘ri fikrlash va bilish shakllarini 

o‘rganadi. Umumiy falsafiy masalalar esa nazariy va amaliy jihatlarga bo‘linadi. 

Shulardan ayniqsa amaliy falsafa qismida axloq, odob va inson kamoloti masalalari 

keng yoritilib, bugungi kun uchun ham dolzarb ahamiyat kasb etmoqda. 

Adabiyotlar tahlili va metodlar 

Ibn Sinoning falsafiy qarashlari asosan uch yirik tizim – mantiq, fizika va 

metafizika (ilohiyot)dan tashkil topgani uchun, ularning barchasi buyuk allomaning 

eng mashhur asari “Kitob ash-shifo”da o‘z ifodasini topgan. Uning asosiy maqsadi 

hammaga manzur bo‘ladigan “Mashriq hikmati”ni yaratish edi. Ibn Sinoning 

fikricha, barcha nazariyalar asosida ilm yotadi, ilm esa aqldan kelib chiqadi. Aql 

ilohiy olamdan insoniyatga еtkaziladigan qudrat sifatida talqin qilinadi. Shu sababli, 

inson va uning jamiyatdagi o‘rnini belgilashda ilohiy bilimlarni tadqiq etish zaruriy 

sanaladi. Mutafakkir sifatida Ibn Sino aql va ilmga nihoyatda katta ahamiyat bergan. 

U ilmni faqatgina aql mahsuli sifatida emas, balki uni axloq va insoniylik bilan 

chambarchas bog‘lab talqin qilgan. Shu boisdan, uning merosida ilm va axloq 

munosabatlari alohida o‘rin tutadi. 

Ibn Sinoning ilmiy va falsafiy merosida ilm va axloqiylik birligi markaziy 

masala sifatida namoyon bo‘ladi. U bu borada qator asarlar yaratgan bo‘lib, ular 

orasida “Risala fi-l-ahd” (Burch haqida risola), “Kitob al-insaf” (To‘g‘rilik haqida kitob, 

“Salamon va Ibsol” singari asarlarida insoniy barkamollik, diniy-axloqiy me’yorlar va 

hayotiy tamoyillar yoritilgan. Bu asarlarda ba’zi joylarda diniy qarashlar bilan 

ziddiyatli jihatlar mavjud bo‘lsa-da, ularning asosiy g‘oyasi insonni axloqiy kamolot 

sari еtaklashga qaratilgan. 

Natijalar 

Sharq ijtimoiy-falsafiy tafakkurida inson aqli va uning yuksak axloqiy 

fazilatlarini ulug‘lash qadimdan mavjud an’anadir. Biroq Ibn Sino merosining 

qimmati shundaki, u bu an’analarni mukammal tarzda jamlab, aniq ifodalangan 

axloqiy-gnoseologik tizim sifatida shakllantira oldi. 

Ibn Sino ham davrining ko‘plab mutafakkirlari singari axloqiy masalalarga 

diniy va idealistik nuqtai nazardan yondoshgan holda, insoniy ilm va axloq manbai 

sifatida donishmandlik va Yaratuvchining qudratini e’tirof etadi. Biroq uning ba’zi 

qarashlari an’anaviy diniy aqidalar bilan to‘liq mos kelmaydi. Jumladan, u 

Xudoning ijodiy quvvati inson irodasi yoki xohishidan emas, balki mavjudotning 

tabiiy zaruriyat asosida voqelikka aylanishidan namoyon bo‘lishini ta’kidlaydi. Bu 

fikr ko‘plab tadqiqotchilar – E. Renan, M. Tyurker, A. Sayili kabi olimlar tomonidan 

ham e’tirof etilgan. Ibn Sinoning nazarida inson yaratilishda zaif mavjudot bo‘lsa-

da, uning aqli tufayli barcha mavjudotlar orasida markaziy o‘rin egallaydi. Aynan 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

199 

inson aqli uni hayvonot olamidan farqlab, hayotini mazmunli va maqsadli qiladi. 

Ilmga chanqoqlik, mehnat faoliyati va yuksak maqsadlarga intilish inson aqlining 

mahsulidir. Shu bois, inson nafaqat tashqi qiyofasi yoki jismoniy tuzilishi bilan, 

balki o‘zining yuksak axloqiylik va donishmandlik qudrati bilan ajralib turadi. Natijada, 

u yuksak axloqiy fazilatlarning ijodkori va jamiyatning ma’naviy taraqqiyotida 

еtakchi kuch sifatida namoyon bo‘ladi. 

Muhokama 

Ibn Sinoning asarlarida, xususan, “Tadbir al-manzil”da inson tabiati tug‘ma 

ravishda fazilatli yoki axloqsiz bo‘lib dunyoga kelmasligi haqida muhim g‘oya ilgari 

suriladi. Insonlar tayyor sifatlar va odatlar bilan emas, balki tajriba, avlodlar 

an’analari, shuningdek, ta’lim-tarbiya jarayoni orqali shakllanadi. Shu sababli, 

ta’lim va tarbiya jarayonida inson o‘zida ijobiy axloqiy fazilatlarni ham orttirishi, 

yoki aksincha, yomon odatlar ta’siriga berilishi mumkin. Ibn Sino ta’kidlaganidek, 

yaxshi odatlarni shakllantirish qanchalik qiyin bo‘lsa, shakllanib bo‘lgan yomon 

sifat va odatlardan qutulish ham shunchalik mushkuldir. 

Alloma nazarida yomon odatlardan xalos bo‘lishda insonda inersiya kuchi 

mavjud bo‘lib, bu jarayon ta’lim-tarbiya imkoniyatlarini cheklamaydi, balki 

insonning o‘z ustida ishlash imkoniyatini kengaytiradi. Shu bois, Ibn Sino yoshlarni 

erta davrdan boshlab tarbiyalashni muhim deb biladi. U o‘z davri an’analariga ko‘ra, 

ta’limni Qur’oni Karimni o‘qish, dinni anglash va grammatikani o‘rganishdan 

boshlashni tavsiya etadi. 

Ibn Sino odamlar o‘rtasidagi ijtimoiy notenglikni tabiiy holat sifatida 

izohlaydi. Uning fikricha, jamiyatning barcha a’zolari birday qashshoq bo‘lib qolishi 

yoki barchasi hukmron tabaqaga aylanishi ijtimoiy falokatga olib kelishi mumkin. 

Shu bilan birga, u xizmatkor mehnatidan foydalanishni jamiyat hayotining tabiiy 

qismi deb bilgan. Ammo allomaning ijtimoiy-axloqiy qarashlarida insonparvarlik va 

gumanizm ustuvor o‘rin egallaydi. U xizmatkorlarga nisbatan mehribon bo‘lish, 

ularning ehtiyojlarini qondirish, ularni xo‘rlamaslik, balki ular bilan do‘stona 

munosabatda bo‘lish lozimligini ta’kidlagan. Bu orqali Ibn Sino insonni kim 

bo‘lishidan qat’i nazar, axloqiy hurmat va qadriyat egasi sifatida ko‘radi. 

Xulosa. 

Xulosa qilib aytganda Ibn Sino ilmni egallash jarayonida axloqiylikni alohida 

qadrlaydi va uni inson kamolotining eng muhim omillaridan biri sifatida ko‘radi. 

Uning asarlaridagi qarashlarni tahlil qilish shuni ko‘rsatadiki, mutafakkir o‘z davri 

muammolariga chuqur kirib borib, ularni to‘g‘ri yo‘nalishda hal etishga intilgan va 

mavjud masalalarning ildizini ochib bera olgan. Ibn Sinoning ratsional fikrlari o‘rta 

asr arabzabon falsafiy tafakkuri kontekstida jamiyatning ijtimoiy-axloqiy 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

200 

qarashlarini yanada yuksak bosqichga olib chiqqan. Uning ilm va axloqiylik birligi 

haqidagi konsepsiyasi shuni ko‘rsatadiki, ilmning o‘zi faqatgina ashyoning 

mohiyatini anglash vositasi emas, balki eng avvalo, inson va jamiyatning axloqiy 

yuksalishiga xizmat qilishi zarur. Fozil jamiyatda ilm axloqiy fazilatga aylanadi, u 

axloqiy me’yorlar va tamoyillar bilan uyg‘unlashadi. Mutafakkir yashagan davr 

uning idealidan uzoq bo‘lsa-da, Ibn Sino ilgari surgan g‘oyalar shaxs va jamiyatning 

axloqiy-aqliy komillikka erishishida ilm va axloqning uzviy bog‘liqligini ko‘rsatadi. 

Bu qarashlar bugungi davrda ham dolzarb bo‘lib, insoniyatni ilmiy yutuqlarni 

ma’naviy-axloqiy qadriyatlar bilan uyg‘unlashtirishga chorlaydi. 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati 

1. Irisov A. Abu Ali ibn Sino. – Toshkent: Akademnashr, 2017. 

2. Ibn Sino va “Tadbir al-manzil” / Tarjimai va negaroshi Muhammad Najmi 

Zenjoniy. – Tehron: Elm, 2015. – 124-b. 

3. Ibn Sino va “Tadbir al-manzil” / Tarjimai va negaroshi Muhammad Najmi 

Zenjoniy. – Tehron: Nashr-e Elm, 2015. – 221-b. 

4. Yo‘ldoshev Q., Karimov B. O‘zbekiston falsafa tarixi. – Toshkent: 

Ma’naviyat, 2020. 

5. G‘ulomov A. Ibn Sino falsafasi va uning bugungi talqini. – Toshkent: Fan va 

texnologiya, 2018. 

6. Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present: 

Philosophy in the Land of Prophecy. – Albany: SUNY Press, 2021. 

7. Gutas, D. Avicenna and the Aristotelian Tradition. – Leiden: Brill, 2020. 

 

ТАСАВВУФНИНГ МУҲИМЛИГИ 

Абдураҳмонов Абдулҳодий 

Мир Араб олий мадрасаси 

"Ижтимоий фанлар ва тиллар" кафедраси ўқитувчиси  

+998906219118 

 

Аннотaция. Ушбу мақолада тасаввуф илмининг инсон руҳий ҳаётидаги 

аҳамияти ва қалбни поклаш зарурати ҳақида сўз юритилади. Қуръон оятлари, 

саҳиҳ ҳадислар ҳамда уламоларнинг сўзларига таяниб, инсоннинг зоҳирий 

амалларидан кўра ботиний (қалбий) амаллар муҳимроқ эканини таъкидланади. 

Мақолада қалбнинг ислоҳ бўлиши инсоннинг иймони ва садоқатини 

мустаҳкамлаши, унинг ахлоқий фазилатларини юксалтириши баён қилинади. 

Шунингдек, ҳасад, риё, кибр каби қалб касалликларидан халос бўлиш йўллари 

тасаввуф таълимоти орқали изоҳланади. Хулоса ўрнида, тасаввуф 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

201 

мусулмонлар учун руҳий поклик, ҳалоллик ва иймон камолотига етакловчи 

муҳим йўналишлардан бири эканлиги қайд этилади. 

Калит сўзлар. Тасаввуф, қалб поклиги, иймон, ботиний амаллар, зоҳирий 

амаллар, Қуръон, ҳадис, ахлоқ, риё, ҳасад, кибр, руҳий тарбия, суфийлик. 

Шариатдаги буйруқлар инсонга нисбаттан икки қисмга бўлинади: 

1. Зоҳирий амалларга таълуқли бўлган ҳукмлар 

2. Ботиний амалларга таълуқли бўлган ҳукмлар. 

Бошқача қилиб айтганда инсонни бадани,  жисмига таълуқли бўлган 

ҳукмлар ва инсонни қалбига таълуқли бўлган ҳукмлар. 

Баданга таълуқли бўлган ҳукмлар буйруқ ва қайтариқлардан иборат. 

Буйруққа мисол: Намоз ўқиш, закот бериш, ҳаж қилиш ва ҳоказо… 

Қайтариқларга мисол: Одам ўлдирмаслик, зино қилмаслик, ўғирлик 

қилмаслик, ароқ ичмаслик ва ҳоказо… 

Қалбий амаллар ҳам худди шундай буйруқ ва қайтариқлардан иборат. 

Буйруқларига мисол:  Аллоҳга, унинг расулларига, фаришталарга, 

китобларига иймон келтириш, ихлосли бўлиш, хушуъ, таваккул ва ҳоказо… 

Қайтариққа мисол:  Куфр келтирмаслик, ужуб, риё, ҳасад қилмаслик ва 

ҳоказо… 

Гарчи баданий ва қалбий ҳукмларнинг иккаласи ҳам муҳим бўлсада 

қалбга таълуқли бўлган ҳукмлар биринчисидан кўра муҳимроқдир. Чунки 

ботиний амаллар зоҳирий амалларнинг асоси ва пойдевори ҳисобланади. Агар 

ботиний амал бузилса зоҳирий амалларнинг барчаси фасод бўлади.  

Аллоҳ Таоло “Каҳф” сурасининг 110 оятида: 

“Ким Роббисига рўбарў келишни умид қилса, яхши амал қилсин ва 

Роббисига ибодат қилишда биронтани шерик қилмасин” [1, 304], деб 

марҳамат қилган. 

   Шунинг учун Расулуллоҳ соллалоҳу алайҳи васаллам саҳобаларнинг 

диққатини қалбларини ислоҳ қилишга қаратган эдилар. Уларга: “Инсоннинг 

салоҳияти, қалбининг салоҳияти, яширин касалликлардан саломатлигига 

боғлиқ”, дер эдилар. 

Имом Бухорий ривоят қилган ҳадисда У зот шундай дейдилар: 

 الجسد كلَه  و إذا فسدت فسد الجسد كلَه الا و هي القلب" "الا و إنَ في الجسد مضغة  إذا صلحت صلح  

 “Огоҳ бўлинг! Жасадда бир парча гўшт бор. Агар ўша тузалса жасаднинг 

барчаси тузалади. Агар ўша бузулса жасаднинг барчаси бузилади. Огоҳ 

бўлинг! ўша бир парча гўшт қалбдир” [2, 20].  

Худди шуннгдек У зот соллаллоҳу алайҳи васаллам Аллоҳ назар 

ташлайдиган жой, бу қалб эканлигини уқтирганлар. Имом Бухорий ва Имом 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

202 

Муслим қилган ривоятда Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам 

қуйидагиларни марҳамат қилганлар:  

 . "إنَّ اللهَ لا يَنْظُرُ إلَِى أجْسَادِكُمْ ، وَلا إلَِى صُوَرِكُمْ ، وَلكِنْ يَنْظُرُ إلَِى قلُوُبكُِمْ " 

Маъноси: “Аллоҳ сизларнинг жисмларингиз ёки суратларингизга 

қарамайди. Лекин сизнинг қалбингизга қарайди” [3, 10]. 

 Модомики инсоннинг салоҳияти  зоҳирий амалларнинг манбаси бўлган 

қалбга боғлиқ экан, уни Аллоҳ қайтарган ёмон сифатлардан тозалаб ислоҳ 

қилиш ва уни гўзал сифатлар билан безаш лозим экан. Манашу ишларни қилса, 

ўша қалб соҳиби қалби салим нажот топувчи кишилардан бўлар экан.  

Аллоҳ Таоло Шуаро сурасининг 88-89 оятларида марҳамат қилиб 

айтадики: 

“У кунда молу давлат ҳам бола чақа ҳам фойда бермайди. Фақатгина 

кимики Аллоҳга салим қалб билан келса, (ўша салим қалб) манфаъат 

беради” [1, 371]. 

Қалбни поклаш ва нафсни тарбиялаш фарзи айнларнинг энг муҳимидир. 

Аллоҳ Таолонинг илоҳий буйруқлари шуни тақозо қилади. Бу ҳақда оят, ҳадис 

ва уламолар сўз юрутганлар.  Ҳозир биз сизга Қуръон, ҳадис ва уламоларнинг 

сўзларида қалбни ёмон хислат ва касалликлардан поклаш лозимлигига далолат 

қилувчи ҳужжатларни айтиб чиқамиз.  

Қуръондан далиллар:  Аллоҳ Таоло Аъроф сурасининг 33-оятида  

марҳамат қилиб айтади: 

“(Эй,Муҳаммад): “Роббим ошкора ва яширин ёмонликлардан 

қайтарди”, деб айтгин” [1, 154]. 

Ва яна Анъом сурасининг 151-оятида марҳамат қилиб айтади: 

“Гуноҳ ишларнинг ошкора ва яширинига ҳам яқинлашманглар” [1, 

148]. 

Муфассир олимлар оятдаги ички, яширин гуноҳдан мақсад: ҳасад, риё, 

нифоқ, деб тафсир қилганлар. 

Албатта бу иллатлардан қутулиш ва уларни олдини олиш масаласини 

тасаввуф муолажа қилади. 

Ҳадисдан далиллар: Ҳасад, кибр, риёдан қайтарувчи ва гўзал ахлоқлар 

билан хулқланишга чорловчи барча ҳадислар бизнинг мавзумизга ҳужжат бўла 

олади. 

 Ҳадисларнинг бирида Пайғамбаримиз соллаллоҳу алайҳи васаллам: 

“Иймон етмиш нечидир шохчадан иборат. Унинг энг олийси “ЛА ИЛАҲА 

ИЛЛАЛЛОҲ” калимаси бўлса, унинг энг пастки даражаси, йўлдаги 

азиятларни олиб ташлаш. Ҳаё ҳам ўша иймоннинг шохчаларидан биридир”, 

деганлар. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

203 

Иймоннинг мукаммаллиги шу шохчаларнинг бир шахсда тўлиқ 

жамланиши билан бўлади. Иймоннинг ноқислиги эса ўша шохчаларнинг 

камайиши билан бўлади. 

Тасаввуф  айнан манашу шохчаларни инсонда мужассам бўлишида катта 

рол ўйнайди. 

Олимларнинг сўзларидан далил: Уламолар, алоҳида тавбага муҳтож 

бўладиган қалбнинг касалларидан бўлган гуноҳи кабираларни санаб 

чиққанлар. Ва буларнинг барини тасаввуф йўналишида муолажа қилишини 

баён қилиб чиққанлар.  

 “Жавҳарату тавҳид” асарида Шайх Бажурий қуйидагиларни айтадилар: 

“Яхшиликка чақириб, чақимчилик, ғийбат, кибр, риё, ҳасад, тортишув ва 

жанжалга ўхшаган ёмон ишлардан ўзингни тий. Албатта булар нафснинг айби 

ҳисобланади. Ва бу дардга учраганларнинг табиби буюк сўфийлар 

ҳисобланади”. 

    “Ҳидоятул Алаийя” китобининг муаллифи бу ҳақда қуйдаги сўзларни 

айтади: “Шариат кўрсатмалари ва олимларнинг ижмоси ҳасад, мусулмонларни 

таҳқирлаш, кибр, ўзидан ўзи фахрланиб ужубга кетиш, риё, нифоқ ва шунга 

ўхшаган жирканч ишларнинг ҳаром эканлигига далолат қилгач, бу ишларнинг 

ҳудуд ва чегараларини билиб олиб, барчасидан четланиш ва узоқлашиш лозим. 

Бунинг ҳақиқатини эса фақатгина тасаввуф илми баён қилиб беради. [4, 64] 

Демак хулоса қилиб айтадиган бўлсак, юқорида келтирилган оят ва ҳадис-

шарифлардан шу билинадики тасаввуф мусулмонлар учун алоҳида аҳамиятга 

эга бўлган, муҳум йўналишлардан бири эканлиги келиб чиқади”86. 

Фойдаланилган адабиётлар 

1. Абдулазиз Мансур. Қуръони карим маънолар таржима ва тафсири 

-Тошкент. 2009. 546 б.   

2.  Муҳаммад ибн Исмоил Бухорий. Саҳиҳул бухорий. Байрут: 

"Муассатур рисолатун ноширун". 2019. 1904 б. 

3. Муслим ибн Ҳажжож ан-Найсабурий. Саҳиҳи муслим. Риёз: 

"Байтул афкоруд давлийя". 1998. 1473 б. 

4. Алоуддин Обидин. Алҳидоятул Алоийя. Дамашқ: “Доруссалом”. 

2003. 

5. Шоҳ Валиюллоҳ Деҳлавий. Ҳужжатуллоҳил болиға. Карачи: 

“Дорут танвир”. 1998.  

6. Муҳаммад Ибн Исъҳоқ Ал- Бухорий Ал-Калабозий. Ат-тарруф 

лимазҳаби аҳли тасаввуф. Қоҳира: “Туросул араб”. 2000. 

 
86Алоуддин Обидин. Алҳидоятул Алоийя.Дамашқ : Доруссалом. - 2003.- Б. 64. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

204 

NAQSHBANDIYA TARIQATI RIVOJIDA BUXORO 

MUTASAVVIFLARINING O‘RNI 

R.Z.Rajabova 

Buxoro davlat universiteti Islom tarixi va manbashunosligi,  

falsafa kafedrasi o‘qituvchisi  

Tel: 914107882 

 

Annotatsiya: Tasavvuf ta’limoti Buxoro madaniyati va adabiyoti ilmi ta’sirida 

taraqqiy etgan va yangi xalq g‘oyalarining shakllanishiga turtki bo‘lgan. Shunga 

ko‘ra, Buxoroning islom madaniyatida tasavvufning tutgan o‘rni beqiyosdir. Buxoro 

zaminidan еtishib chiqqan va butun islom olamida katta obro‘ qozongan ilk tasavvuf 

nazariyotchilarini ko‘plab uchratish mumkin.   

Kalit so‘zlar: Tasavvuf, mutasavvif, madaniyat, Naqshbandiya, Buxoro, 

tariqat, hadis, Dahbed, shayx, pir, murid, murshid. 

 

 Naqshbandiya tariqatining bir tarmog‘i sifatida shakllangan, oldingi 

tariqatlardan bevosita hayotga yaqinligi bilan ajralib turgan “naqshbandiya-

mujaddidiya” tariqati mang‘itlar davrida  Buxoro hamda uning atroflarida 

rivojlangan va keng tarqalgan. Naqshbandiya-mujaddidiya tariqati tasavvufdagi 

ilgari amalda bo‘lgan qattiq qoidalarni bir qadar yumshatadi, mo‘tadillashtiradi, 

kundalik turmushga moslashtiradi. Bu esa naqshbandiya-mujaddidiyaning keng 

aholi qatlamlari ichiga kirib borishini ta’minlaydi, O‘rta Osiyo, O‘rta va Yaqin Sharq 

xalqlarining ijtimoiy-siyosiy, ma’naviy-madaniy hayotida muhim o‘rin egallaydi.  

Naqshbandiya va Naqshbandiya-mujaddidiya tariqatlarining rivojida ko‘plab 

shayxlar va so‘fiylarning faoliyati diqqatga sazovordir. Ulardan biri tasavvuf ilmida 

mashhurlikka erishgan buyuk avliyo, shariat va tariqat ilmlarida o‘z davrining 

allomasi – peshqami bo‘lgan Eshoni Imlo (1686-1749) bo‘lib, to‘liq ismlari Hazrat 

Oxund Mullo Muhammad bo‘lgan. Nosiriddin To‘ra qalamiga mansub “Tuhfat uz-

zoirin” asarida yozilishicha, bu zot to‘rt tariqatning piri hisoblangan. Bular: 

kubroviya, naqshbandiya, ishqiya va jahriya tariqatlaridir. Shu bois “Jome-us-suluk” 

(Suluklar majmuasi) deb nom olgan. Uning asli ismi Hazrat Oxund Mullo 

Muhammad bo‘lib, “Imlo” taxallusi bilan g‘azallar bitganligi bois Eshoni Imlo 

nomini olgan87. Eshoni Imloning nasablari xususida ba’zi manbalarda ota tomondan 

hazrati Aliga (r.a.) va hazrat Abu Bakr Siddiqqa bog‘lanishi haqida ma’lumotlar 

keltirilgan. Eshoni Imlo nomlari bilan bog‘liq qabriston bo‘lib, u kishining qabrlari 

 
87 Суюндик Мустафо Нуротоий. Туронзамин азиз авлиёлари ва уламолари тазкираси. – Т.: Сано-стандарт 

нашриёти, 2015. –Б. 185. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

205 

ham o‘sha еrda bo‘lgan. Lekin bu qabriston keyinchalik tekislanib, ustiga Ibn Sino 

nomidagi maktab qurilgan. 

 XVIII-XIX asrlarda naqshbandiya-mujaddidiya tariqati islom olamining 

ko‘pgina sohalarida o‘zining gullagan davrini boshdan kechirdi. Mang‘itlar davrida 

Dahbed88 va uning atrofida Maxdumi A’zam avlodiga mansub xojalar va mashhur 

valiy zotlar yashab o‘tgan bo‘lib, Dahbed kichik mavze’ligiga qaramay 

Naqshbandiya sulukining markazi bo‘lgan. Naqshbandiya silsilasidek ulug‘ bir 

sulukni orqama-ketin bir oiladan, ya’ni Maxdumi A’zam tabaqasidan chiqqan bir 

qancha vakillar boshqarishi ham tasavvuf tarixida uchramagan holdir. XV asrda 

Dahbedga ko‘chib kelgan Maxdumi A’zam keyinchalik uning shogirdlari  

naqshbandiya-mujaddidiya tariqatini rivojida o‘z hissasini qo‘shib kelgan. Maxdumi 

A’zam tabaqasi asrlar davomida tasavvuf ilmining rivojida nafaqat Buxoroda, balki 

xorij davlatlarda ham shuhrati ketgan shayxlardan bo‘lganlar.  

 Mang‘itlar davrida ham tasavvuf shayxlari va so‘fiylarning hurmati baland 

bo‘lib, ayniqsa Amir Shohmurod va Amir Haydar davrida tasavvuf ahli va tariqat 

peshvolariga katta imtiyozlar yaratib berilgan va amirlar ularning faoliyatini qo‘llab-

quvvatlab turgan. Mang‘itlar davrida faoliyat olib borgan Maxdumi A’zam silsilasi 

vakillaridan biri – valiylik bobida mashhur bo‘lgan Hazrati Sayyid Nurmuhammad 

bo‘lib, tasavvuf ahlining komil piri sifatida ommani to‘g‘ri yo‘lga boshlashda 

rahnamolik qilgan. Shayx Sayyid Nurmuhammadning shariat va tariqat ilmlarida 

peshvo ekanligi, sarf, nahv, mantiq, hadis va tafsir ilmlarining donishmandi 

bo‘lganligi manbalarda qayd etilgan89.  

 Dahbediy xojalar silsilasida alohida o‘rin tutgan zotlardan yana biri – Hazrati 

Musoxonxoja Dahbediy bo‘lib, diniy va dunyoviy olamda mo‘tabar sanalib, 

“Qutbul-mutaaxirini” (silsilaning oxirgi qutbul-aqtoblaridan) unvonini egallagan. 

XVIII asrning ikkinchi yarmida Naqshbandiya tariqatiga rahnamolik qilgan. Hazrati 

Musoxonxoja, taxminan, 1708/09 yillarda Dahbedda Muhammad Isoxoja ibn 

Muhammad Boboxoja ibn Muhammad  Roziqxoja ibn Muhammad Amin 

(Kalonxoja) ibn Hazrati Maxdumi A’zam xonadonida dunyoga kelgan. 

Musoxonxoja  otasi hamrohligida Hijoz  ziyorati  asnosida Hisorga ko‘chib, so‘ng 

Hindistonning Jahonobod shahriga tashrif buyurib, Mirzo Joni Jonon orqali ustozi 

Muhammad Obid Jahonobodiy bilan uchrashadi va unga qo‘l berib, shogird tushadi. 

1746 yilda Hazrati shayx Muhammad Obid vafot etgach90, uning o‘rniga 35 yoshlik 

 
88 Самарқанд шаҳрининг шимолий-ғарбий тарафида, Оқдарё ва Қорадарё оралиғидаги Миёнқол оролида 

жойлашган қадимий ва тарихий мавзеълардан бири. 
89 Суюндик Мустафо Нуротоий. Туронзамин азиз авлиёлари ва уламолари тазкираси. – Т.: Сано-стандарт 

нашриёти, 2015. –Б. 540. 
90 Kattaev K. Catalog of ancient and rare books inherited from Makhdumi Azam Dahbedi and his famous descendants. 

Colorful, photo-illustrated scientific album-edition. The first book. –T.: Tafakkur Bostoni, 2015. –Б. 85. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

206 

alloma Musoxonxoja Dahbediy naqshbandiya-mujaddidiya tariqati-sulukining 

rahbari bo‘ladi. Ko‘p o‘tmay naqshbandiya, qodiriya, suhravardiya va chishtiya kabi 

to‘rt  silsiladan  tuzilgan  bu  tariqatning  peshvosi  bo‘lgan  Musoxonxoja  

naqshbandiya silsilasini Hindistondan Dahbedga olib keladi. Abu  Tohirxoja  

“Samariya”  asarida:  “Samarqand  va  uning  atrofida  bo‘lgan buzg‘unchilik  va  

vayronagarchilik  vaqtida Hazrati  Musoxonxoja Hindiston  mamlakatiga ketib,  

unda Hazrati  Miyon  Muhammad  Obid  sohibga  murid  bo‘lib, Hazrati  Miyon 

ajdodlarining  “Alfi  soniy”  tariqatini  yangilab,  sharif  bobolari  silsilasini  davom 

ettirdi”, deb ta’kidlab o‘tilgan91. 

 Musoxonxoja o‘z davrining еtuk tasavvuf nazariyotchilaridan hisoblanib, 

shariatga oid asarlar yozgan. “Kasirul-favoid”, “Jomi jahonnomai”, “Aynul-

ma’oniy”, “Dorul-asror va sanadul-abror”, “Zubdatul haqoyiq va navodirul-maorif”, 

“Dar fazilati Payg‘ambar”, “Doril maknun”, “Muhzanul ta’rif” ana shular 

jumlasidandir92. X.Yuldashxodjaev tadqiqotida Musoxonxoja Dahbediy asarlari 

uslubi va qo‘yilgan masalalarni yoritilishiga ko‘ra tahlil qilinib, quyidagi 

masalalarga asosiy e’tibor qaratilganligi aniqlangan: 

 1. Xojagon-naqshbandiya-mujaddidiya silsilasi tarixini yoritish; 

 2. Tasavvufiy istilohlar sharhi; 

 3. Tavhid va zikr masalasi; 

 4. Pir-murid va shayx-murid munosabatlariga doir masalalar; 

 5. Muridlar (tolibi suluklar) uchun yozilgan qo‘llanmalar. 

 Musoxon Dahbediy naqshbandiya-mujaddidiya sulukining nazariy rivojiga 

katta hissa qo‘shib, naqshbandiya tariqatini e’tiqod va amaliyot borasidagi turli 

xurofotlardan tozalab, asarlarida tariqat ta’limotini Qur’on va sunna asosida qayta 

ishlab chiqdi. Naqshbandiya tariqatining keng tarqalib rivoj topishida Musoxon 

Dahbediyning o‘rni beqiyosdir.  Musoxonxoja to‘g‘risida ham ko‘plab asarlar 

mavjud. Urgutlik adib va tarixnavis Jumaquli Urgutiyning “Manoqibi hazrati Muso” 

asari ma’lumotga boyligi bilan qimmatlidir. Qutbul-aqtob Hazrati Muhammad 

Musoxonxoja Dahbediy Naqshbandiya tariqatiga 18 yil rahnamolik qilib, 1776 yilda 

vafot etgan93.   

 Musoxonxojaning xalifalaridan biri bo‘lgan Xalifa Muhammad Siddiq ham 

tasavvuf pirlaridan bo‘lib, uzoq yillar Hindiston va Pokistonda tariqat ilmini 

o‘rganadi va o‘rgatadi. 1746 yilda piri Hazrati Shayx Muhammad Obid vafot etgach, 

tariqat rahbarligi Muhammad Siddiq zimmasiga o‘tadi. O‘sha mamlakatlarda 12 yil 

 
91 Абу Тоҳирхожа Самарқандий. Самария. –Т.: Янги аср авлоди, 2009. –Б. 149. 
92 Суюндик Мустафо Нуротоий. Туронзамин азиз авлиёлари ва уламолари тазкираси. – Т.: Сано-стандарт 

нашриёти, 2015. –Б. 543. 
93 Суюндик Мустафо Нуротоий. Туронзамин азиз авлиёлари ва уламолари тазкираси. – Т.: Сано-стандарт 

нашриёти, 2015. –Б. 543. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

207 

faoliyat yuritib, yana Naqshbandiya tariqati markazini Dahbedga ko‘chiradi. 

Yuqoridagi fikrlarni tasavvufshunos olim K.Kattaev ham tasdiqlaydi: 

“Musoxonxoja Dahbediy Hindistondan xalifa va xodimlari bilan qaytadilar. Ul 

kishining tarbiyatini olib, xizmatlarini qilgan Xalifa Muhammad Siddiq, Xalifa 

Xudoyor, Xalifa Mahmud, Xalifa Abdulqayum va Xalifa Hoji Muhammad Yusuf 

hamda mulozimlari Miraj Sohib hamkorligida Dahbedga keladilar. Shu bilan 

Naqshbandiya silsilasining markazi yana Dahbedga qaytib keladi. Hazrati 

Musoxonxojaning ushbu izdoshlari irshod huquqini olib, xalqni to‘g‘ri, hidoyat 

yo‘liga boshqarganlar”94. 

 Musoxonxojaning xalifalaridan yana biri Muhammad Amin bo‘lib, u asli 

bog‘ibalandlik bo‘lsada, “Dahbediy” nisbasini olgan. U 1152/1739 yilda tavallud 

topib, 1229/1814 yilda vafot etgan. Amir Haydarning piri bo‘lgani uchun “Eshoni 

piri dastgir” (Qo‘l oluvchi pir) laqabini olgan.  Yoshligida Hindistonga  borib,  

Musoxonxojaga  murid  tushadi  va  ul  zot  bilan Dahbedga qaytadi. Manbalarda 

keltirilishicha, Amir Haydar unga qo‘l berib, murid tushgach, pirini Buxoroga taklif 

etadi. Eshoni Piri Dastgir Buxoroga ko‘chishdan oldin faoliyat doirasini ikkiga 

bo‘ladi: ya’ni Dahbed xonaqohi ishini Abdurahmon Maxdum ibn Muhammad 

Siddiq bilan Mallaxoja Dahbediylarga, viloyat tariqati rahbarligini esa Muhammad 

Husaynga topshirib ketadi. Vafot etgach, Dahbed xonaqohiga dafn etiladi. 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati. 

1. Суюндик Мустафо Нуротоий. Туронзамин азиз авлиёлари ва уламолари 

тазкираси. – Т.: Сано-стандарт нашриёти, 2015. –Б. 185. 

2. Kattaev K. Catalog of ancient and rare books inherited from Makhdumi Azam 

Dahbedi and his famous descendants. Colorful, photo-illustrated scientific 

album-edition. The first book. –T.: Tafakkur Bostoni, 2015. –Б. 85. 

3. Абу Тоҳирхожа Самарқандий. Самария. –Т.: Янги аср авлоди, 2009. –Б. 

149. 

4. К.Каттаев. Махдуми Аъзам ва Даҳбед. Самарқанд: Сўғдиёна. 1994. –Б. 

60. 

 

 

 

 
94 К.Каттаев. Махдуми Аъзам ва Даҳбед. Самарқанд: Сўғдиёна. 1994. –Б. 60. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

208 

ГЛОБАЛЛАШУВ ДАВРИДА ДИНИЙ ЭКСТРЕМИЗМГА ҚАРШИ 

КУРАШНИНГ ТАСАВВУФИЙ ЁНДАШУВЛАРИ 

Бердиева Нилуфар Ахатовна 

Хожа Бухорий ўрта махсус ислом таълим муассасаси 

Ўқув-услубий бўлим бошлиғи, магистр 

Тел: +998(97)950-61-14 

 

Аннотaция. Мазкур мақолада глобаллашув даврида диний экстремизмга 

қарши курашишда тасаввуфий ёндашувларнинг ўрни ва аҳамияти таҳлил 

қилинади. Муаллиф суфийлик таълимотининг ички маънавий тарбия, меҳр-

оқибат, толерантлик ва нафсни тарбиялаш каби тамойиллари орқали 

экстремистик қарашларга қарши туриш имкониятларини ёритади. Шунингдек, 

суфийликнинг инсонпарварлик, маданий ва ижтимоий бирликни 

мустаҳкамлашдаги ролига баҳо берилади. Мақолада суфий ёндашувларнинг 

афзалликлари ва чекловлари, шунингдек, уларнинг Ўзбекистон ва Марказий 

Осиё шароитидаги амалий аҳамияти ҳам кўрсатилган. 

Калит сўзлар: глобаллашув, диний экстремизм, тасаввуф, суфийлик, 

маънавият, толерантлик, нафс тарбияси, диний бағрикенглик. 

Глобаллашув жараёни инсоният ҳаётининг барча соҳаларига, жумладан, 

дин ва маънавият соҳасига ҳам чуқур таъсир кўрсатмоқда. Ахборот 

оқимларининг тезлашиши, интернет ва ижтимоий тармоқлар орқали ғоя ва 

мафкураларнинг эркин тарқалиши натижасида диний қарашларда ҳам турли 

тенденциялар шаклланмоқда. Афсуски, глобал жараёнлар доирасида диний 

экстремизм ва радикализм каби хавфли иллатлар ҳам кенг ёйилмоқда. Бу эса 

жамиятда тинчлик ва барқарорликни таъминлаш йўлида янги маънавий-

тарбиявий ёндашувларни талаб этади. 

Шу нуқтаи назардан, ислом динининг инсонпарвар, бағрикенг ва 

маънавий юксалишга чорловчи жиҳатларини ёритиб берувчи тасаввуф 

таълимоти бугунги кунда долзарб аҳамият касб этмоқда. Тасаввуф инсон 

қалбини поклаш, нафсни тарбия қилиш, муҳаббат ва инсонийликни тарғиб 

этиш орқали жамиятда экстремистик кайфиятларга қарши маънавий 

иммунитет яратади. 

Мазкур мақоланинг мақсади — глобаллашув даврида диний 

экстремизмга қарши курашишда тасаввуфий ёндашувларнинг илмий-амалий 

аҳамиятини очиб бериш, уларнинг ижтимоий-ахлоқий асосларини таҳлил 

қилиш ва бугунги замон талабларига мос тавсиялар ишлаб чиқишдан иборат. 

Тадқиқот объекти — диний экстремизм ва унга қарши маънавий-

ахлоқий кураш усуллари. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

209 

Тадқиқот предмети — суфийлик таълимотининг экстремизмга қарши 

курашдаги маънавий ва педагогик имкониятлари ҳисобланади. Таcаввуфий 

ёндашув — таъриф ва асосий хусусиятлар 

Тасаввуф, суфийлик Исломнинг суннийлик йўналишида VIII-IX 

асрларда мустақил таълимот сифатида шаклланган йўналиш ҳисобланади. 

Тасаввуфнинг шаклланишига туртки бўлган зоҳидлик, таркидунёлик ғоялари 

исломнинг илк давридан вужудга келган. Айрим мутахассислар VII аср 

иккинчи ярмида яшаб ўтган саҳобалар Абу Зарр ал-Ғифорий, Ҳузайфа ибн ал-

Ямон, Салмон ал-Форсий, Ҳасан ал-Басрийни дастлабки тасаввуф 

намояндалари ҳисоблайдилар. Дастлабки суфийлар ҳадис тўпловчилар, 

дарвишлар, қорилар, тақводор ҳунарманд ва савдогарлар бўлган. 

IX-ХII аср ўрталарига келиб Хуросондаги суфийлар тўпланадиган жой – 

қаландархоналарда “устоз (шайх, муршид, пир) – шогирд (мурид)” институти 

шакллана бошлаган. Тасаввуф таълимотига биноан, суфийлик инсоннинг 

қалбини ёмон иллатлардан тозалаш ва яхши хулқни сингдириш йўли саналиб, 

ушбу йўл тариқа – ҳақиқатни илоҳий англаш усули ҳисобланади [1, 197-198 б]. 

Тасаввуфга кўра, суфий руҳий камолотга тўртта босқични босиб ўтиш 

орқали эришади: шариат (Ислом таълимотига кўра амал қилиш), тариқат 

(муриднинг ўз шайхига итоатда бўлиб, руҳий тарбияланиши), маърифат 

(Аллоҳни юрак билан англаш), ҳақиқат (ҳақиқатга тўла етишиш) [2, 199 б]. 

Шайх Нажмиддин Кубро бу босқичларга қисқа таъриф бериб: “...бежиз 

эмаски, орифлар: «Шариат бир дарахтдур, тариқат – унинг шохлари, маърифат 

– япроқлари, ҳақиқат – мевалари. Дарахт бўлмаса новда ҳам, япроқ ҳам, мева 

ҳам бўлмайди», дея таълим берганлар” деб айтган ва шариатнинг 

бирламчилигини таъкидлаган. Хожа Аҳмад Яссавий эса: 

Шариатсиз тариқатга кирганларни, 

Шайтон лаин имонини олар эмиш – дея шариат илмларини мукаммал 

эгалламаган киши тариқатга кириши мумкин эмаслигидан қатъий 

огоҳлантирган.  

Қадимдан Марказий Осиёда кенг тарқалган тариқатлар – кубровия, 

нақшбандия ва яссавия тариқатлари бўлиб келган. Баъзи жойларда Абдулқодир 

Жилоний асос солган қодирия тариқати ҳам тарқалган. Юртимизда кеенг 

тарқалган яссавия ва нақшбандия тариқатларининг вужудга келиши 

тасаввуфнинг йирик намояндаси, “шайхлар шайхи” деб улуғланувчи Шайх 

Юсуф Ҳамадоний (1048-1140) номи билан боғлиқдир [3, 37 б].   

Бугунги глобаллашув фазосида, яъни дин, маданият, технологиялар тез 

алмашадиган ўта-хавфли муҳитда, суфий ёндашувлар диний радикалликка 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

210 

қарши “мусбат” тўғрилик таклиф этади. Бу тўғрилик эса, ички поклик, 

инсонларга раҳм-шафқатлик ва бирликдир.  

Диний экстремизм ва унинг глобаллашув билан боғлиқ ўзига хос 

жиҳатлари мавжуд. Диний экстремизм — диний эътиқодни юзасидан қаттиқ, 

гибридлашган, зўравонлик ёки таҳдид орқали амалга ошириладиган ҳаракат 

ёки идеологиядир. Глобаллашув шароитида экстремизм кўп жиҳатдан томоша, 

интернет, ижтимоий тармоқ, халқаро алоқалар, мигрatsiя орқали тарқалмоқда, 

шу боис қандайдир ички ва ташқи муаммоларни келтириб чиқаради. Шу билан 

бирга, глобаллашув замирида маданий монотонлик ва “бир типли дин” талаби 

ҳам пайдо бўлиб, бу жамиятларда радикализмга қарши иммунитетни 

кучайтирмайди, аксинча, фардий, жамоатий, маданий ажралишларга олиб 

келиши мумкин. Ушбу шароитда диний экстремизмга қарши курашда фақат 

ҳуқуқий-ҳарбий чоралар билан чекланмаган ёндашувлар зарур — маънавий, 

ижтимоий, маданий ва таълимий чоралар ҳам муҳим. Динни тўғри тушуниш 

— фақат матнни ўқиш эмас, балки унинг руҳи, мақсади ва шароитини 

англашдир. Суфийлик, фиқҳ, калом ва тафсир каби исломий илмлар айнан шу 

мақсадда ривожланган яъни, динни чуқур, мувозанатли ва инсоний тарзда 

тушуниш учун. 

Суфий ёндашувлар орқали экстремизмга қарши курашнинг асосий 

стратегиялари: Суфийлик “жиход ал-нафс” (нафс билан жанг) ғоясини олға 

суриб, инсонларнинг аввал ўзини назорат қилиш, нафсни тарбиялаш орқали 

экстремизмга чидамлиликка эришишини таъкидлайди; Суфий муассиса ва 

тариқатларда инсонларга нисбатан меҳрли, толерантликка асосланган 

муносабат тарғибот қилинмоқда — бу экстремизмдаги “боғланувчи 

душманлик”, “ўзгаларни айблаш” ва “қаттиқлик” механизмларига қарши 

туришга хизмат қилади [4. интернет саҳифаларидан]. Масалан, Мароккода 

давлат суфийликни халқ билан муносабатларда, маданиятда, таълимда жорий 

этишни экстремизмга қарши чора сифатида қўлламоқда; Суфий жамоатлар ўз 

тармоқлари орқали жамиятда руҳий, маънавий, таълимий дастурлар — 

экстремизмга осонликча берилиш эҳтимоли юқори бўлган ёшлар, жамоат 

аъзолари билан ишлашни ташкил этишмоқда [5. интернет саҳифаларидан]; 

Давлатлар суфийлик тарғиботига қўл қўймоқда, суфий раҳбарлик терапиялари, 

таълим дастурлари, бошқа диний экстремизмга қарши юритилаётган 

чораларга қўшиб борилмоқда.  

Суфий ёндашувларнинг мавжуд имкониятлари қуйидагилардан иборат: 

1. Суфийлик экстремизмга қарши идеологик тажрибаларга рақобатчи 

нарса бўлиши мумкин: қаттиқ, манихеистик қарашлар ўрнига меҳр, раҳм-

шуурлик, баробарлик ва инсониятпарварликни илгари суриш. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

211 

2. Суфий тариқатларнинг жамоатчилик даражасидаги таъсири борлиги 

— жойларда фаолият юритиши, ёшлар билан ишлаши, маданият орқали 

маърифатни кенглаштира олиши билан экстремизм тарқалишига қарши 

профилактика вазифасини бажаради.  

3. Глобаллашув шароитида мултимедиа ва ижтимоий тармоқлар орқали 

суфийликнинг “модерат диний” вариантини тарғиб қилиш имконияти.  

4. Суфийлик тарғиботи — маданий мерос ва миллий идентификatsiя 

билан бирлашган ҳолда, радикалликка қарши локал жамоаларда яхши қўл 

келади.  

Суфий ёндашувларнинг чекловлари ва муаммолари шундан иборатки: 

1. Суфийлик ҳам баъзи жойларда политизatsiя қилинаётган: давлатлар 

ёки ташқи манбалар суфийликни экстремизмга қарши сиёсий восита сифатида 

қўлламоқда, бу эса суфийликнинг мустақиллигига ва ҳақиқий руҳий 

мазмунига зиён келтириши мумкин [6. интернет саҳифаларидан].  

2. Суфийликни ямарий тармоқларда самарали жорий этишда тарихий ва 

маданий контекст жиҳатидан муаммолар бор — баъзи минтақада суфийлик 

анъаналари заифлашган ёки радикал амалиётларга қарши қаршилик 

куролмаган [7. интернет саҳифаларидан].  

3. Экстремизмга қарши курашда фақат суфийлик ёки маънавий 

стратегиялар етарли эмас — ижтимоий, иқтисодий, маданий омиллар ҳам 

катта аҳамиятга эга. Суфийлик уларнинг ўрнини тўлиқ босолмайди.  

4. Суфийликка қарши сиёсий ёки диний радикал гуруҳлар томонидан 

ҳужумлар бўлиб туради: масалан, суфий мазҳаблар, суфий диний марказлар 

экстремистлар томонидан маиший ва идеологик нишонга олинган.  

Ўзбекистон ва Марказий Осиё шароитида тасаввуфий ёндашувнинг 

имкониятлари Марказий Осиёда — шу жумладан Ўзбекистонда — суфийлик 

анъаналари (масалан, Баҳоуддин Нақшбанд таълимоти) тарихий тарзда 

шаклланган. Бу — диний таълим, маънавий тарбия ва жамоат цивилизatsiяси 

нуқтаи-назаридан муҳим база бўлиши мумкин. Глобаллашув шароитида 

ёшлар интернет гидроида экстремизмга осон кириб бораётган бир пайтда, 

суфийлик ички тарбия ва маънавий мустаҳкамликни ривожлантириш учун 

вариант бўлиши мумкин. Лекин Ўзбекистон ва минтақада суфийликнинг 

жамоатчилик ҳаётида, таълимда, жамоат институти сифатида жисмоний ва 

идеологик жиҳатдан ривожланиши керак — бу учун суфийликни замонавий 

таълим тизимига мувофиқлаштириш, ёшлар фаолиятини қўллаб-қувватлаш 

муҳим. 

Хулоса ўрнида шуни айтиш лозимки, диний экстремизмга қарши 

курашда тасаввуфий ёндашувлар — маънавий, идеологик ва жамоатчилик 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

212 

даражасида муҳим восита бўлиши мумкин. Суфийлик инсонни нафс билан 

жанг этишга, меҳр-севги асосида бошқа инсонлар билан муносабатларда 

бўлишга, толерантликка қарашга чақиради. Бу – экстрeмизмдаги қаттиқлик, 

бошқаларни эътиқод, маданият ёки миллат йўлида рад этиш каби 

йўналишларга қарши бир “ижобий” алтернативи саналади. 

Бироқ, суфийликка таяниш билан бирга, ижтимоий-иқтисодий 

муаммоларни ечиш, диний таълимни замонавий масалаларга жавоб берадиган 

тарзда қайта кўриб чиқиш, жамоатчилик билан самарали алоқа қилиш каби 

бир қатор чоралар ҳам амалга оширилиши шарт ҳисобланади. 

Фойдаланилган адабиётлар рўйхати 

1. (Ҳ. Ишматбеков, Ў. Ҳасанбоев, Ғ. Холбоев. Диний-маърифий 

суҳбатлар (тезислар тўплами) “Shamsuddinxon Boboxonov” nashriyot-matbaa 

ijodiy uyi, 2021. – Б. 197, 198.).  

2. (Ҳ. Ишматбеков, Ў. Ҳасанбоев, Ғ. Холбоев. Диний-маърифий 

суҳбатлар (тезислар тўплами) “Shamsuddinxon Boboxonov” nashriyot-matbaa 

ijodiy uyi, 2021. – Б. 199.).  

3. (Ж. Каримов. Жаҳолатга қарши маърифат (ўқув қўлланма) Ўзбекистон 

халқаро ислом академияси нашриёт-матбаа бирлашмаси Тошкент – 2021. – Б. 

37.). 

4. (M. Ahmad et al., “The Sufi order against religious radicalism in 

Indonesia”, HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 2021.). 

5. (A.M. Khan, “The Role of Sufism in Countering Extremism: A Diplomatic 

Perspective”, Al Khadim Research Journal of Islamic Culture and Civilization, Vol. 

VI, No. 1 (Jan–March 2025).  

6. (M. Bindaniji, “Sufism and Religious Moderation in Counter Radicalism”, 

Jurnal Islam Nusantara, Vol. 06 No. 01 (2022) : 103-114.).  

7. (H. Cherkili, “El regreso del sufismo al Magreb: la promoción del sufismo 

como estrategia contra el extremismo”, Laicidad y libertades núm. 23, 2023.).  

 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

213 

ILMIY MEROSNI TADQIQ QILISH, QO‘LYOZMALARNI SAQLASH VA 

YOSHLAR TARBIYASIDA FOYDALANISH. 

Asatullayev Farhod Ravshan o‘g‘li  

O‘zXIA magistranti, 

Ko‘kaldosh O‘MITM o‘quv-uslubiy bo‘lim boshlig‘i 

Toshkent, tel: +99891136 44 31 

 

Annotatsiya. Ushbu maqolada O‘zbekistonning boy ilmiy-ma’naviy merosi, 

xususan, Mulla Ali al-Qori hazratlarining “Anvarul Qur’on va asrorul Furqon” 

nomli tafsir asarini tadqiq etish, uning aqidaviy va tasavvufiy jihatlarini yoritish 

masalalari tahlil qilinadi. Mulla Ali al-Qorining Alloh taoloning sifatlari, “istivo”, 

“nur”, “yad” kabi oyatlarga bergan ta’vili, moturidiya aqidasiga muvofiqligi va 

hanafiylik mezonlariga tayangan holda keltirgan dalillarini ilmiy asosda sharhlanadi. 

Alloma qarashlarining bugungi globallashuv zamonida diniy ekstremizm, 

aqidaparastlik va mutaassiblik muammolarini hal etishdagi ahamiyati ko‘rsatilib, 

ularning yoshlar tarbiyasida ma’naviy-ma’rifiy manba sifatida qo‘llanish 

imkoniyatlari yoritiladi. Shuningdek, Mulla Ali al-Qorining asari naqliy tafsirlar 

orasida aqida va tasavvufni uyg‘unlashtirgan yirik manba sifatida baholanadi. 

Maqola natijasida ilmiy merosni chuqur o‘rganish, qo‘lyozmalarni saqlash va 

ularni bugungi ijtimoiy-ma’naviy hayotga tatbiq etish zarurligini asoslanadi. 

Tadqiqot natijalari diniy tafakkur tarixini o‘rganishda, aqidaviy yondashuvlarni 

tahlil qilishda hamda yoshlar ongida sog‘lom e’tiqod va diniy bag‘rikenglikni 

shakllantirishda amaliy ahamiyat kasb etadi. 

Kalit so‘zlar. Ilmiy meros, Mulla Ali al-Qori, “Anvarul Qur’on va asrorul Furqon” 

asari, aqida, tasavvuf, hanafiylik, moturidiya, qo‘lyozma, e’tiqod, ma’naviyat. 

 

Yurtimiz boy ma’naviy-ma’rifiy merosga ega ekani va bu yurtning buyuk 

farzandlari yozib qoldirgan asarlar naqadar qiymatli ekani hech bir ilm ahliga sir 

emas. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoyev ta’kidlaganidek: 

“Hozirgi kunda O‘zbekistonimizning kitob fondlarida 100 mingdan ziyod 

qo‘lyozma asarlar saqlanmoqda. Afsuski, bu nodir kitoblar hali to‘liq 

o‘rganilmagan, ular olimlar va o‘z o‘quvchilarini kutib turibdi. Ushbu noyob 

asarlarda bugungi davr o‘rtaga qo‘yayotgan juda ko‘p dolzarb muammolarga javob 

topish mumkin. Xususan, islom dinining asl insonparvarlik mohiyatini chuqur ochib 

beradigan, barcha odamlarni ezgulik, mehr-oqibat va hamjihatlik yo‘lida 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

214 

birlashishga da’vat etadigan teran ma’noli fikr va g‘oyalar bugun ham o‘z qimmati 

va ahamiyatini yo‘qotgan emas”95. 

Yurtimiz allomalarining qoldirgan boy ilmiy meroslarini o‘rganish va ularning 

mazmun mohiyatini keng ommaga tushuntirish va ular asosida saodatmand hayot 

kechirishga targ‘ibot va tashviqot qilish bugungi globallashuv zamonida yanada 

muhim ahamiyat kasb etgan. 

Olimlarning ilmiy meroslari bo‘yicha olib borilgan izlanishlar natijasi shuni 

ko‘rsatadiki, Mulla Ali al-Qori hazratlarining hayoti va ilmiy faoliyati borasida qator 

ishlar qilingan bo‘lsada, allomaning bir qancha asarlari borasida qilingan ishlar hali 

еtarli emas. Alloma muhaddis, tasavvufiy olim bo‘lishi bilan bir qatorda tafsir ilmida 

ko‘zga ko‘ringan shaxs bo‘lgani hammaga ham ma’lum emas. Shu nuqtai nazardan, 

muallif hazratlarining “Anvarul Qur’on va asrorul furqon”  nomi bilan tanilgan 

tafsirining bugungi kundagi mavjud diniy aqidaparastlik va mutaassiblik 

muammolarini hal etishdagi ahamiyatini ochib berish, undagi mutashobeh oyatlar 

va fiqhiy hukmlar moturudiyya aqidasi va Hanafiyya mazhabiga muvofiqligini 

dalillar bilan quvvatlash, asar tasavvuf ilmi jihatidan yuqori saviyada yozilganligini 

ifodalab berish lozimdir. 

Movarounnahrda omma musulmonlar asosan fiqhda hanafiy va aqidada 

moturidiya ta’limotiga e’tiqod qilgan bo‘lsalar ham, bu o‘lkada oz bo‘lsada, 

ash’ariylar ham mavjud bo‘lgan. Ushbu ikki aqidaviy ta’limot o‘rtasidagi farqlar 

e’tiqoddagi asliy masalalarda emas, balki far’iy masalalarda bo‘lgani ushbu asarda 

o‘z aksini topgan. Shu ma’noda ushbu asar turli adashgan firqalarning da’volariga 

raddiyalardan tashqari mazkur ikki aqidaviy ta’limot o‘rtasidagi farqli masalalarni 

yanada yaqindan o‘rganishga ma’rifiy asos bo‘la oladi. Shuningdek ushbu tafsir 

butun Islom olamidagi Qur’on to‘liq sharhlangan ilk asarlardan hisoblanadi. 

Qur’oni Karimda Alloh taoloning «Arshga istivo» qilgani bayon qilingan. 

Ushbu «istivo» haqida qanday e’tiqod qilish to‘g‘risida ahli sunnadagilar va boshqa 

toifalar orasida bir qancha bahslar qilingan. Ularning ba’zilarini alloma Mulla Ali 

al-Qori o‘zining asaridagi “Istivo” oyatlarida keltirib o‘tgan.  

حْمَنُ عَلَى الْعرَْشِ اسْتوََ    الرَّ

Ar-Rohman arshga «istivo»  qildi96.  

Alloma bu haqida shunday degan: 

Alloh taoloning mutlaq ehtiyojsiz Zot ekani muhkam oyatlar bilan sobit 

bo‘lgan. Shunga ko‘ra, mutashobih oyatlarda kelgan «istivo» lafzining 

«tenglashish», «joylashish» kabi ehtiyojmandlikka dalolat qiladigan zohiriy 

 
95 O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoevning Oliy Majlisga Murojaatnomasi // Xalq so‘zi gazetasi, 2017 yil 23 

dekabr. 
96  Toha surasi 5-oyat.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

215 

ma’nolaridan Alloh taolo pokdir, deb e’tiqod qilamiz. «Istivo»dan nima iroda 

qilinganini esa Alloh taoloning O‘ziga havola qilamiz va Qur’onda bayon 

qilinganidek arshga «istivo» qilganiga iymon keltiramiz. Bu haqida Molik ibn Anas 

rohmatullohi alayh shunday deganlar: “Istavo kayfiyati noma’lum, unga iymon 

keltirish farz va u haqida so‘rashlik bid’atdir”97.  

Alloh taolo makon va tarafdan xoli deb e’tiqod qilinadi. Bu masalada 

“mushabbiha”, “karromiya” firqalari ahli sunnaga zid qarashni aytishgan. Chunki 

agar U zot biror makonda bo‘ladigan bo‘lsa unda o‘sha makon azalda bo‘lgan bo‘lib 

qoladi. Agar keyinchalik makon olgan deyilsa, unda yo‘qdan bor bo‘lgan narsalarga 

mahal bo‘lib qolgan bo‘ladi.   

Mulla Ali al-Qori ushbu o‘rinda Ahli sunna val jamoaning barcha aqoid 

kitoblarida bahs qilingan muhim masalani bayon qilgan. Bu haqida moturidiya 

mazhabi olimlaridan bo‘lgan Shayx Jamoliddin G‘aznaviy “Usulud din” kitobida 

quyidagilarni yozgan: “Olamning yaratuvchisi biror tarafda emas. Uni olti taraf ihota 

qila olmaydi. Chunki olti taraf hodis bo‘lib, ularni U zot yaratgan. Agar U zot ularni 

yaratganidan so‘ng birortasiga xoslangan bo‘lsa, biror xoslovchi bilan xoslangan 

bo‘lib qoladi. Bunday deyish esa botil bo‘ladi”98. 

Mulla Ali al-Qori Alloh taolo nurni yaratuvchisi ekanligini Nur surasining 35-

oyatida bayon qilgan. Ya’ni Alloh taolo nur emas, balki nurning yaratuvchisidir99. 

Bu masalada mushabbiha firqasi ahli sunnaga zid qarashda bo‘lganlar.  

“Mushabbiha firqasi eng buzuq aqidadagi firqalardan bo‘lgan. Chunki ularning 

aqidasiga ko‘ra Yaratuvchiga jism nisbatini berish va Uni basharga o‘xshatish 

ma’nolari bo‘lgan” 100. 

Mushabbihalar “Alloh osmonlar va еrning nuridir” ma’nosidagi oyatning 

zohirini olib, U zotni nur deb atashgan. Ammo bu oyatni Ibn Abbos (r.a) osmonlarni 

va еrni munavvar qiluvchisi deb tafsir qilgan. Ba’zi ulamolar esa: U zot osmonlar va 

еrning  hidoyat qiluvchisi degan ma’noda tafsir qilishgan.  

Mulla Ali al-Qori keltirgan ushbu masalani Abu Mansur Moturidiyning 

“Ta’viylotu ahli sunna” tafsirida quyidagicha bayon qilingan: “Kalom ahli Alloh 

osmon va еrni nurafshon qilguvchisidir” deyishgan. Bu tafsirning to‘g‘ri ekaniga 

oyat davomida “masaluhu” (Uning misoli) demasdan, “Masalu nurihi” (nurining 

misoli) degani dalildir. Chunki agar oyatda aytilgan nurdan Alloh iroda qilingan 

 
97 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahqiqi. 4-jild. Dorul kutubil 

ilmiyya. –B. 560.  
98 Shayx Jamoliddin Ahmad G‘aznaviy hanafiy. Usulud din. Bayrut Lubnon: 1998.  – B. 69. 
99 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. 3-jild. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahqiqi. Dorul kutubil ilmiyya. –B. 

467. 
100 Abu Hafs Sirojiddin G‘aznaviy. Sharhu aqidati imom Tahoviy. Misr. Qohira. Doratul Karaz. 2009. .  – B. 164. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

216 

bo‘lganida “masalu nurihi” demasdan, “masaluhu” degan bo‘lar edi”. Shunga ko‘ra 

U zot nurdan nafsini iroda qilmagan”101.    

 Mulla Ali al-Qori Alloh taologa nisbatan “yad” sifatini ta’vildan saqlangan 

holda Fath surasi 11-oyatinining tafsiri mobaynida shunday deydi: “Alloh taoloning 

O‘zining muqaddas zoti va sifatlariga xos “yad”i bor deydi. Xususan “yad” sifatidan 

murod Allohning qudrati va quvvati deya ba’zi ulamolar ta’vilini zikr qiladi102. Bu 

haqida A’lo Buxoriy shunday deydi: “Alloh taologa nisbatan “yad”, “vajh” va “‘ayn” 

kabi sifatlarni arab tilida nisbat berish joiz, boshqa tilda nisbat berish joiz emas”103.  

Xulosa shuki mazkur qarashlarning barchasida asosiy maqsad ikkita:  

1.  Alloh taoloni yaratilgan narsalarga o‘xshatib qo‘yishdan saqlanish; 

2. Alloh taoloning sifatlaridan birortasini inkor qilib qo‘yishdan saqlanish”104.  

 Alloh taoloning azaliy sifatlari bor deb e’tiqod qilinadi. Karromiylar Alloh 

taoloning sifatlari bor ammo u sifatlari hodis deb e’tiqod qilganlar.  

“Mo‘taziliylar sifatlarni inkor qilganlar. Chunki ularni isbot qilish bandalarga 

o‘xshatish bo‘lib qoladi, deganlar”105. 

Mulla Ali al-Qori Alloh taoloning kalom sifatini tafsir qilishda oyati 

karimaning aqidaviy jihatiga emas, balki Muso alayhissalomga berilgan ne’matning 

ulug‘ligi haqida zikr qilgan. Ya’ni Niso surasining 164-oyati tafsirida shunday deydi: 

“Muso alayhissalom vahiyning eng yuqori martabasi ila xoslanganlar. Xuddiki, 

Ibrohim alayhissalom Allohning xolili-do‘sti bo‘lib xoslanganlari kabi. Lekin, 

Nabiyyimiz alayhissalomga esa barcha payg‘ambarlarga berilgan xislatlar misli 

berilgan edi”106.  

Kalom Alloh taoloning zotida bor bo‘lgan azaliy sifat hisoblanadi. “Chunki 

ishtiqoq qilingan ma’noni biror zotga nisbatan ishlatishda unda o‘sha ma’noning 

masdari bo‘lmasdan turib ishlatish to‘g‘ri bo‘lmaydi”107.  

Alloh taoloning kalomi harflar va ovozlar jinsidan emas. Chunki harflar va 

ovozlar araz narsalar hisoblanadi. “Ba’zi olimlar: Alloh taoloning kalomi azalda 

xabar bo‘lgan, amr, nahiylarning barchasi xabarga taalluqlidir deganlar. Bu qarash 

 
101 Imom Abu Mansur Moturidiy. Ta’viylotu ahli sunna. Bayrut Lubnon. Dorul kutubil ilmiya. Birinchi nashr. Majdiy Boslum 

tahqiqi. “Nur” surasi, 35 oyat tafsiri.  
102 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahqiqi. 4-jild. Dorul kutubil ilmiyya. –B. 

515.    
103 A’lo Buxoriy. Risola fil e’tiqod. Sa’id Abdullatif Fuda ta’liqi. – Quvayt: Dor uz-Ziyo. –B. 131. 
104 Abdulqodir Abdur Rahim. E’tiqod durdonlari. Toshkent. “Sharq” nashriyot-matbaa aksiyadorlik kompaniyasi bosh tahririyati. 

2016 – B. 156. 
105 Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 – B. 

62. 
106 Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. Naji Suvayd tahqiqi. 1-jild. Dorul kutubil ilmiyya. –B. 

485 
107 Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 – B. 

69. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

217 

quyidagicha rad qilingan: kalom ma’nolarining xilma-xilligi aniqdir, kalomning 

ba’zisi qolgan ba’zisini lozim tutishi ularning bir ekanini taqozo qilmaydi”108.  

Haq gap shuki, kalom bitta sifat bo‘lib, taalluq topishi e’tiboriga ko‘ra amr, 

nahiy va xabarga dalolat qiladi. Bu haqida Abu Shakur Muhammad ibn Solimiy 

Keshiy “At-Tamhid fi bayoni tavhid” asarida quyidagilarni aytgan: “Ahli sunna val 

jamoa aytadi: Alloh taoloning sifatlari takrorlanmaydi va sanalmaydi. Ya’ni Alloh 

taolo bitta fe’l bilan foil, bitta hayot bilan tirik, bitta eshitish bilan eshituvchidir. 

Eshitiladigan barcha narsalarni bitta eshitish bilan eshitadi, bitta kalom bilan 

mutakallim va boshqa sifatlari ham shularga o‘xshaydi”109. 

         Mulla Ali al-Qori yashagan davr Movarounnahrda Amir Temur, Misrda 

mamluklar sultonligi paytiga to‘g‘ri kelgan. Ikki tarafda ham ilmga katta yo‘l 

ochilib, homiylik qilingani sababli mazkur davrda ilm-fan gullab yashnagan. Mulla 

Ali al-Qori noto‘g‘ri e’tiqodiy qarashlarga qarshi qattiq kurashgan. Og‘zaki 

tushuntirishdan tashqari alohida asarlar yozib, ahli sunna val jamoaga zid e’tiqodiy 

qarashlarni ochib bergan. Hanafiy mazhabining haqiqiy himoyachisi bo‘lgan. Ushbu 

fikrlar asarda aqidaviy va fiqhiy oyatlarni yoritishdagi muallif uslublarida ham 

namoyon bo‘ladi. 

        Shuningdek, ilk Islom davridan tortib, muallif yashagan asrlar hamda bugungi 

kunda ham aqidaviy adashish sabablarining o‘zaro o‘xshash ekanligi ushbu asarda 

zohir bo‘ldi. Barcha davrlarda ham jaholat, oyat va hadislarni noto‘g‘ri talqin qilish 

hamda dinda chuqur ketish (g‘uluv) adashishlarning asosiy omillari bo‘lganligi o‘z 

tasdig‘ini topdi.   

Yuqoridagilar shuni tasdiqlaydiki, Mulla Ali al-Qori o‘z asarida keltirgan 

fikrlar va qarashlar, turli muammolarga bergan еchim va tavsiyalari har bir zamon 

va makon uchun muhim ahamiyat kasb etishi shubhasiz. Shu bois mazkur asarda 

ilgari surilgan ilg‘or g‘oyalar va olijanob fazilatlar, nafaqat o‘sha davrdagi balki, 

ayni kundagi g‘arazli maqsaddagi turli oqimlarga berilgan raddiyalar bilan xalqni 

yaqindan tanishtirish bugungi globallashuv zamonida dolzarb vazifalaridan biri 

bo‘lib qolmoqda. 

        Xulosa qilib shuni aytish mumkinki, Mulla Ali al-Qorining “Anvarul Qur’on 

va asrorul furqon” asari garchi tor doirada o‘rganilgan bo‘lsada uni yanada kengroq 

o‘rganish, lozim bo‘lsa o‘zbek tiliga tarjima qilish va ommaning e’tiboriga havola 

qilish foydadan holi bo‘lmaydi. Chunki bu asar avvalgi tafsirlardan farqli o‘laroq, 

ham aqidaviy ham tasavvufiy asar bo‘lgani bois unda aqida va tasavvufga doir 

muhim masalalar o‘ziga xos uslub bilan yoritib berilgan bo‘lib bu ayni kunimizda 

 
108 O‘sha asar. – B. 71. 
109 Abu Shakur Muhammad ibn Solimiy Keshiy. At-Tamhid fi bayoni tavhid. Tarjimon va izohlar muallifi Soatmurod Primov. 

Toshkent. Movarounnahr nashriyoti. 2014. – B. 100. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

218 

o‘z еchimini kutib turgan ba’zi muammolarni hal qilishda muhim o‘rin tutadi. 

Qolaversa, bu asar naqliy tafsirlardan bo‘lishi bilan bir qatorda qadimiy tafsirlardagi 

eng muhim ma’lumotlarni o‘zida jam etgan.  

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

1. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Shavkat Mirziyoevning Oliy 

Majlisga Murojaatnomasi // Xalq so‘zi gazetasi, 2017 yil 23 dekabr. 

2. Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. 

Naji Suvayd tahqiqi. 4-jild. Dorul kutubil ilmiyya. –B. 560. 

3. Shayx Jamoliddin Ahmad G‘aznaviy hanafiy. Usulud din. Bayrut 

Lubnon: 1998.  – B. 69. 

4. Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. 3-jild. Bayrut 

Lubnon. Naji Suvayd tahqiqi. Dorul kutubil ilmiyya. – B. 467. 

5. Abu Hafs Sirojiddin G‘aznaviy. Sharhu aqidati imom Tahoviy. Misr. 

Qohira. Doratul Karaz. 2009.  – B. 164. 

6. Imom Abu Mansur Moturidiy. Ta’viylotu ahli sunna. Bayrut Lubnon. 

Dorul kutubil ilmiya. Birinchi nashr. Majdiy Boslum tahqiqi.  

7. A’lo Buxoriy. Risola fil e’tiqod. Sa’id Abdullatif Fuda ta’liqi. – 

Quvayt: Dor uz-Ziyo. – B. 131. 

8. Abdulqodir Abdur Rahim. E’tiqod durdonlari. Toshkent. “Sharq” 

nashriyot-matbaa aksiyadorlik kompaniyasi bosh tahririyati. 2016 – B. 156. 

9. Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn 

Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 – B. 62. 

10. Mulla Ali al-Qori. Anvarul Qur’on va asrorul Furqon. Bayrut Lubnon. 

Naji Suvayd tahqiqi. 1-jild. Dorul kutubil ilmiyya. – B. 485 

11. Sa’duddin Taftazoniy. Sharhu aqoidin Nasafiya. Muhammad Yosir ibn 

Azizur Rahmon tahqiqi. Diyuzbariy Britaniya. 2016 – B. 69. 

12.  Abu Shakur Muhammad ibn Solimiy Keshiy. At-Tamhid fi bayoni 

tavhid. Tarjimon va izohlar muallifi Soatmurod Primov. Toshkent. Movarounnahr 

nashriyoti. 2014. – B. 100. 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

219 

ТAСAВВУФ ВA УНИНГ ИСЛОМ МАЪНАВИЯТИДАГИ ЎРНИ 

Шарапов Мамур  

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti, 

Mir Arab oliy madrasasi “Ilmiy tadqiqot 

 faoliyatini tashkil etish sektori” mudiri 

 

Аннотaция. Мазкур мақолада ислом дунёқараши ва маънавий тараққиётида 

тасаввуф таълимотининг тутган ўрни, тарихий шаклланиш ва ривожланиш 

жараёни, шундай-оқ, унинг асосий мақсадлари – инсонни руҳий ва ахлоқий 

жиҳатдан комиллик сари йўллаш масалалари ёритилган. Мақолада Ибн 

Халдун, Маъруф Кархий, Жунайд Бағдодий, Зуннун Мисрий каби машҳур 

сўфийларнинг тасаввуфга доир таърифлари таҳлил этилади. Шунингдек, 

мақолада тасаввуф тариқатларининг ислом маънавиятига қўшган ҳиссаси ва 

мустақиллик даврида Ўзбекистонда бу меросга бўлган эътибор масаласи 

қамраб олинади. 

Калит сўзлар: Тасаввуф, сўфийлик, зуҳд, тақво, комил инсон, шариат, тариқат, 

ҳақиқат, муршид, мурид, валий, нақшбандия, яссавия, кубровия, ислом 

маънавияти. 

Тасаввуф, сўфийлик — исломда инсонни руҳий ва ахлоқий жиҳатдан 

комиллик сари йўлловчи таълимот. Тасаввуф сўзининг ўзаги ва мазмуни 

ҳақида олимлар турли фикр ва тахминлар билдиришган. Улар ичида Ибн 

Халдуннинг фикри ҳақиқатга яқин деб эътироф этилган. У "Муқаддима" 

асарида тасаввуф "сувф" - "жун", "пўстин" сўзидан олинган бўлиши керак, зеро 

қадимдан таркидунё қилган зоҳидлар жундан тўқилган кийим ёки пўстин 

кийиб юришни одат қилганлар, бу билан улар башанг кийиниб юрувчи аҳли 

дунёлардан фарқли ҳаёт тарзини ўзларида намоён этганлар, дейди. Тасаввуф 

ва "сўфий" сўзлари 9-асрнинг бошларида яшаган Абу Ҳошим Сўфийдан 

бошлаб жорий этилган. Ундан олдинги даврларда бу атама ўрнида "зуҳд" 

("зоҳидлик", "таркидунёчилик"), "тақводорлик", "парҳезкорлик" каби сўзлар 

ишлатилган. Ибн Халдуннинг фикрига кўра, саҳобалар, тобеинлар ва улардан 

кейинги аср кишиларида ҳидоят, ибодат, тақво ва зоҳидлик каби ҳис туйғулар 

мужассам бўлган. Лекин ҳижратнинг 2 асри ва ундан кейинги даврга келиб, 

одамларнинг кўпчилигида мазкур хусусиятлар ўрнида дунёпарастлик, дин 

ишларига бепарволик, кибр ва риёкорлик каби салбий хусусиятлар пайдо бўла 

бошлагандан кейин обидлик ва зоҳидликни ихтиёр қилган бир гуруҳ кишилар 

тасаввуф ва сўфийлик номи билан ажралиб чиққанлар. Тасаввуф турлича 

талқин қилинган. Масалан, Маъруф Кархий (815 й.в.э.) фикрича, "тасаввуф — 

ҳақиқат сари интилиш, одамлардан тамагирлик қилмаслик ва фақирликни 

https://uz.wikipedia.org/wiki/Islom_dini
https://uz.wikipedia.org/wiki/Ta%CA%BClimot


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

220 

ихтиёр этишдир". Зуннун Мисрий (859 й.в.э.), "Сўфий бойлик истаб ўзини 

чарчатмас ва йўқотган бойлигига ачиниб, безовта бўлмас", деса, Жунайд 

Бағдодий (909 й.в.э.) "тасаввуф - қалбни соф тутмоқ, туғма заифлик ва нохуш 

ахлоқлардан фориғ бўлиб, ҳайвоний ва нафсоний туйғулар устидан ғалаба 

қилмоқ", деб таъриф берган. Яна у "тасаввуф бир уй бўлса, шариат унга 

кирадиган эшикдир", деган. Сўфи Оллоёр бу таърифни қувватлаб: 

Шариатсиз киши учса ҳавоға,  

Кўнгил берма анингдек худнамоға, деб ёзади.110  

Мисрлик олим Иброҳим Басюний "Исломда тасаввуфнинг пайдо бўлиши" 

китобида ҳижрий 3 ва 4-асрларда яшаб ўтган олимларнинг тасаввуф ҳақидаги 

40 та таърифини келтиради. Хулоса қилиб айтиш мумкинки, тасаввуф ислом 

шариати талабларини ҳам ихлос билан бажарган ғолда зухд, тақво, камтарлик 

каби олижаноб фазилатларни ўзида мужассам этиб, нафсни поклаш йўли 

билан комил инсон даражасига эришишга ҳаракат қилишдан ибора тасаввуф 

тасаввуфнинг ўзига хос истилоҳи мавжуд. Масалан, тасаввуф илмидан сабоқ 

берувчи шахс - шайх, муршид, пир, эшон, хожа, мавло, мавлоно, махдум каби 

унвонлар билан танилган. Тасаввуфдан сабоқ олувчи шахс - мурид, солик, аҳли 

дил, ахли ҳол, мутасаввиф каби номлар билан аталган. Тасаввуф бўйича олий 

мақомларга эришган соҳибкаромат пирлар - валий, авлиё, қутб, ақтоб, автод, 

чилтон, абдол, аброр, аҳрор, нужабо, нуқабо, сиддиқ, ғавс ва ҳ.к. дейилган. 

Тасаввуф аҳли баъзан ошиқ, фақир, ҳақир, дарвеш, қаландар, зоҳид, ориф, 

девона, аҳли муҳаббат, аҳли сулук, рижолул ғайб, савдойи, гадо каби атамалар 

билан ҳам ифода этилган. 111 

Тасаввуф истилоҳи асосида ижод этган шоирлар мажоз услубини 

танлаганлар. Шунинг учун ҳақиқат, мажоз, ташбеҳ, истиора каби мантиқий 

қоидалардан бохабар бўлмаган китобхон Навоий, Фузулий, Атойи, Умар 

Хайём каби мумтоз адабиёт намояндаларининг шеърларини тўла англаши 

қийин кечади. Тасаввуф тарихида кўпгина олимлар тасаввуфга доир сўзлар 

изоҳига бағишланган луғат ва қомусларни ёзиб қолдирганлар. Улардан 

айримлари Ўзбекистон ФА Шарқшунослик институтити қўлёзмалар фондида 

сақланмоқда. Тасаввуф тариқатларининг инсоният маънавиятини 

юксалтиришга қўшиб келаётган беназир ҳиссаси бутун дунё халқи томонидан 

эътироф этилсада, баъзан ислом оламида тасаввуфга салбий назар билан 

қараш, унинг тариқатлари, машойихлари ва кароматларини инкор этиш кўзга 

ташланади. Бурҳониддин Биқоий (1406-1480)нинг "Тасаввуф инқирози", 

 
110 Саботул ожизин. Сўфи Оллоёр. 
111  Нажмиддин Комилов. Тасаввуф (1-китоб), Тошкент, 1999. 

https://uz.wikipedia.org/wiki/Misr
https://uz.wikipedia.org/wiki/Navoiy


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

221 

Абдураҳмон Димашқиянинг "Нақшбандия тахлили" китоби ва бошқа 

китобларда тасаввуфнинг барча тариқатлари ва уларга доир асарлар ҳамда 

машойихлар қаттиқ танқид қилинган. Азиз авлиёларнинг мақбара ва 

мозорларини зиёрат қилиш ширк деб саналган. Ваҳоланки, уларнинг бу 

даъволари шаръан асоссиздир.112 

Ислом ҳуқуқшунослигида, яъни шаръий кўрсатмаларни амалга татбиқ 

етишда 4 та фиқхий мазҳаб бўлганидек, Тасаввуфда ҳам бир неча тариқатлар 

шаклланган. Машҳурлари - тайфурия, жунайдия, ҳакимия, қодирия, 

яссавийлик, маломатийлар, рифоия, кубровийлик, суҳравардийлик, чиштия, 

акбария, шозилия, бектошия, мавлавия, нақшбандия, санусия 

тариқатларидир113. 

Мустақиллик йиллари мамлакатимизда тасаввуф тариқатларини ўрганиш, 

унга доир асарларни таржима қилиш, атокди машойихларнинг мақбараларини 

қайта қуриш ва таъмирлашга аҳамият берилмоқда. Ҳаким Термизий, 

Нажмиддин Кубро, Абдухолиқ Ғиждувоний, Хожа Аҳмад Яссавий, Баҳоуддин 

Нақшбанд, Хожа Аҳрор Валий, Шайх Зайниддин, Занги ота, Шайх Хованди 

Тоҳур ва бошқа кўплаб тасаввуф тариқатларига мансуб пири комилларнинг 

ҳаёт ва ижодларини чуқур ўрганиш, қолдирган асарларидан халқимизни 

баҳраманд этиш борасида муайян ишлар қилинди. 

ФОЙДАЛАНИЛГАН АДАБИЁТЛАР РЎЙХАТИ 

1. Абдулкарим са-Саъмоний. Насабнома. (Ал-Ансоб). Бухоро, 1999 йил. 

2. Абдулхолиқ Ғиждувоний. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. 

3. Абдураҳмон Жомий. Нафаҳотул унс мин ҳазаротил қудс. Маҳмуд 

Обидий нашри, Теҳрон, 1375. 

4. Абу Нуайм ал-Исфаҳоний. Ҳилят ул-авлиё. (Аллоҳ дўстлари). Истанбул, 

1996. 

5. Абул Муҳсин Муҳаммад Бокир ибн Муҳаммад Али. Баҳоуддин 

Балогардон. М. Ҳасаний таржимаси. Тошкент, 1993. 

 

 

 

 
112  Тасаввуф ва инсон. А.Жузжоний. Тошкент, 2001. 
113 Тасаввуф сабоқлари. Иброҳим Ҳаққулов. Бухоро, 2000. 

https://uz.wikipedia.org/wiki/Kubroviylik
https://uz.wikipedia.org/wiki/Naqshbandiya


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

222 

IMOM FAXRIDDIN AR-ROZIYNING TAFSIR KITOBIDIA DIN VA 

ILMINING UYG‘UNLIGI 

Saidov Shaxboz 

Buxoro davlat universiteti tayanch doktoranti,  

Mir Arab oliy madrasasi o’qituvchisi 

shaxbozsdv@gmail.com 

 

Annotatsiya: Mazkur maqolada buyuk mutafakkir va mufassir Imom Faxriddin ar-

Roziyning Qur’on tafsiriga bo‘lgan yondashuvi tahlil qilinadi. Unda tafsir ilmini 

faqat diniy ilmlar bilan chegaralab qo‘ymasdan, koinot, tabiat va aql ilmlarini ham 

Qur’on asosida sharhlashga intilgan usulning o‘ziga xos jihatlari yoritiladi. Maqola 

ilm va e’tiqod uyg‘unligining ar-Roziy tafakkuridagi o‘rni va ahamiyatini ochib 

beradi. 

 Kalit so‘zlar: Imom Faxriddin ar-Roziy, at- Tafsir al-Kabir, Qur’on tafsiri, ilm va 

din uyg‘unligi, aql va vahiy, islom falsafasi, ilohiy tafakkur, tafsir metodologiyasi, 

ilmiy tafsir, e’tiqod va ilm, koinot va Qur’on, musulmon tafakkuri, diniy-falsafiy 

meros 

Insoniyat tarixida din va ilm o‘rtasidagi munosabat doimo falsafiy va 

ijtimoiy tafakkurning markaziy masalalaridan biri bo‘lib kelgan. Islom 

sivilizatsiyasida bu munosabat ayniqsa muhim o‘rin tutadi, chunki Qur’on insonni 

tafakkur qilishga, ilm izlashga va borliq ustida fikr yuritishga da’vat etadi. Shu bois 

musulmon olimlari diniy matnlarni sharhlash jarayonida aqliy, mantiqiy va tabiiy 

fanlarga tayanib, ilohiy matnning mazmunini yanada chuqurroq anglashga harakat 

qilganlar. Ana shunday buyuk allomalardan biri — Imom Faxriddin ar-Roziy (544–

606 h.) bo‘lib, u tafsir, kalom, falsafa va tabiiy fanlar sohasida chuqur bilimga ega 

olim sifatida tanilgan. 

Faxriddin ar-Roziy o‘zining mashhur “at-Tafsīr al-Kabīr” (“Buyuk tafsir”) 

asarida Qur’onni faqat diniy yo‘nalishda emas, balki ilmiy-falsafiy nuqtai nazardan 

ham tahlil qilgan. U Qur’onni barcha ilmlar manbai deb bilgan va har bir oyatda 

inson tafakkurini rag‘batlantiruvchi, ilmga undovchi ma’nolar mavjudligini 

ta’kidlagan. Ar-Roziy tafsir uslubida mantiqiy dalillar, falsafiy tahlil, tabiat 

hodisalariga oid kuzatuvlar va ilmiy tushunchalar keng o‘rin olgan. 

Mazkur tadqiqotning dolzarbligi shundaki, bugungi globallashuv va ilmiy 

tafakkur davrida din va fan o‘rtasidagi uyg‘unlik masalasi yanada muhim ahamiyat 

kasb etmoqda. Faxriddin ar-Roziyning tafsir merosi bu borada ibratli manba bo‘lib, 

u islom tafakkurining ilmiy va aqliy asoslarini mustahkamlashga xizmat qiladi. 

Ushbu maqolada Imom ar-Roziyning tafsirida ilm va din uyg‘unligi masalasi, uning 

mailto:shaxbozsdv@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

223 

ilmiy-metodologik yondashuvi hamda Qur’onni tafsir qilishdagi o‘ziga xos uslubi 

tahlil etiladi. 

Imom Faxriddin ar-Roziy islom tafsirchilik tarixining eng buyuk 

namoyandalaridan biridir. U o‘z davrida nafaqat mufassir, balki faylasuf, mutakallim 

va tabiatshunos sifatida ham tanilgan. Ar-Roziyning mashhur asari — “التفساير الكبير” 

(“Buyuk tafsir”) nafaqat diniy tafsir, balki turli fanlar bilan bog‘langan ensiklopedik 

asar hisoblanadi. Ar-Roziyning fikricha, Qur’on barcha ilmlar manbai bo‘lib, u 

Qur’onni inson bilimining har bir yo‘nalishiga — shariatdan tortib fizika va 

falakiyotgacha — ilhom beruvchi manba sifatida talqin qilgan. 

Imom ar-Roziy tafsirida ilmiy tafakkur alohida o‘rin tutadi. U tabiat 

hodisalarini Qur’on oyatlari bilan uyg‘un holda tahlil qilib, koinotdagi tartib va 

qonuniyatlarni Allohning qudratiga dalil sifatida keltiradi. Roziy:“Kim Qur’onni 

tafakkur bilan o‘qisa, osmon va yerda Xoliqning hikmatini ko‘radi”. Ar-Roziy ilmiy 

masalalarni keltirishni e’tiqodning mustahkamlanishi deb bilgan. Chunki tabiatdagi 

uyg‘unlik va qonuniyatlar insonni Yaratuvchi mavjudligiga olib boradi. Ar-

Roziyning tafsiri, shuningdek, munaqasha va ilmiy bahs madaniyati bilan ajralib 

turadi. U mu’tazila, karromiya, shi’a va faylasuflar kabi turli firqalar bilan ilmiy 

muloqot olib borgan. Tafsirlarida xosmlarning dalillarini aniq, xolis va ilmiy tarzda 

keltirib, so‘ng ularni ilmiy raddiyalar bilan boyitgan. Bu uslub Qur’onni tahlil 

qilishda dialektik tafakkur namunasi bo‘lib xizmat qilgan.  Misol uchun, “Allohni 

ko‘rish” masalasiga doir oyatlarni sharhlar ekan, ar-Roziy bir necha nazariy 

yo‘nalishlarni tahlil qiladi, ularning mantiqiy asosliligini solishtiradi va nihoyat 

Qur’on ruhiga mos ilmiy xulosa chiqaradi. 

Ar-Roziyning bu yondashuvi Qur’onni nafaqat diniy, balki ilmiy tafakkur 

asosida tahlil qilish imkonini bergan. U “ilmiy tafsir” maktabining shakllanishiga 

asos solgan olimlardan biri hisoblanadi. Ayniqsa, “at-Tafsīr al-Kabīr” asarida u 

Qur’on oyatlaridagi “ilm”, “tafakkur”, “tadabbur” kabi tushunchalarni chuqur 

sharhlab, insonni o‘ylash, kuzatish va kashf etishga da’vat qiluvchi ilohiy buyruqlar 

sifatida talqin qiladi. Uning fikricha, haqiqiy e’tiqod aql bilan tasdiqlangan 

iymondir, chunki aql insonni xato e’tiqoddan saqlaydi va uni haqiqatga yo‘naltiradi. 

Faxriddin ar-Roziy tafsirida ilmiy dalillanish va diniy e’tiqod o‘rtasidagi 

uyg‘unlik zamonaviy musulmon tafakkurida ham dolzarb ahamiyat kasb etadi. U 

yaratgan tafsir metodologiyasi bugungi kunda ham din va ilm o‘rtasidagi 

munosabatlarni anglashda, shuningdek, diniy bilimlarni ilmiy qarashlar bilan 

uyg‘unlashtirishda o‘rnak bo‘la oladi. Ar-Roziy o‘z tafsirida ilmiy xulosalarni 

Qur’on oyatlari bilan dalillab, Allohning yaratuvchilik qudratini ilmiy kashfiyotlar 

orqali tasdiqlaydi. Shu jihatdan, u islom tafakkurida “ilm va iymon uyg‘unligi” 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

224 

g‘oyasini shakllantirgan eng yirik mutafakkirlardan biri sifatida tarixda o‘chmas iz 

qoldirgan. 

Faxriddin ar-Roziyning tafsirida aql va vahiy, ilm va iymon o‘zaro 

uyg‘unlashgan. U Qur’onni nafaqat e’tiqodiy, balki ilmiy haqiqatlarning manbai 

sifatida talqin qilib, musulmon tafakkuriga yangi ufqlar ochgan. Uning tafsiri — bu 

nafaqat oyatlarning izohi, balki inson tafakkurining ilohiy nurni izlashdagi safaridir. 

Bugungi kunda ar-Roziy merosi ilm-fan va din o‘rtasidagi uyg‘unlikni anglash 

uchun bebaho manba bo‘lib qolmoqda. 

Foydalanilgan manbalar 

1. Faxriddin ar-Roziy. “At-Tafsir al-Kabir” Qohira, 2004.  

2. Rashid aS-Solihi. Dirasat fī Tafsir ar-Razi, Bayrut. Dor kutub alilmiyya. jild 3, 

sah. 167. 

3. As-Suyuti, Jalal ad-Din. Tabaqat al-Mufassirin. Bayrut. Dorul kutub ilmiyya. 

170 bet 

4. Al-Biqa, Burhan ad-Din. Nazm ad-Durar fi Tanasub al-Ayat va as-Suvar. 

 

IMOM TERMIZIYNING ILM QADRI HAQIDA KELTIRGAN HADISLAR 

SHARHI 

Temirov Ibrohimjon Qobiljonovich  

 Mir Arab oliy madrasa o‘qituvchisi,  

Buxoro Davlat unversiteti mustaqil tadqiqotchisi 

Tel: +998973716091 

E-mail: ibrohim9107@gmail.com  

 

Annotatsiya. Maqolada ilmning fazli haqidagi oyat va uning tafsiri, Imom Abu Iso 

at-Termiziy “Sunan at-Termiziy” asarida keltirgan ilmni talab qilish sharafi, uni 

yashirsa gunoh bo‘lishi, ilm yo‘lida safar qilish, ilm o‘rganayotgan kishini gunohlari 

kechirilishi xususida so‘z yuritilgan. 

Kalit so‘zlar: . Ilm, Fazilat, savob, gunoh, safar, niyyat, Abu Iso, yashirish 

Ma’mulmki har qanday narsaga yetishish uchun albatta ilm kerak bo‘ladi. 

Ilmsiz hech narsaga erishib bo‘lmaydi. Shuning uchun ham Qur’oni karim 

oyatlarida ham hadis shariflarda ham ilm maqtalgan. Zumar Surasining 9-oyatida  

 قلُْ هَلْ يسَْتوَِي الَّذِينَ يعَْلمَُونَ وَالَّذِينَ لَا يعَْلمَُون إَِنَّمَا يَتذَكََّرُ أوُلوُ الْألَْبَابِ 

Ayting: “Biladiganlar bilan bilmaydiganlar teng bo‘lurmi?!” Darhaqiqat, 

faqat aql egalarigina eslatma olurlar. 

Biladiganlar deganda amal qiladiganlar nazarda tutiladi. Bilib amal 

qilmaydiganlar johil kabidir.  Albatta hamma ilmlar ham sharafli va niyyatiga qarab 

mailto:ibrohim9107@gmail.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

225 

savob olaveradi. Lekin ularning ichida eng darajasi yuqorisi shar’iy ilmlar 

hisoblanadi. Imom Abu Iso  Termiziy “Sunan at-Termiziy” kitobida ilmga 

bag‘ishlangan alohida bob ajratganlar. Ulardan ba’zilari bilan tanishib chiqamiz.  

ينِ  ، أنََّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنْ يرُِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يفُقَِّهْهُ فيِ الدِّ  .«عَنِ ابْنِ عَبَّاس 

Ibn Abbos roziyallohu anhudan rivoyat qilinadi: “Rosululloh sollallohu alayhi 

va sallam aytdilar: “Agar Alloh kimni yaxshi ko‘rsa, uni dinda faqih qilib qo‘yadi 

[1, 87 b].” 

Dinda faqih qiladi degani Alloh taoloni buyruq va qaytariqlaridagi sirlarini 

biladigan qilib qo‘yadi. Bu esa, Hasan Basriy rohimahulloh aytganlariday bilganiga 

amal qilganlarga nasib qiladi.  

 

 لَهُ  عَنْ أبَيِ هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: مَنْ سَلكََ طَرِيقًا يلَْتمَِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللهُ 

 طَرِيقًا إلَِى الْجَنَّةِ 

Abu Hurayra roziyallohu anhudan rivoyat qilinadi: “Rosululloh sollallohu 

alayhi va sallam aytdilar: “Kim ilm talabida bir yo‘lda yuradigan bo‘lsa, Alloh taolo 

u uchun jannatga bo‘lgan yo‘lni oson qilib qo‘yadi [2, 109 b].” 

Bu hadisdan huddi Muso alayhissalom Hizrning yoniga ilm talabida safar 

qilgani va Jobir ibn Abdulloh roziyallohu anhu bitta hadis eshitish uchun bir oylik 

masofa bosib Abdulloh ibn Qoys roziyallohu anhuning oldilariga borgan kabi ilm 

talabida yaxshi niyat bilan yaqin yo uzoq safar mustahab ekanligini tushunamiz.  

 

 عَنْ أنَسَِ بْنِ مَالِك  قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: مَنْ خَرَجَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ فهَُوَ فِي سَبِيلِ اللهِ 

 حَتَّى يرَْجِعَ 

Anas ibn Molik roziyallohu anhudan rivoyat qilinadi: “Rosululloh 

sollallohu alayhi va sallam aytdilar: “Kim ilm talabida yo‘lga chiqsa, to uyga 

qaytib kelgunga qadar Allohning yo‘lidadir.” 

 Ilm deganda farzi ayn yoki farzi kifoya ilmlarni talabida chiqadigan bo‘lsa 

Allohning yo‘lidagi odam hisoblanadi. 

 

 عَنْ سَخْبرََةَ، عَنِ النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنْ طَلبََ الْعِلْمَ كَانَ كَفَّارَةً لِمَا مَضَى

Saxbaro roziyallohu anhudan rivoyat qilinadi: “Rosululloh sollallohu 

alayhi va sallam aytdilar: “Kim ilm talabida bo‘lsa, o‘tgan gunohlariga kafforot 

bo‘ladi [3, 101 b].” 

 Aliy al-Qori rohimahulloh “Mirqot al-mafotih kitoblarida “kafforot – 

gunohlarni o‘chiruvchi degani tavba qilish, zulmlarni joyiga qaytarish kabi gunohlarni 

o‘chirishga sabab bo‘ladigan ishlarga vosita bo‘ladi deb, sharhlagan.    

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

226 

 يوَْمَ  عَنْ أبَيِ هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: مَنْ سُئلَِ عَنْ عِلْم  عَلِمَهُ ثمَُّ كَتمََهُ، ألُْجِمَ 

 الْقِيَامَةِ بلِِجَام  مِنْ نَار  

Abu Hurayra roziyallohu anhudan rivoyat qilinadi: “Rosululloh sollallohu 

alayhi va sallam aytdilar: “kim o‘rgangan ilmidan so‘ralsa va uni yashirsa 

qiyomat kuni olovdan bo‘lgan yugan bilan yuganlanadi [4, 122 b].” 

 Hadisning ma’nosini ulamolar shunday sharhlaydi: so‘ragan odam dinida 

muhtoj bo‘lgan narsani so‘rasa olim, esa unga javob bermasa imni ifoda qilish o‘rni 

bo‘lgan og‘ziga qiyomat kunida olovli yugan solinadi. Chunki ilmni olishdan 

maqsad uni yoyish, insonlarga manfa’t berish bo‘lish kerak. Yashirsa o‘sha 

maqsadni yo‘qoladi. 

 

مَالِك  قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم يقَوُلُ: مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيجَُارِيَ بهِِ عَنْ كَعْبِ بْنِ 

 الْعلُمََاءَ، أوَْ لِيمَُارِيَ بِهِ السُّفهََاءَ، أوَْ يَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إلَِيْهِ أدَْخَلَهُ اللهُ النَّارَ 

Ka'b ibn Molik roziyallohu anhuning otalaridan rivoyat qilinadi: “Men 

Rosululloh sollallohu alayhi va sallamdan eshitdim, u kishi dedilar: “Kim ilmni 

ulamolar bilan tortishish maqsadida o‘rgansa yoki ahmoqlar bilan bahslashish 

maqsadida o‘rganadigan bo‘lsa va bu bilan insonlarni o‘ziga qaratishni maqsad 

qilsa, Alloh uni jahannamga kirgizadi [5, 231 b].” 

Bu hadisdan murod, kim ilmni Alloh uchun emas buzuq niyyatda o‘rgansa 

masalan, kimnidir yengish uchun yoki insonlarni ichida mashur bo‘lish u do‘zaxga 

kirishga haqli bo‘lib qoladi. Demak tolibi ilm xolis niyyatda shar’iy ilmlarni 

o‘rgansa va uni qolganlarga yetkazadigan bo‘lsa ulkan savoblarni oladi. Aksincha 

niyyati dunyo bo‘lsa, qolganlardan yashirsa oqibati ayanchli  bo‘ladi. Ilm o‘zi 

Payg‘abarning merosi olimlar esa, ularning davomchisi hisoblanadi. Shuning o‘zi 

ham ilmning fazliga kifoya qiladi. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Abdulaziz Mansur. Qur’oni Karim ma’nolarining tarjima va tafsiri. – 

Toshkent: Toshkent islom universiteti nashriyot-matbaa birlashmasi. 2004, Zumar 

surasi 9-oyat 

2. Abul Barokat Nasafiy. Madorik at-tanzil va haqoiq at-ta’vil. 

3. Muhammad ibn Iso at-Termiziy. Sunan at-Termiziy.– Bayrut: 

Muassasa ar-risala an-nashirun. 2020. B. 937. 

4. Muhammad ibn Iso at-Termiziy. Sunan at-Termiziy.– Bayrut: 

Muassasa ar-risala an-nashirun. 2020. B. 937. 

5. Muhammad ibn Iso at-Termiziy. Sunan at-Termiziy.– Bayrut: 

Muassasa ar-risala an-nashirun. 2020. B. 938. 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

227 

YOSHLAR TARBIYASIDA AJDODLAR ILMIY MEROSINING OʻRNI 

Tohirov Akobir To`lqinovich 

Mir Arab oliy madrasasi xodimi 

 

Annotatsiya. Ushbu maqolada o‘zlikni anglash va milliy g‘ururning yoshlar 

tarbiyasidagi o‘rni hamda ajdodlarimizning ilmiy-ma’naviy merosi orqali ularni 

ma’naviy-axloqiy, intellektual va vatanparvarlik ruhida tarbiyalash masalalari tahlil 

qilinadi. Al-Xorazmiy, Al-Farg‘oniy, Ibn Sino, Al-Beruniy, Imom Buxoriy, Amir 

Temur, Mirzo Ulug‘bek, Alisher Navoiy kabi allomalarimizning asarlari yosh avlod 

uchun ibrat maktabi sifatida baholanadi. Maqolada ajdodlar merosini zamonaviy 

ta’lim tizimiga integratsiya qilish yo‘llari, interaktiv vositalar orqali yoshlar ongiga 

singdirish mexanizmlari va bu jarayonning ma’naviy-ma’rifiy ahamiyati yoritilgan. 

Shuningdek, Bedil, Navoiy, Amir Temur kabi siymolarning insonparvarlik, adolat 

va vatanparvarlik haqidagi qarashlari asosida yoshlarni komil inson sifatida 

tarbiyalash g‘oyalari asoslab berilgan 

Kalit so‘zlar: O‘zlikni anglash, milliy g‘urur, ajdodlar merosi, ma’naviyat, yoshlar 

tarbiyasi, ilmiy-ma’rifiy meros, allomalar, ma’naviy qadriyatlar, ta’lim tizimi, 

Uchinchi Renessans. 

          Oʻzlikni anglash va milliy gʻurur har bir xalqning kelajagini belgilaydigan 

asosiy omillardan hisoblanadi. Oʻzbek xalqi boy tarix va buyuk ilmiy merosga ega 

boʻlib, bu meros asrlar davomida jamiyat taraqqiyotiga, ayniqsa, yosh avlodning 

maʼnaviy-axloqiy kamolotiga xizmat qilib kelgan. Ushbu maqola yoshlar 

tarbiyasida ajdodlarimizdan qolgan bebaho ilmiy merosning oʻrni va ahamiyatini 

tahlil qilishga bagʻishlangan [1, 43 b ]. 

            Markaziy Osiyodan yetishib chiqqan ulugʻ allomalar – Al-Xorazmiy, Al-

Fargʻoniy, Ibn Sino, Al-Beruniy, Imom Buxoriy, Amir Temur, Mirzo Ulugʻbek, 

Alisher Navoiy va boshqalarning ilmiy asarlari nafaqat dunyo ilm-fani rivojiga 

ulkan hissa qoʻshgan, balki ularda chuqur tarbiyaviy gʻoyalar ham mujassamdir. Bu 

meros yoshlar tarbiyasida quyidagi muhim funksiyalarni bajaradi [2, 51 b ].  

Allomalarimizning yoshlikdan ilm olishga boʻlgan intilishi, chekkan zahmatlari va 

erishgan natijalari yoshlarga namuna maktabi boʻlib xizmat qiladi. Ularning 

qomusiy bilim doirasi zamonaviy yoshlarni faqatgina tor sohada emas, balki keng 

qamrovli bilim olishga undaydi [3, 123 b ]. Vatanga muhabbat va gʻurur tuygʻusini 

oshirishda ajdolar merosi benihoya kattadir. Ajdodlarimizning dunyo 

sivilizatsiyasiga qoʻshgan hissasi haqidagi bilimlar yosh avlodda milliy oʻziga 

xoslik, gʻurur va Vataniga boʻlgan sadoqat tuygʻularini kuchaytiradi [4,  b ].. 

Maʼnaviy-axloqiy fazilatlarni rivojlantirishda ham ajdodlar merosio`rni mavjud. 

Imom Buxoriyning "Al-Jome' as-sahih" asaridagi hadislar, Alisher Navoiyning 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

228 

"Xamsa"sida ilgari surilgan adolat, insonparvarlik, halollik, odob kabi axloqiy 

qadriyatlar yoshlar uchun hayotiy dastur vazifasini oʻtaydi. Ayniqsa, tasavvuf 

namoyandalari asarlaridagi kamolot, poklik va ezgulikka chorlov yoshlarni salbiy 

illatlardan himoyalaydi. Tanqidiy Fikrlash va Tahlil Qobiliyatin. Allomalarimizning 

ilmiy metodologiyasi, har bir masalaga chuqur ilmiy asos bilan yondashishi va 

yangilikka intilishi yoshlarning mantiqiy va tanqidiy fikrlash qobiliyatini 

rivojlantirish uchun muhim andozadir [4, 322. b]. 

          Ajdodlar merosini yoshlar tarbiyasiga joriylash mexanizmlari quyidagicha 

talqin qilinadi [5, 45. b]. Merosning taʼsirchanligini oshirish uchun uni zamonaviy 

taʼlim tizimiga integratsiya qilish lozim. Maktab va oliy taʼlim darsliklarida ajdodlar 

asarlaridan olingan iqtiboslar, hikmatlar va tarbiyaviy lavhalarni koʻproq kiritish. 

"Jaholatga qarshi maʼrifat" gʻoyasi ostida allomalarning ilmiy-maʼnaviy merosini 

oʻrganishga bagʻishlangan maxsus fan va toʻgaraklarni tashkil etish. Ajdodlarimiz 

merosini targʻib qiluvchi mobil ilovalar, qiziqarli videolar va interaktiv oʻquv 

materiallarini yaratish. Allomalarning tavallud kunlarini keng nishonlash, ilmiy-

amaliy anjumanlar, yosh olimlarning anʼanaviy musobaqalarini oʻtkazish. 

           O‘z bilimlarini ulashib biz yoshlarga ibrat bo‘lib qolgan ko‘plab 

ijodkorlarimiz Bedil, Muqimiy, Furqat, Avaz o‘tar, Zavqiy, Alisher Navoiy va 

boshqa ko‘plab ijodkorlarni aytishimiz mumkin. Shulardan Boburiylar davrida ijod 

qilgan taniqli o‘zbek shoiri, mutaffakiri Bedil o‘z asarlarida avvalo inson haqida 

mirishkor dehqon haqida alohida mehr, hurmat va extirom bilan gapiradi. U insonni 

irqiy, milliy, va diniy e'tiqodlaridan qati nazar hurmat va ehtiromga sazovor oliy zot 

deb biladi. "Bu haqida shunday deydi: “Har kimki, hazrati insonni sajdaga sazovor 

demasa, u malundir” Qanday ajoyib fikr. Ushbu fikr har qanday davr uchun ham 

adolatli va oliyjanobdir. Inson borliqning, olamning toji. Inson o‘z baxtini o‘zi 

yaratadigan zot deb qaraydi. Buyuk shaxs Amir Temur zamonida yozilgan asarlarni 

qunt bilan o‘qisak, o‘rgansak, uning ko‘p yaxshi xislatlari: to‘g‘rilik, muruvvatlilik, 

el-yurtga mehr-muhabbat va boshqalarni bilib olishimiz mumkin. Amir Temurda 

vatanni sevish, xalqni ulug‘lash, faxrlanish va g‘ururlanish singari oliy ma'naviy 

fazilatlar barq urib turgan. Amir Temurning “Temur tuzuklari”, Ali Yazdiyning 

“Zafarnomalari” va boshqa asarlarda keltirilgan sohibqironning ibratli ishlari, pand-

nasihatlari va o‘gitlaridan jamiyatimiz o‘zi uchun ibrat olsa bo‘ladi. Ma'naviy meros 

qoldirgan Navoiy o‘z asarlarida zolim, mustabid, nodon, maishatparast shoh va 

hukumdorlarni qoralab, ularga qarshi insonparvar, xalqparvar, odil, adolatli 

hukumdor obrazini qo‘yadi. Odami ersang demagil odami, Onikim yo‘q xalq 

g‘amidin g‘ami [6, 136.b]. 

           Xulosa qilib shuni aytish kerakki, ajdodlarimizning ilmiy merosi yosh avlod 

tarbiyasida qadriyat, bilim va kamolot manbai sifatida beqiyos oʻrin tutadi. Bu 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

229 

merosdan toʻgʻri va samarali foydalanish yoshlarni nafaqat bilimli, balki 

maʼnaviyatli, vatanparvar va insonparvar shaxs sifatida shakllantirishning eng 

muhim shartidir. Merosni faqat tarixiy obida sifatida qabul qilmay, balki uni faol 

harakatdagi hayotiy dasturga aylantirish orqali Oʻzbekistonda Uchinchi Renessans 

poydevorini mustahkamlashga erishish mumkin. 

Adabiyotlar roʻyxati 

1. Sh.Mirziyoyev, "Milliy taraqqiyot yo‘limizni qat'iyat bilan davom ettirib,yangi 

bosqichga ko‘taramiz ,1-jild ,-Toshkent: "Oʻzbekiston"NMIU- 2018.. 

2. Karimov I. A. Yuksak maʼnaviyat – yengilmas kuch. Toshkent: Maʼnaviyat, 

2008. 

3. Alisher Navoiy. “Xamsa”. Toshkent: Gʻafur Gʻulom nomidagi Adabiyot va 

Sanʼat nashriyoti, 2019. (Yoki boshqa oxirgi nashrlardan biri). 

4. Imom Buxoriy. “Al-Jome’ as-sahih”. Arabchadan tarjima. Toshkent: 

Movarounnahr, 2016. 

5. Oʻzbekiston Respublikasi Prezidentining Farmoni. (2020-yil 24-yanvar). 

"Oʻzbekiston Respublikasida maʼnaviy-maʼrifiy ishlarni tubdan 

takomillashtirish toʻgʻrisida". Toshkent: Adolat, 2020. (Qonun hujjatlarining 

rasmiy nashri). 

6. Botirova Lobar Xamid qizi. Ajdodlar merosining yosh avlod tarbiyasidagi 

ahamiyati // “Zamonaviy dunyoda ijtimoiy fanlar: nazariy, amaliy izlanishlar” 

nomli  masofaviy, online konferensiya materiallari. Toshkent, 2025 yil. 

BUYUK MUTASAVVUFLAR ASARLARIDA YOSHLAR TARBIYASIGA 

OID GʻOYALAR: MAʼNAVIY MEROS VA ZAMONAVIY АHMIYAT 

Xayrilloyev Xo‘jamir A’zamxo‘jayevich 

Mir Arab oliy madrasasi  

“Qur`oni Karim va tajvid” o`quv kurslari o`qituvchisi 

 

Annotatsiya: Ushbu maqolada Oʻrta Osiyo va Yaqin Sharqning buyuk 

mutasavvuflari — Xoja Ahmad Yassaviy, Najmiddin Kubro, Bahouddin Naqshband 

kabi zotlar asarlarida ilgari surilgan yoshlar maʼnaviy-axloqiy tarbiyasiga oid 

gʻoyalar tizimli tahlil qilinadi. Tadqiqotda tasavvufiy taʼlimotdagi nafs tarbiyasi, 

ilmga intilish, halol mehnat va sabr kabi tamoyillarning zamonaviy yoshlar 

kamolotida tutgan oʻrni koʻrsatib beriladi. 

Kalit soʻzlar: Tasavvuf, yoshlar tarbiyasi, maʼnaviy meros, axloq, Naqshbandiya, 

Yassaviya, komil inson, nafs. 

          Globallashuv sharoitida yoshlar maʼnaviy dunyoqarashini shakllantirish, 

ularni milliy va umuminsoniy qadriyatlar ruhida tarbiyalash har qanday jamiyat 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

230 

oldida turgan eng dolzarb vazifalardan biridir. Oʻzbekiston va Sharqning boy 

maʼnaviy merosida bu masalaga doir juda qimmatli manbalar mavjud boʻlib, 

ayniqsa, buyuk mutasavvuflar asarlari yoshlarning komil inson boʻlib yetishishiga 

xizmat qiluvchi noyob taʼlimot manbaidir. 

       Tasavvuf – inson kamolotining maʼnaviy asosi hisoblanadi. Tasavvuf – 

islomdagi ruhiy va axloqiy kamolotga erishish yoʻli boʻlib, uning markazida 

insonning oʻz nafsini tarbiyalashi, qalbini poklashi va Haqqa yaqinlashishi yotadi. 

Mutasavvuflar yoshlarni dunyoviy hirs va hoyu-havaslardan uzoqlashishga, 

qanoatga, ilmga va halollikka chaqirganlar. Bunga Xoja Ahmad Yassaviyning 

“Devoni hikmat” asari yorqin misol boʻla oladi. U yosh toliblarga murabbiy sifatida 

murojaat qilib, ularni ilm va amal birligiga chaqiradi. Yassaviy hikmatlarida: 

“Yoshlikda yigʻlamadim, yer ostiga kirdim”, deya zikr etib, yoshlikni gʻaflat bilan 

oʻtkazmaslik, aksincha, maʼnaviy izlanish va riyozat bilan oʻtkazishga undaydi. Bu 

zamonaviy yoshlarda vaqt qadri va masʼuliyat tuygʻularini shakllantirishda 

muhimdir. 

          Mutasavvuflar asarlarida axloqiy tarbiyaning asosiy tamoyillari mavjuddir. 

Buyuk mutasavvuflar taʼlimotida yoshlar tarbiyasining bir necha fundamental 

tamoyillari ilgari surilgan.  

         Nafs Tarbiyasi (Riyozat) bo`yicha  Najmiddin Kubroning “Adab ul-muridin” 

asarida murid (yosh tolib) uchun zarur boʻlgan odob-axloq qoidalari bayon etilgan. 

Bu odoblar nafsni yomon illatlardan tozalash, sabr va shukr bilan yashashga 

undaydi. Nafsni jilovlash – yoshlarni bugungi kunning turli salbiy oqimlariga qarshi 

immunitetini shakllantirish demakdir. 

         Halol mehnat va faoliyat bo`yicha Bahouddin Naqshbandning Naqshbandiya 

tariqatining asosiy shiorlaridan biri boʻlgan “Dil ba yoru dast ba kor” (Qalb doʻstda-

Allohda, qoʻl ishda) tamoyili yoshlar uchun eng muhim tarbiyaviy gʻoyadir. Bu 

gʻoya yoshlarni jamiyatga foydali inson boʻlishga, halol kasb egallashga va birovga 

qaram boʻlmaslikka oʻrgatadi. Bu esa yoshlarda islohotlar davrida tadbirkorlik va 

mehnatsevarlik fazilatlarini rivojlantirish uchun poydevor hisoblanadi. 

       Ustozga ehtirom va ilmga intilish bo`yicha, tasavvufda pir yoki murshidga 

boʻlgan cheksiz hurmat asosiy shartlardan sanaladi. Bu anʼana yoshlarda ustoz-

murabbiylarga boʻlgan hurmatni, ilmu hikmatga tashnalikni shakllantiradi. 

Mutasavvuflar nazarida ilm dunyoviy va diniy bilimlarning uygʻunligidan iborat 

boʻlib, u insonni jaholat botqogʻidan olib chiquvchi nurdir. 

         Maʼnaviy merosning zamonaviy ahmiyati juda muhimdir. Mutasavvuflarning 

yoshlar tarbiyasiga oid gʻoyalari bugungi kunda ham oʻz qimmatini yoʻqotmagan. 

Ular yosh avlodning mafkuraviy immunitetini mustahkamlash, ularda milliy gʻurur 

va umuminsoniy qadriyatlarga sadoqat tuygʻusini rivojlantirishga xizmat qiladi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

231 

Masalan, mutasavvuflar targʻib qilgan adolatlilik, rostgoʻylik va insof tamoyillari 

yoshlarni korrupsiya, befarqlik va loqaydlik kabi illatlardan asraydi. Tasavvufiy 

axloq nafaqat individual kamolot, balki jamiyat farovonligi uchun ham asos 

yaratadi. 

         Bahouddin Naqshband Musohibiyning o‘z-o‘zini nafsini nazorat etish , vaqtni 

qadrlash g‘oyalarini , Junayd Bog‘dodiy asoslagan xushyorlik yo‘lini Xakim 

Termiziyning valiylik ta’limotini rivojlantirgan. Bahouddin Naqshband ta’limoti 

bunyodkorlik ruhi bilan sug‘orilgan ta’limotdir:”Dil-ba-yor-u, dast-ba-kor” 

ma’nosi, “ko‘ngling xudoda bo‘lsin-u, qo‘ling ish bilan bo‘lsin”- degani. 

Mustaqilligimizning yuksalishida haqshbandlikda ilgari surilgan xalollik, 

mexnatsevarlik, tog‘rilik, sofdillik, muxtojlarga yordam berish, saxiylik, iymonli va 

e’tiqodli bo‘lish, mexrshavqat kabi xulq-odob qoidalari katta ahamiyatga ega. 

         O‘zbеkistоn mustаqillikkа erishgаch, erkin dеmоkrаtik jаmiyat qurish 

imkоniyatigа egа bo‘ldi. Yangi jаmiyatni хаlqimizning mеntаlitеtigа, 

milliymа’nаviy хususiyatlаrigа mоs, ming yillаr dаvоmidа shаkllаntirilgаn 

qаdriyatlаrimizgа аsоslаnibginа qurishimiz mumkin edi. Dеmаk, o‘tmish mеrоsni 

tiklаsh, milliy-mа’nаviy bоyliklаrimizni o‘rgаnish аsоsidа хаlqimiz mа’nаviyatini 

Yangilаsh zаrur edi. Dingа, diniy qаdriyatlаrgа хоlisоnа munоsаbаt hаm tаqаzо 

qilinаrdi. Yangi jаmiyat qurish, o‘tmish mеrоsimizdаn sаmаrаli fоydаlаnа оlish ko‘p 

jihаtdаn dingа munоsаbаtimizdаn kеlib chiqаr edi. Nеgаki diniy qаdriyatlаr yuzlаb 

yillаr dаvоmidа milliy qаdriyatlаr bilаn Shundаy chirmаshib kеtgаn vа хаlqimiz 

mа’nаviyatining tаrkibiy qismigа аylаngаn ediki, ulаrni аniq, kеskin bir- biridаn 

аjrаtib bo‘lmаydi. Bundаn tаshqаri jаmiyat vа хаlq rivоjlаnishining hоzirgi dаrаjаsi, 

imkоniyatlаrni hаm hisоbgа оlish kеrаk edi. Dingа munоsаbаtning хаrаktеri 

qurаyotgаn jаmiyatimizning qiyofаsini ko‘p jihаtdаn bеlgilаydi. Shu tufаyli 

O‘zbеkistоn Rеspublikаsi birinchi Prеzidеnti Islоm Kаrimоv o‘z аsаrlаri vа 

nutqtlаridа bu mаsаlаgа jiddiy e’tibоr bеrdi, hоzirgi dаvrdа dingа 

munоsаbаtimizning mоhiyatini chuqur, hаr tоmоnlаmа аsоslаb bеrdi. 

        Tarbiya ham ota-onalarning burchi va farzandlarning haqqidir. “Tarbiya” so‘zi 

arabcha “robba” fe’lidan olingan bo‘lib, o‘stirdi, ziyoda qildi, rioyasiga oldi, 

rahbarlik qildi va isloh qildi ma’nolarini bildiradi. Musulmon ulamolar “tarbiya”ni 

bir necha xil ta’rif qilganlar. Jumladan, imom Bayzoviy quyidagicha ta’riflaydi: 

“Tarbiya bir narsani asta-sekin kamoliga etkazishdir”. Rog‘ib Asfihoniy tarbiyani 

quyidagicha ta’rif qiladi: “Tarbiya bir narsani bir holdan ikkinchi holga o‘tkaza 

borib, batamomlik nuqtasiga etkazishdir. Tarbiyaning ma’nolaridan biri, insonning 

diniy, fikriy va axloqiy quvvatlarini uyg‘unlik hamda muvozanat ila o‘stirishdir”. 

Islomda bolalar tarbiyasi ota-onaning eng mas’uliyatli va uzoq davom etadigan 

burchlaridir. Boshqa burchlar ba’zi ishlarni qilish yoki mulkni sarflash bilan oxiriga 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

232 

etadi. Ammo tarbiya mas’uliyati bardavom bo‘ladi. Zotan, ota-onaning farzand 

ne’matiga haqiqiy shukrlari ham aynan tarbiya mas’uliyatini sharaf bilan ado etish 

orqali yuzaga chiqadi. 

         Xulosa qilib aytganda, buyuk mutasavvuflar oʻz asarlarida yoshlar tarbiyasiga 

oid chuqur falsafiy va amaliy gʻoyalarni bayon etganlar. Ularning taʼlimotlari 

yoshlarni nafsning balosidan saqlanishga, halol mehnat bilan kun kechirishga, ilm 

va maʼrifatga intilishga hamda ustoz-murabbiylarga hurmat bilan qarashga 

oʻrgatadi. Mutasavvuflar merosi bugungi kunda yoshlar tarbiyasi strategiyasining 

ajralmas qismi boʻlib xizmat qilishi lozim. Bu taʼlimotlarni zamonaviy pedagogik 

metodlar bilan uygʻunlashtirgan holda oʻrganish orqali jamiyatimiz barkamol, 

maʼnaviyatli va faol yoshlarni yetishtirishga muvaffaq boʻladi. 

Adabiyotlar roʻyxati 

 1. Xoja Ahmad Yassaviy. Devoni hikmat. Toshkent. "Movarounnahr" nashriyoti. B 

83, 2004 

 2. Najmiddin Kubro. Adab ul-muridin. Toshkent. "Movarounnahr" nashriyoti. B 

152, 2005 

 3. Isroilov Maxamadjon Ismoilovich. Naqshbandiya ta’limotining tarbiyaviy 

ahamiyati // Central asian research journal for interdisciplinary studies 88 (carjis) 

ilmiy jurnali bilan hamkorlikda. “yangi o‘zbekistonning umidli yoshlari” 1(2)-SON 

2022-yil 28-mart 88 bet. 

 4. Gʻazzoliy A. Ihyo ulumid-din. Toshkent. "Movarounnahr" nashriyoti. B 122, 

2007  

 5. Bаyаliеv Djахоngir Kаynаrbеkоvich. Roshlar dunyoqarashini shakllantirishda 

diniy va dunyoviy mаfkurаlаrning o‘rni vа rоli. Oriental Renaissance: Innovative, 

educational, natural and social sciences (E)ISSN:2181-1784 www.oriens.uz SJIF 

2023 = 6.131 / ASI Factor = 1.7 3(3), March, 2023 

6. Nabi Pardaboyevich Jumaboyev. Sharq mutafakkirlarining ta’lim-tarbiyaga oid 

ma’naviy va axloqiy qarashlari. "Oriental Art and Culture" Scientific-Methodical 

Journal - Volume 2 Issue 4 / December 2021 ISSN 2181-063X 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

233 

ТАСАВВУФ ИМОМИ АБУ БАКР ГУЛОБОДИЙ БУХОРИЙНИНГ 

ҲАЁТИ ВА ИЛМИЙ ФАОЛИЯТИ 

Узоқов Абдулвосид Абдувохид ўғли 

Самарқанд давлат чет тиллари институти  

Шарқ тиллари кафедраси 2-босқич магистранти, 

 Ҳадис илми мактаби ўқитувчиси 

Телефон рақами 992873037 

 

Аннотaция. Мақолада буюк муҳаддис ва мутасаввиф аждодимиз Абу Бакр 

Гулободий Бухорийнинг ҳаёти, яшаган даври ҳамда қолдирган манбалари 

ҳақида сўз кетади. Ҳадис ва тасаввуф илмларига қўшган ҳиссаси, бу 

илмларнинг ривожланишида тутган ўрни, асарларининг уламолар наздидаги 

даражаси алоҳида тадқиқ қилинади. Мақола давомида ўқувчи бу зотнинг 

Ислом илмлари тараққиётидаги таъсирини ўрганиши мумкин.  

Таянч сўзлар: Гулободий, Абу Бакр, Баҳрул фавоид, Ат-таарруф, Шарҳ, 

Таҳқиқ, Ҳадис, Тасаввуф, Мактаб. 

 Кириш. Дарҳақиқат, Ислом тарихида Мовароуннаҳр диёри ҳадис 

илмига ҳисса қўшган улкан муҳаддисларни етиштириш билан донг қозонган. 

Самарқанд ва Бухородан минглаб ҳадис билимдонлари етишиб чиққан. Улар 

ҳадис илмига оид мусталаҳул ҳадис, жомеъ китоблар ва ҳадис шарҳлари 

китобларини ёзиб умматга тақдим қилишган эди.  

 Мовароуннаҳр ҳадис ва тасаввуф мактабининг ёрқин юлдузларидан 

бири Абу Бакр Гулободий Бухорийдир. Араблар бу исмни “Калобозий” деб 

талаффуз қилишади. У зот тасаввуф илмида китоб ёзган илк мутасаввиф 

олимлардан экани ҳеч кимга сир эмас. 

 Мўътабар исломий манбаларни тушунишда олимнинг хулосалари 

бугунги ижтимоий муҳитни соғломлаштириш, жамиятдаги жиноятларнинг 

олдини олиш, ёшларни Ислом одоблари билан хулқланишга чақиришда жуда 

зарурдир. Бугунги кунга қадар Имом Гулободийнинг илмий мероси ўзбек 

китобхонлари орасида тарқамаган. Мутахассислар у киши ҳақида маълумотга 

эга эканини ҳисобга олмасак, у зотга бағишланган тадқиқотлар амалга 

оширилмаган. Бунга иккита сабаб бор. Биринчиси олимнинг китоблари жуда 

илмий ва мураккаб. Иккинчидан баъзи китоблари бизгача етиб келмаган. 

 Ушбу тадқиқотнинг мақсади – Имом Гулободийнинг илмий меросини 

чуқур ўрганиш ҳамда унинг илмий фаолияти жуда серқирра эканини оммага 

олиб чиқиш, аждодларимиз меросини синчиклаб ўрганиш ҳамда Ислом 

маърифати тараққиётига ҳисса қўшишдир. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

234 

 Тадқиқот методологияси: Тадқиқот методлари: манбашунослик, 

тасаввуф 

 Мавзуга оид адабиётлар таҳлили. Имом Абу Бакр Гулободийнинг 

ҳаёти ва илмий мероси ҳақида бир неча манбалар маълумот беради. Жумладан, 

Ҳожи Халифанинг “Кашфуз зунун аън асамил кутуби вал фунун” асарида 

муаллиф қисқача тўхталган. Олим ҳақидаги маълумотлар Абдулҳай 

Лакнавийнинг “Фавоидул баҳия”, Қосим ибн Қутлубғонинг “Тожут тарожим” 

асарларида ҳам учрайди. У зотнинг ҳаётлари, китоблари ва илмдаги 

ўринларига энг кўп тўхталган олим Важиҳ Камолиддин Закий бўлиб, 

имомнинг ҳадисга оид “Баҳрул фавоид” асарларини таҳқиқ қилиш асносида 

жуда кўп манбалар суянган ва ишончли маълумотларни жамлаган. Қадимги 

китобларнинг аксарида Абу Бакр Гулободийнинг таржимаи ҳоллари ўта қисқа 

берилган. Ушбу манбалар унинг илмий ва маънавий меросини ўрганишда 

муҳим аҳамиятга эга. 

 Абу Бакр Муҳаммад ибн Иброҳим ибн Яъқуб Гулободий Бухорий. 

Манбаларда у зотга “Тожуддин” (диннинг тожи), “Тожул ислом” (ислом тожи), 

“Имомул усулий” (усулчи имом) каби унвонлар берилган114.  

 У зотнинг куняси “Абу Бакр” бўлиб, Бухоронинг яна бир олими Маҳмуд 

ибн Абу Бакр ҳам куняси шундай. Бу икки уламони ажратиш учун фақиҳлар 

қуйидаги белги қилиб олишган: агар Абу Бакр Бухорий, дейилса, Муҳаммад 

ибн Иброҳим, Абу Бакр Гулободий Фаразий дейилса Маҳмуд ибн Абу Бакр 

тушунилади115. 

 Имомнинг таваллуд топган йили аниқ эмас. Вафот этган йили эса аксар 

манбаларга кўра ҳижрий 380 йил, милодий 990 йилга тўғри келади. “Тожу 

тарожим китобида имомнинг Бухорода жума куни ўн тўққизинчи Жумодул 

аввалда оламдан ўтган қайд этилган116.  

 У зотнинг мазҳаблари ҳанафий эканига таржимаи ҳол ёзган барча 

тарихчилар иттифоқ қилишган. Фиҳқ, усулул фиқҳ, ҳадис, тасаввуф ва бошқа 

илмларни олишда тўқсонга яқин устозлари, шайхлари бўлгани аниқланган. 

Жумладан, Абул Фазл Муҳаммад ибн Башир Бухорий, Муҳаммад ибн Фазл 

Куморий, Муҳаммад ибн Аҳмад Абул Ҳусайн Форисийлар энг катта шайхлари 

саналади117.   

 
114 Ҳожи Халифа. Кашфуз зунун. Байрут: Муассасату тарихил арабий. 1941. – 140 б. 
115 Абдулҳай Лакнавий. Фаваидул баҳийя. Дорус саодат. 1906. – 234 б. 
116 Ибн Қутлубғо. Тожут тарожим. Дамашқ: Дорул қалам. 1992. – 333 б.  
117 Важиҳ Камолиддин Закий. Баҳрул фавоид. Дорус салом. 2008. – 18 б.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

235 

 У кишининг, шунингдек, Ҳотам ибн Уқайл, Наср ибн Фатҳ, Абдуллоҳ 

ибн Муҳаммад, Абдулазиз ибн Аҳмад, Халаф ибн Иброҳим ва бошқа устозлари 

бўлган. 

 Муаллифнинг энг машҳур ҳадис асари бўлмиш “Баҳрул фавоид” 

китобида қуйидаги шайхлардан ҳадис ривоят қилганлар: Аҳмад ибн Саҳл 

(ундан олтита ҳадис), Аҳмад ибн Абдуллоҳ Музаний (йигирма бешта ҳадис), 

Аҳмад ибн Алий ибн Амр (тўртта ҳадис), Бакр ибн Муҳаммад ибн Ҳамдон (ўн 

битта ҳадис), Бакр ибн Масъуд (ўн битта ҳадис), Ҳотам ибн Уқайл (юз ўн битта 

ҳадис), Халаф ибн Муҳаммад (ўттиз бешта ҳадис), Халаф ибн Муҳаммад 

Хаййом (ўттиз бешта ҳадис), Саҳл ибн Сарий, Абдулазиз ибн Муҳаммад ибн 

Марзубан, Алий ибн Муҳтож, Муҳаммад ибн Исҳоқ Рашодий, Муҳаммад ибн 

Ҳомид Қаворирий, Муҳаммад ибн Ҳиббон Бустий, Муҳаммад ибн Ҳасан 

Азраконий, Муҳаммад ибн Абдуллоҳ Фақиҳ, Муҳаммад ибн Абдуллоҳ ибн 

Юсуф Аммоний, Муҳаммад ибн Умар Муаддил, Муҳаммад Маҳмудий, 

Маҳмуд ибн Исҳоқ Хузоий, Абуллайс Наср ибн Фатҳ ва бошқалар.  

 Имомнинг илмини мерос қилиб олган шогирдлари ҳам кўпчиликни 

ташкил қилади. Жумладан, Шайх Абу Наср Аҳмад ибн Али Моймарғий, Али 

ибн Аҳмад Хонбаж, Абу Бакр Аҳмад ибн Али Асбаҳоний. Гулободий машриқ 

ҳофизи Хатиб Бағдодийнинг ҳам шайхи ҳисобланади.  

 Имом Гулободий асосан икки китоби билан машҳур. Улар тасаввуф 

илмида мўътабар манба ҳисобланган “Ат-таарруф лимазҳаби аҳли ат-

тасаввуф” ва “Баҳрул фавоид” китоблари ҳисобланади. Тарихчилар олимга 

тегишли еттита китобни санашган. Гулободий “Баҳрул фавоид” китобининг 

ичида “Шарафул фақри ва аҳлиҳ” китоби ҳам мавжуд эканини зикр қилган. 

Айрим тарихчилар “Ат-таарруф” китобига муаллифнинг ўзи шарҳ ҳам 

битганини зикр қилган. Шу маълумотларни қўшсак Гулободийнинг бизга 

маълум бўлган китоблари тўққизтага етади.  

 Гулободийнинг китоблари қуйидагилар: 

1. “Ат-таарруф лимазҳаби аҳли ат-тасаввуф”. Ҳожи Халифа айтади: “Бу 

машҳур мухтасар китоб бўлиб, машойихлар бу китобга алоҳида аҳамият 

қаратишган. “Таарруф бўлмаганда тасаввуф танилмаган бўларди” деган 

мақтовни айтишган. Китобга бир қанча шарҳлар битилган. Жумладан: 

- Мусаннифнинг қаламига мансуб “Ҳуснут тасарруф” шарҳи. Унда 

муаллиф тасаввуф йўли, сўфийнинг сийратини баён қилган. Тавҳид ва 

Аллоҳнинг сифатларига узоқ тўхталган.  

- Шайхул ислом Абдуллоҳ ибн Муҳаммад Ансорий Ҳиравий шарҳи 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

236 

 - Қози Алоуддин ибн Али ибн Исмоил Табризий Қунавий.118 

2. “Баҳрул фавоид алмашҳур бимаонил ахбор” китоби.  

3. “Арбауна фил ҳадис”. Бу китоб бизгача етиб келмаган119.  

4. “Ал-ашфаъ вал автар”120. 

5. “Амолий фил ҳадис”.  

6. “Фаслул хитоб”. 

7. “Китоб фит тафсир”. 

8. “Шарафул фақри ва аҳлиҳ”. 

9. “Ҳуснут тасарруф” 121. 

Гулободийнинг илмий даражаси. Гулободий ҳадис ҳофизи, усулий, ўз 

асрининг имоми бўлган. Ҳадис имлоси мажлислари бўлган. Машриқ ҳофизи 

Хатиб Бағдодий у зотнинг ҳадис дарслари орқали етиб келган санадларини 

келтирган. У кишининг фикрларидан Аҳмад ибн Абдулҳалим “Минҳожус 

сунна набавия” китобида, Ибн Ҳажар Асқалоний жуда кўп китобларида 

фойдаланган. Хоссатан, “Баҳрул фавоид” китобидаги ҳадис шарҳларидан бир 

қанча маълумотлардан иқтибос олган. Зайн ибн Иброҳим ибн Нужайм 

Ҳанафий машҳур “Баҳрур роиқ шарҳу канзид дақоиқ” китобида бир қанча 

ўринларда Имом Гулободийдан нақллар олган. Иброҳим ибн Муҳаммад 

Ҳусайний ўзининг “Ал-баён ват таъриф” китобида, Муҳаммад ибн 

Абдулбоқий Зарқоний Имом Моликнинг “Муватто” асарини шарҳлашда Имом 

Гулободийнинг “Баҳрул фавоид” китобидан иқтибослар келтиришади. 

Жумладан, Аҳмад ибн Иброҳим ибн Исо “Тавзиҳул мақосид” китобида, 

Абдурраҳмон ибн Абдурроҳим Муборакфурий, Абдурроуф Муновий ва бошқа 

бир қатор олимлар Абу Бакр Бухорийнинг фикрларидан иқтибос олган. 

Абу Бакр Гулободий Бухорийнинг тасаввуфга оид “Ат-таарруф 

лимазҳаби аҳлит тасаввуф” асари жуда машҳур ва мўътабар саналади. Мазкур 

манбага кўплаб таълиқлар, шарҳлар битилган, бир неча босмада чоп этилган. 

 Имомнинг “Баҳрул фавоид алмашҳур минаонил ахбор” китоби жуда 

мўътабар манба бўлишига қарамасдан ҳалигача мукаммал ўрганилмаган. 

Қуйида шу китобга тўхталиш фойдадан холи бўлмайди. 

 Мазкур китобнинг ҳақиқий номи нима эканида турли қарашлар бор. 

Бунга қўлёзма нусхаларда келган турфа номлар сабаб бўлган. Китобнинг 

нусхаларини жамласак, қуйидаги номлар ишлатилгани хулоса қилинади: 

“Баҳрул фавоид алмашҳур минаонил ахбор”, “Маъонил ахбор”, “Маонил 

 
118 Ҳожи Халифа. Кашфуз зунун. Байрут: Муассасату тарихил арабий. 1941. – 348 Б. 
119 Важиҳ Камолиддин Закий. Баҳрул фавоид. Дорус салом. 2008. – 23 Б.  
120 Умар Ризо Каҳола. Мўъжамул муаллифин. Байруи: Мактабатул Мусанно. 2003. – 8 Ж. – 213 Б. 
121 Юқоридаги манба.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

237 

осор”, мифтаҳул ахбор” , “Маъонил ахборил мустафавийя”, “Ал-ихбор 

бамаонил ахбор” ва ҳоказо. 

 “Баҳрул фавоид” асарининг Абул Ҳасан Алий ибн Муҳаммад Саъдийга 

тегишли қўлёзма нусхасида мусаннифга тегишли муқаддима мавжуд эмас. 

Кириш сўзи эса мазкур носихга тегишли. Бироқ у киши тасаввуфга оид “Ат-

таарруф” номли китобига жуда чуқур муқаддима битган. Унда балоғат ва 

илмийликнинг юксак намунасини кўрасиз. 

Хулоса ўрнида айтиш мумкинки, Абу Бакр Бухорийнинг илмий мероси 

жуда чуқур бўлишига қарамай ҳали ўзбекзамон мусулмонларига тақдим 

қилинмаган. У зотнинг юқорида зикр қилинган манбалари ислом маърифати, 

хусусан тасаввуф ва ҳадис илмларида муҳим ўрин тутади. Айниқса, тасаввуф 

борасида ёзган асарлари ҳақида олимлардан бири: “Таарруф бўлмаганда 

тасаввуф номаълум бўлиб қолган бўларди” деган гапи таҳсинга лойиқ. 

Олимнинг асарларини тадқиқ этиш ва халқимизга тортиқ қилиш барча 

исломшунос тадқиқотчиларнинг вазифасидир. 

Фойдаланилган манбалар 

1. Ҳожи Халифа. Кашфуз зунун. Байрут: Муассасату тарихил арабий. 

1941. 

2. Абдулҳай Лакнавий. Фаваидул баҳийя. Дорус саодат. 1906. 

3. Ибн Қутлубғо. Тожут тарожим. Дамашқ: Дорул қалам. 1992. 

 4. Важиҳ Камолиддин Закий. Баҳрул фавоид. Дорус салом. 2008. 

5. Умар Ризо Каҳола. Мўъжамул муаллифин. Байруи: Мактабатул 

Мусанно. 2003. 

MULLA ALI QORINING XAYOTI VA ILMIY FAOLIYATI 

Mutallimov Islomjon Odiljon o’g’li 

  BDU Islomshunoslik yo‘nalishi magistranti. 

 

Annotatsiya: Mazkur maqolada Mulla Ali Qorining ilmiy faoliyati, uning hadis, 

tafsir, fiqh va tasavvuf sohalaridagi merosi keng qamrovli tarzda tahlil qilinadi. 

Ustozlari, ilmiy maktabi va asarlari chuqur o‘rganilib, musulmon dunyosida tutgan 

o‘rni yoritiladi. Olimning ilmiy qarashlari, yondashuvlari va keyingi avlodlarga 

ko‘rsatgan ta’siri bugungi kunda ham dolzarbligini yo‘qotmaganini ko‘rsatish 

maqsad qilingan. 

Kalit so‘zlar: Mulla Ali Qori, hadis, tafsir, fiqh, tasavvuf, ilmiy meros, ilmiy 

maktab. 

Islom ilmi taraqqiyotida buyuk allomalar o‘z davrida diniy, ma’naviy va ijtimoiy 

sohalarda katta hissa qo‘shib kelgan. Ular o‘z asarlari orqali musulmon dunyosining 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

238 

ilmiy-ma’rifiy rivojlanishida muhim o‘rin egallagan. Shunday ulug‘ siymolardan 

biri – Mulla Ali Qori bo‘lib, u hadis, tafsir, fiqh va tasavvuf sohalarida chuqur bilim 

egasi sifatida tanilgan. Uning asarlari nafaqat diniy bilim manbasi, balki musulmon 

jamiyatining ma’naviy hayotini shakllantirishda ham asosiy manbalardan 

hisoblanadi. Mulla Ali Qorining ilmiy faoliyatini o‘rganish bugungi kunda ham 

dolzarb vazifa bo‘lib, u orqali musulmon ilmiy merosining chuqur qatlamlariga 

nazar tashlash imkoniyati yuzaga keladi. Mazkur maqolada olimning ilmiy 

shakllanishi, asarlari, qarashlari va ta’siri keng qamrovda yoritiladi. Ismi va nasabi. 

Toʻliq ismi – Nuriddin Abu al-Hasan Ali ibn Sulton ibn Muhammad al-Qori al-

Haraviy al-Makkiy al-Hanafiy boʻlib, “Mullo Ali al-Qori” nomi bilan mashhurdir 

.122 Mullo Ali al-Qorining Hirotda tugʻilganligi toʻgʻrisida hech qanday xilof 

boʻlmasada, tugʻilgan sanasini haqida ma'lumot qoldirilmagan. Chunki oʻsha 

davrlarda chaqaloq tugʻilganda uning tugʻilgan sanasiga e'tibor boʻlmagani sababli 

insonlar buni tayin qilishga ahamiyat bermas edilar . Ammo hijriy 1014 (milodiy 

1636 yil) sanada Makka shahrida vafot etganligi toʻgʻrisida esa barcha tarixchilar 

bir xil fikr bildirganlar..  

           Ta'limi. Mullo Ali al-Qori tugʻilib oʻsgan yurt – Hirotda dastlab Qur'oni karim 

ilmini oʻrgandi. Soʻng uni yod oldi, tajvid ilmini oʻrgandi va ustozi – oʻz davrining 

etuk olimlaridan boʻlgan Muiynuddin ibn al-Hofiz Zayniddin al-Haraviydan dars 

oldi. U asosiy ilmini Hirotdagi oʻsha davrning eng mashhur shayxlaridan oʻrgandi. 

Ilm oʻrganishining ilk davridayoq koʻpgina katta kitoblarni oʻqib oʻrganib puxta 

oʻzlashtirib oldi . Hirot shahri Temuriylar hukmronligi davri (ularning hukmronligi 

hijriy 817 sanadan hijriy 912 sanagacha davom etgan)da davlat poytaxti, ma'naviyat 

va madaniyat oʻchogʻi hisoblanar edi.  

Mullo Ali al-Qori tugʻilgan vaqtlar esa, Hirotda ilm-fan gullab-yashnashining 

orqaga ketayotgan va ma'naviy muhit inqirozga yuz tutib borayotgan bir davr edi.  

“Posho Ismoil” nomi bilan tanilgan Safaviylarning birinchi podshohi Ismoil ibn 

Haydar as-Safaviy Hirotga kelganda musulmonlarni zulm bilan qatl qila boshladi. 

Shu sababli Hirotdan koʻplab ulamolar oʻz yurtlarini tashlab chiqib keta boshladi. 

Shular qatori Safaviylar zulm-istibdodi kuchaygan bir davrda Mullo Ali al-Qori ham 

oʻz yurtini tark qilib, Makkai Mukarramaga hijrat qildi. U safar davomida koʻplab 

shaharlarda boʻlib, u erlardagi ilmiy davralarda qatnashadi, ulamolar bilan suhbat 

qurib, ularning ilmidan bahramand boʻldi. Tarixchilar uning Makkaga rihlat qilgan 

sanasini zikr qilmaganlar. Ammo, hijriy 952 yilda Makkaga kirib borganini 

aytganlar.123  Mullo Ali al-Qori Balad al-amin – Makkai mukarrama shahriga kirib 

 
122 “Mirqot al-mafotih sharh mishkotul masobih”. Bayrut, Dor al-kutub al-ilmiyya, hij. 1422y, mil. 2001y, 1 jild, 16 

bet. 
123 «Xulosatul asar”, 3 jild 185 bet; “Samt an-nujum”, 4 jild, 393 bet. Bayrut, Dor al-kutub al-ilmiyya. 1999 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

239 

istiqomat qila boshladi. Shu kundan boshlab uning oʻz ilmiy faoliyatini olib borishi 

uchun tinch va osuda hayot boshlandi. Mashoyix va ulamolarning dars halqalarida 

ishtirok etdi. Shu asrning koʻpgina ulamolarining ilmlaridan bahramand boʻldi va 

ilm olish yoʻlida yuksalib bordi. Bu davrda Makka shahri va xususan, arab 

diyorlarida koʻproq Shofe'iy, Molikiy va Hanbaliy mazhablari tarqalgan edi. Mazkur 

mazhablarga ergashgan ba'zi kishilar etuk alloma Imom A'zam mazhabini kamsitib, 

uni “faqat ra'yga asoslangan” degan gaplarni tarqatishardi. Ba'zilar esa, hatto Abu 

Hanifaning oʻziga malomat toshini otib, u zotni hadis ilmida noʻnoqligi borasida 

nojoʻya soʻzlar bilan ayblashardi. Mullo Ali al-Qori Hanafiy mazhabiga mansub 

boʻlgani uchun ham, mazhab himoyasi yoʻlida ularga qarshi keskin kurashib 

raddiyalar yozdi, Abu Hanifa sha'nini himoya qilishga va hatto inkor etilish 

darajasiga etgan hanafiya mazhabini himoya qilishga urindi, buning uddasidan 

chiqdi ham. Chunonchi, u “an-Niqoya muxtasar al-viqoya” nomli fiqhga oid hanafiy 

mazhabidagi “Muxtasar al-viqoya” kitobiga yozgan sharhida barcha ahkomlarni 

oyat va hadis bilan isbotlab bergan. 

           Alloh taolo uning qalbiga ilmlarni joylash uchun keng qildi va Rasululloh 

sollallohu alayhi vasallamning: “Alloh kimga yaxshilikni iroda qilsa, uni dinda 

faqih qilib qoʻyadi”124,  degan hadislarining isboti oʻlaroq u kishiga barcha 

yaxshiliklarni berdi.  

Uni qidirgan kishi yo biror kitob oldida oʻtirib mutolaa qilayotganida yoki biror 

olimning huzurida dars tinglayotganida topishi mumkin edi. U oʻz yurti Hirotda 

boʻlganida ham, ilm yoʻlini tutib boshqa yurtlarda boʻlganida ham oʻz davrining 

mashhur ulamolaridan ta'lim oldi, hamma joyda olim va fuzalolar davrasida mutassil 

ravishda oʻz ilmini oshirishga harakat qildi. Mullo Ali al-Qori bir necha yillar 

Baytulloh al-Harom ulamolaridan dars olishni oʻziga lozim tutgani, ilm va ta'limga 

kuchli ragʻbat qoʻygani bois tez fursatda barmoq bilan sanalgudek boʻlgan 

zamonasining etuk olimlaridan boʻlib etishdi va ular qatorida joy oldi. Ilm talab 

qilishda tinmadi, diniy ilmlar majmuasi – hadis, tafsir, fiqh va qiroat ilmi boʻyicha 

katta shuhratga ega boʻldi, ilmiy darajasi yuksalib, yozgan asarlari va sharhlari tezda 

har tomonlarga yoyildi. Ilmiy faoliyatini yuksaltirish, davom ettirish va tarqatish 

maqsadida har yili bitta mushaf – Qur'oni karim koʻchirib yozib uni sotardi va shu 

orttirgan daromadi kelgusi yilgacha etardi. Shu erda Mullo Ali al-Qorining mohir 

xattot ekanligi, undan bir necha Qur'oni karim nusxalari qolgani va haligacha 

mashhur mezeylarda saqlanayotganini zikr qilib oʻtish maqsadga muvofiq. 

 
124 Imom al-Buxoriy, “Sahih al-Buxoriy”, Ilm kitobi, 13-bob, 71 hadis. 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

240 

“Al-Qori” deb nomlanishiga uning qiroat ilmida mohir va peshqadam, bu ilmda etuk 

bilimdon, mustahkam va puxta egallagani sabab boʻlib, Islom olamida ham Mullo 

al-Qori nomi bilan shuhrat topgan.125  Bu borada oʻzining yozgan asarlari va 

sharhlarida bayon qilib berilgan.  Ali al-Qoriy egallagan ilmi va asarlarinng mohiyati 

va undan keyingi davrlarda ham insonlarga foyda keltirdi, ayni davrda u qoldirgan 

ilmiy meros ilmi toliblar uchun ajoyib tadqiqot manbai boʻlib xizmat 

qilmokda.Shayx Muhammad  Abd al-Halim an-Nu'moniy alloma haqida shunday 

degan: 

           “Ali al-Qori kutoblarini sotib topgan mablagʻga qanoat qilib yashardi. Shu 

qanoati tufayli u zuhd, iffat va taqdirga rizolik, topganiga kifoya qilish darajasiga 

etdi. Odamlarga kam aralashardi. Taqvosi va ibodati kuchli edi...”.126 Imom Mullo 

Ali al-Qori Makkai Mukarramada hijriy bir ming oʻn toʻrtinchi yil (1014) Shavvol 

oyida (milodiy hisobda 1636 yilda) vafot etdi.127  Makkai Mukarramaning mashhur 

al-Mu'allo qabristoniga dafn qilindi. Uning vafoti haqidagi xabar Misrga etib 

borganida, Misr ulamolari al-Azhar jome'sida u kishining ilm va dinda peshvoligini 

taqdirlab, koʻpchilik boʻlib gʻoyibdan janoza namozini oʻqidilar. Namozda 

qatnashganlar soni esa toʻrt mingdan ortiq kishidan iborat edi.128  Bu esa, Islom 

olamida allomaning shuhrati balandligidan yana bir darak edi. 

Xulosa. Mulla Ali Qori o‘z davrining yirik olimlaridan biri sifatida islom ilmlari 

taraqqiyotiga ulkan hissa qo‘shgan. Uning hadis, tafsir, fiqh va tasavvuf sohalarida 

yozgan asarlari musulmon dunyosida keng tarqalgan va hozirgi kunda ham o‘z ilmiy 

ahamiyatini yo‘qotmagan. Ali Qorining qarashlari diniy va ma’naviy hayotda 

muvozanat, ilmiy asoslanganlik va islomiy an’analarni asrash tamoyillari bilan 

uyg‘unlashadi. Bugungi kunda uning merosini o‘rganish islomiy bilimlarning 

yanada chuqurlashishi va musulmon jamiyatining ma’naviy hayotida mustahkam 

o‘rin egallashiga xizmat qiladi. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1.Imom al-Buxoriy, “Sahih al-Buxoriy”, Ilm kitobi, 13-bob, 71 hadis.Toshkent, 

Hilol-nashr 2022. 

2. Muhammad al-Muhibbiy. “Xulosa al-asar fiy a'yon al-qorn al-hadiy 'ashar”. 3 jild, 

185 bet;, Bayrut, Dar al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2000. 

 
125 Muhammad al-Muhibbiy. “Xulosa al-asar fiy a'yon al-qorn al-hadiy 'ashar”. 3 jild, 185 bet; “Samt an-nujum” 4 

jild, 393 bet. 
126 “Al-Imam Ali al-Qori va asaruhu fiy ilm al-hadis”, 57 bet. 
127 “Ta'liyqot as-sunna” 8 bet; “Xulosa al-asar”, 3 jild, 186 bet; “Samt an-nujum”, 4 jild , 394 bet. 
128 “An-niqoya” , 1 jild, 4 bet; Ash-Shavkoniy. “Al-badr at-tole'”. Bayrut “Dor al-

fikr”, 1989.  

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

241 

3. Mirqot al-mafotih sharh mishkotul masobih”. Bayrut, Dor al-kutub al-ilmiyya, 

hij. 1422y, mil. 2001. 
 

4. Ali ibn Sulton Muhammad al-Qoriy .Mirkot al-mafotih sharh Mishkot al-masobih. 

Qohira, “Dor al-kitob al islamiy” 1-tom 1997 

5. Al-Imam Ali al-Qori va asaruhu fiy ilm al-hadis”, 57 bet. – Bayrut “Dor al-fikr”, 

2000.  

6. Shayx Ahmad Suad Ali. Sharh Mulla Ali ibn Sulton Muhammad al-Qoriy al-

Hanafiy ala al-fiqh al-akbar. – Misr, “Matbaa Mustafa al-Bobiy al-Halabiy” 1955 

7 An-niqoya” , 1 jild, 4 bet; Ash-Shavkoniy. “Al-badr at-tole', Bayrut “Dor al-fikr”, 

1989.  

TASAVVUF ADABIYOTI RIVOJLANISHIDA KUBROVIYLIK 

MAKTABINING TAʼSIRI 

Nurmuhammad Matkarimov 

Oriental universiteti magistranti, Imom 

Buxoriy xalqaro ilmiy tadqiqot markazi 

xodimi, Hadis ilmi maktabi o’qituvchisi. 

+99897-199-96-07 

Annotatsiya: Mazkur maqolada XIII–XIV asrlarda tasavvuf adabiyotining 

rivojlanishida Kubroviylik maktabining tutgan o‘rni tahlil etiladi. Najmiddin 

Kubroning tasavvufiy ta’limoti, uning amaliy va nazariy jihatlarni uyg‘unlashtirgan 

falsafiy qarashlari hamda bu maktabning adabiy, ma’naviy va madaniy hayotdagi 

o‘ziga xos ta’siri yoritilgan. Shuningdek, Kubroviylik tariqatining turli tarmoqlari, 

ularning shakllanish jarayoni va so‘fiylik adabiyotida ramziy-badiiy ifoda 

uslubining kengayishiga qo‘shgan hissasi haqida so‘z yuritiladi. Najmiddin 

Kubroning “rangli nurlar iyerarxiyasi” haqidagi g‘oyalari orqali inson ruhiy 

kamolotining bosqichlari hamda tasavvuf falsafasining chuqur mazmuni ilmiy 

asosda izohlanadi. 

Kalit so‘zlar: Tasavvuf adabiyoti, kubroviylik maktabi, Najmiddin Kubro, 

ruhiy kamolot, tariqat tarmoqlari, rangli nurlar iyerarxiyasi 

XIII — XIV аsrlar tаsаvvuf tаrixida аlohida bir mаhsuldor dаvrdir. Bu dаvrgа 

kelib tаsаvvuf hаm nаzаriy-ilmiy nuqtаi nаzаrdan, hаm аmаliy jihаtdаn oʻzining 

yuksаk choʻqqisigа koʻtаrilgan edi. Tаsаvvuf adabiyotining ravnaqi ham shu davrga 

toʻgʻri kelаdi. Ayniqsа Muhiddin ibnu-l-Arabiy, Yahyo Suhrаvаrdiy, Najmiddin 

Kubro singаri shаyxlar, Fаrididdin Аttor, Ahmаd Yassаviy, Jаloliddin Rumiy kаbi 

ulugʻ soʻfiy shoirlar tаsаvvuf ilmining doirasini kengаytirdilаr, uni hikmat bilаn 

boyitdilar. Nаtijadа tаsаvvuf Shаrq kishisining tafakkur tarzi va аxloq meʼyorlаrini 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

242 

belgilаydigаn hodisаgа аylаnib qoldi. Xuddi shu davrda tasavvufning Sharqda keng 

tarqalgan yoʻnalishlari – tariqatlari rivoj topdi. Jumladan, yassaviylik, kubraviylik, 

mavlaviya, naqshbandiylik, suhravardiya va shu kabilar. 

Tasavvuf tarixi ikki davrga ajratilganidek, uning taʼlimini ham ikki qismga: 

amaliy va nazariy tasavvuf tomonlariga ajratiladi. Amaliy tasavvufni axloqiy 

meʼyorlar va xulq-atvor qoidalarining muayyan tizimi tashkil etadi. Soʻfiylikning 

axloqiy qoidasini Abu Homid Gʻazzoliy shunday koʻrsatadi: “kambagʻallik uning 

bezagi, sabr-toqat uning naqshi, qanoat qilish uning oti, ishonch uning qadr-

qimmatidir”. Nazariy tasavvuf esa ilohiy qarashlar, orifiy gʻoya va taʼlimotlardir. 

Tasavvuf taʼlimotiga xos inson ruhiy-manaviy kamolotining asosiy bosqichlarini 

ham ana shu ikki qismga ajratish mumkin. Shariat va tariqatni tasavvufning amaliy 

qismi deb, marifat va haqiqatni uning nazariy bosqichlari deb tariflaydilar. [7. B. 

212-219]. 

Tasavvufning amaliy va nazariy tomonlari haqida gap borganda, Kubroviylik 

maktabining bu boradagi hissasi alohida ahamiyatga ega. Najmiddin Kubro 

boshchiligida XII asrda Movarounnahr va Xorazmda shakllangan Kubroviylik 

maktabi tasavvufiy tafakkur rivojiga katta hissa qoʻshgan. Bu maktab tasavvufning 

amaliy jihatlarini (shariat va tariqat bosqichlarini) nazariy asoslar (maʼrifat va 

haqiqat) bilan uygʻunlashtirgan holda rivojlantirdi. 

Bu maktabning asoschisi Shayx Najmiddin Kubro “Shayx al-Vali at-Tarosh” 

(Avliyolar tarbiyalovchi shayx) nomi bilan mashhur boʻlgan Najmiddin Kubro 

(1145-1221) nafaqat oʻz davrining, balki butun islom tasavvufi tarixining eng buyuk 

namoyandalaridan biridir. U oʻz davrining eng yеtuk soʻfiylari qatoriga kirib, 

oʻzining taʼlimoti va ijodi bilan tasavvufiy yoʻnalishga yangi qirralar kiritdi. 

Kubroviylik maktabi nafaqat tasavvuf falsafasi, balki uning adabiy, lingvistik va 

maʼnaviy jihatlarining rivojlanishida ham oʻziga xos rol oʻynadi. 

Najmiddin Kubro, tasavvuf tarixida “Dinning yulduzi” va “Avliyolar 

tarbiyachisi” deb atalgan, Xorazmda ilmiy va maʼnaviy hayotning rivojiga ulkan 

hissa qoʻshdi. U Xorazmning boy ilmiy muhitida voyaga yеtib, ilmiy va tasavvufiy 

taʼlimni oʻzlashtirdi. Shayxning taʼlimoti tasavvufning chuqur nazariy asoslarini 

amaliy yoʻnalishlar bilan uygʻunlashtirdi. 

Kubroviylik tariqati XIII-XV asrlarda Markaziy Osiyo, Eron, Kashmir, 

Hindiston va Yaman hududlarida keng tarqalib, oʻzining shariat va tasavvuf 

uygʻunligiga asoslangan talqini orqali mintaqaning maʼnaviy-madaniy hayotida 

muhim rol oʻynadi. Bu tariqat tasavvufiy gʻoyalarning nazariy va amaliy jihatlarini 

shariat qoidalari bilan birlashtirib, inson ruhiy kamolotining yoʻnalishlarini 

belgilashda qoidalar tashkil qilgan. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

243 

Najmiddin Kubro taʼsis etgan kubraviya tariqati vaqt oʻtishi bilan turli 

tarmoqlarga boʻlinib, oʻziga xos shakllarga ega boʻldi. Najmiddin Kubroning 

shogirdlari kubraviya tariqatining birinchi avlodini tashkil etgan boʻlsa, keyingi 

avlodlar Fors va boshqa hududlarda bu tariqatni yangi usullar bilan rivojlantirdilar. 

Har bir tarmoq oʻz shayxi va muridlari orqali Najmiddin Kubroning taʼlimotiga 

bogʻlangan holda tasavvuf falsafasi va shariatni talqin qilishda turli yoʻnalishlarni 

ishlab chiqdi, bu esa tariqatning mintaqadagi maʼnaviy taʼsirini yanada kengaytirdi. 

Manbalar quyidagi tarmoqlarni qayd etgan: 

- Kubraviya-Hamadoniya: Uni Sayid Ali Hamadoniy (vafoti 781/1380yil) asos 

solgan. Bu Kashmir oʻlkasidagi kubraviya tariqatining asosidir. 

-  Kubraviya-Nuriya: Shayx Nuriddin Isfaroyiniy tomonidan asos solingan. 

-  Kubraviya-Rukniya: Rukniddin Aloudavla Simnoniy (vafoti 745/1345)ga 

nisbat beriladi. 

-  Kubraviya-Jardusiya: Bu kubraviya tariqatining sakkizinchi hijriy asrdagi 

toʻrt asosiy tarmogʻining soʻnggisi. 

- Zahabiya-Igʻtishoshiya: Bu kubraviya tariqatining bir tarmogʻi boʻlib, uni 

Shayx Isʼhoq Xatloniy toʻqqizinchi hijriy asrda asos solgan. U Sayyid Abdulloh 

Mashhadiyga bogʻlanadi. 

-  Nurbaxshiya: Xurosonlik tarmoq boʻlib, uni Shayx Muhammad Nurbaxsh 

(vafoti 869/1465) asos solgan. 

-  Aydrusiya: kubraviyaning Yamandagi tarmogʻi. 

-  Firdavsiya: kubraviyaning Hindistondagi tarmogʻi. [4. B. 84]. 

Bu tarmoqlarning barchasi oʻzlarining birinchi shayxi Najmiddin Kubroning 

tasavvufiy xususiyatlarini oʻzida mujassam etgan. Ularning barchasi tasavvufning 

shariatga muvofiqligini koʻrsatishga, tasavvufiy haqiqatlarning shar’iy asoslarini 

taʼkidlashga eʼtibor berganlar. 

Kubroviylik maktabining tamoyillar tasavvufiy adabiyotga yangi mazmun va 

uslub kiritgan. Xususan:  Ruhiy poklanish va qalb tarbiyasi: Kubroviylik maktabida 

inson qalbini maʼnaviy poklash, uning ilohiy haqiqatni anglashdagi roli va 

ahamiyatiga katta eʼtibor qaratilgan.  

Kubroviylik maktabining tasavvufiy adabiyotga qoʻshgan hissasi ramziy va 

badiiy ifoda vositalarini keng qoʻllashidir. Bu uslub orqali murakkab tasavvufiy 

tushunchalar sodda, ammo chuqur maʼno bilan ifodalangan. 

Mavjud maʼlumotlarga koʻra, Najmiddin Kubro islom tasavvuf tarixida 

oʻzining soʻfiyona fikrlarini va tasavvuf yoʻliga kirgan solikning maʼnaviy yuksalish 

bosqichlarini rangli nurlar iyerarxiyasi asosida tushuntirgan birinchi soʻfiy sifatida 

tanilgan. U qatʼiy riyozat mashqlaridan soʻng erishgan ushbu rangli nurlar tizimiga 

asoslangan gʻoyalarini keyinchalik mashhur shogirdi Najmiddin Doya (Roziy) 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

244 

hamda uning tariqat yoʻlini davom ettirgan Alauddavla Simnoniy (v. 736/1336) 

qabul qilib, yanada rivojlantirganlar. [2. B. 95; 1. B. 234; 6. B. 327-335; 8. B. 6-10]. 

Albatta, Najmiddin Kubrodan avval ham mavjudotni nur orqali izohlagan 

Ishroq hikmatining asoschisi Suhravardiy tomonidan nurlar iyerarxiyasi yoki 

mistitsizm shakllangan edi. U modda olamini qorongʻulik va qora rang bilan, 

Jabroilni qizillik bilan, Jabroilning qanotlarini esa oq va qora ranglar bilan 

tasvirlagan. [3. B. 111; 9. B. 228; 207-223]. Biroq, tasavvufiy va irfoniy nuqtai 

nazarni, yaʼni solikning ruhiy martabalarini nurdan-nurga, rangdan-rangga oʻsish 

shaklida tushuntirgan va shu jihatdan tasavvufda ranglar nurlar piramidasining 

asoschisi hisoblangan birinchi soʻfiy – Najmiddin Kubro deb tan olinadi. [2. B. 272-

275] 

Najmiddin Kubroning rangli nurlar iyerarxiyasining eng quyi nuqtasi – qora 

nur boʻlib, bu moddiy dunyoning jismoniy zulmatini anglatadi. Bu yerda “nur 

ranglarini mushohada qilish” deganda moddiy dunyodagi aniq ranglarni koʻrish 

nazarda tutilmaydi. Chunki moddiy dunyo va unga oid barcha sezgilar aslida 

qorongʻu va qora nurdan iboratdir. Shu sababdan, koʻzlar yopilmasdan Najmiddin 

Kubroning soʻzlagan rangli nurlarini koʻrish mumkin emas. [5. B. 122] 

Yaʼni, moddiy dunyoning jozibasidan xoli boʻlmasdan, jismoniy narsalardan 

uzilmasdan, moddiy ranglarga nisbatan “koʻr” boʻlmasdan va shu yoʻl bilan moddiy 

koʻzlar moddiy borliqlarga yopilmasdan, boshqa soʻz bilan aytganda, moddiy 

olamdan uzilib, ruhiy sayohatga kirishmasdan, sezgidan tashqari nur va ranglar 

orasida martabadan martabaga koʻtarilish mumkin emas. Shunday ekan, faqat qalb 

koʻzi bilan idrok etilishi mumkin boʻlgan bu rangli nurlarni koʻrishning birinchi 

sharti, moddiy koʻzlarni yopishdir. 

Xulosa qilib shuni aytish mumkin-ki, kubroviylik maktabi tasavvufning amaliy 

va nazariy jihatlarini uygʻunlashtirgan holda, tasavvufiy adabiyot rivojiga katta hissa 

qoʻshgan. Ushbu maktab XIII-XV asrlarda Markaziy Osiyo, Hindiston, Eron, va 

Yaman kabi hududlarda keng tarqalib, shariat va tariqatni nazariy asoslar bilan 

birlashtirish orqali oʻziga xos falsafiy tizim yaratdi. Shayx Najmiddin Kubroning 

“Favoihu-l-jamol va favotihu-l-jalol” asari nafaqat tasavvuf falsafasi, balki uning 

adabiy-uslubiy boyligini ham namoyon etgan muhim manbalardan biridir. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR 

1. Baltacı, Hasan. Necmeddîn Dâye Râzî. – İstanbul: İnsan Yayınları, 

2011. – s. 234. 

2. Corbin, Henry. İnsân-i Nurânî der Tasavvuf-i İranî. (Çev. Feramerz 

Cevâhirî Neyâ). – Tahran: İntişarât-i Gulban, 2013. – s. 95. 

3. Corbin, Henry. Zaman-i Edvarî der Mazdayesna ve İrfan-i İsmailiye. 

(Çev. İ. Rahmetî). – Tahran: İntişarât-i Sofya, 1394. – s. 111. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

245 

4. Doktor Yusuf Zaydon. “Favoihu-l-jamol va favotihu-l-jalol” asarini 

tahqiqi. Qohira: Dar Su‘ad as-Sabboh, 1994-yil. – B. 84. 

5. Najmiddin Kubro. Favoihu-l-jamol va favotihu-l-jalol. Qohira: Dar 

Su‘ad as-Sabboh, 1994-yil. – B. 122. 

6. Orhan, Kamil Zeki. Alâüddevle Simnânî ve Tasavvufî Görüşleri. 

[Doktora tezi]. – İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2016. – 

s. 327–335. 

7. Raxmanov Abdimalik Ergashevich. Tasavvuf falsafasi tarixida 

naqshbandiylik taʼlimotining oʻrni. European Journal of Interdisciplinary Research 

and Development. 2023 y. May. 212-219- betlar. 

8. Simnânî, Alâüddevle. Risâle-i Nûriyye. – Maarif Dergisi, c. 13, sayı 1, 

1375. – s. 6–10. 

9. Sühreverdî. (1375a). Akl-ı Surh. İçinde Mecmua-yi Musannefât (2. bs, 

C. 3). İntişârât-i Muessese-i Mutalaat ve Tahkikat-i Ferhengi. s. 228. Sühreverdî, 

Şihabüddin Yahya. Akl-ı Surh. İçinde Mecmua-yi Musannefât (2. bs., C. 3). – 

Tahran: İntişârât-i Muessese-i Mutalaat ve Tahkikat-i Ferhengi, 1375a. – s. 228. 

GLOBAL HUQUQIY MADANIYATNING RIVOJIDA TASAVVUF AXLOQI 

VA ADOLAT KONSEPSIYASI 

Shodiyeva Dilshoda Gʻulomjonovna 

Buxoro davlat pedagogika instituti, 

 Ijtimoiy-gumanitar fanlarni oʻqitish 

 metodikasi (huquq ta'limi) yoʻnalishi,  

2-kurs magistri, +998941223075. 

 

Annotatsiya. Mazkur maqolada global huquqiy madaniyat rivojida tasavvuf axloqi 

va adolat konsepsiyasining o‘rni tahlil qilinadi. Tasavvuf falsafasi insonning ichki 

poklanishi, adolat, rahm-shafqat va halollik tamoyillariga asoslanadi. Ushbu 

qadriyatlar zamonaviy huquqiy tizimlarda inson huquqlari, tenglik va ijtimoiy 

mas’uliyat tushunchalarining shakllanishiga bevosita ta’sir ko‘rsatgan. Ayniqsa, 

Yaqin Sharq va Markaziy Osiyo mutasavviflarining asarlarida adolat — jamiyat 

barqarorligining asosiy mezoni sifatida talqin etiladi. Maqolada tasavvuf axloqi va 

global huquqiy madaniyat o‘rtasidagi falsafiy hamda etik bog‘liqliklar ochib 

berilgan. Shu bilan birga, Forobiy, G‘azzoliy, Bahouddin Naqshband, va Jaloliddin 

Rumiy kabi mutafakkirlarning g‘oyalari global adolat va insonparvarlik 

tamoyillarini shakllantirishdagi o‘rni yoritilgan. Tadqiqot natijalari shuni 

ko‘rsatadiki, tasavvuf axloqi nafaqat diniy-falsafiy, balki ijtimoiy-huquqiy sohada 

ham universal qadriyatlar tizimini yaratgan. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

246 

Kalit so‘zlar: tasavvuf, axloq, adolat, huquqiy madaniyat, inson huquqlari, Forobiy, 

G‘azzoliy, Rumiy, Naqshband, ijtimoiy adolat. 

 

Global huquqiy madaniyatning shakllanishi insoniyat tarixida chuqur falsafiy, 

diniy va axloqiy ildizlarga ega jarayondir. Har bir jamiyatning huquqiy qadriyatlari, 

adolat haqidagi tasavvurlari va axloqiy mezonlari o‘ziga xos tarixiy rivoj yo‘lini 

bosib o‘tgan. Shu jarayonda tasavvuf ta’limoti — inson kamoloti, adolat, 

bag‘rikenglik va rahm-shafqat g‘oyalariga asoslangan ruhiy-falsafiy maktab sifatida 

muhim o‘rin tutadi. Tasavvuf axloqi nafaqat diniy hayotning bir bo‘lagi, balki inson 

va jamiyat o‘rtasidagi muvozanatni ta’minlovchi, adolatni hayot mezoniga 

aylantiruvchi universal qadriyatlar tizimidir. 

Tasavvuf tafakkurining asosiy maqsadi insonni ichki poklik, halollik, 

haqiqatparvarlik va boshqalar manfaatini o‘zidan ustun qo‘yish g‘oyalari orqali 

kamolga yetkazishdir. Bu jihatlar global huquqiy madaniyat tamoyillari bilan 

uyg‘unlashadi, chunki har qanday huquqiy tizimning asosi — adolat va 

insonparvarlikdir. Tasavvuf allomalari, xususan, Abu Nasr Forobiy, Imom 

G‘azzoliy, Bahouddin Naqshband, va Jaloliddin Rumiy asarlarida inson huquqlari, 

tenglik va ijtimoiy mas’uliyat masalalari chuqur falsafiy tahlil qilingan. Ularning 

fikricha, adolat — bu insonni o‘z nafsidan ustun qo‘ygan holda boshqalarga foyda 

yetkazish, jamiyatda tinchlik va muvozanatni saqlashdir. 

Zamonaviy huquqiy tizimlarda, xususan, BMT inson huquqlari deklaratsiyasi 

va xalqaro adolat tamoyillarida tasavvuf falsafasiga xos axloqiy g‘oyalar bevosita 

yoki bilvosita aks etgan. Masalan, inson sha’ni va qadr-qimmatini oliy qadriyat 

sifatida e’tirof etish, bag‘rikenglik, diniy va madaniy xilma-xillikka hurmat bilan 

qarash — tasavvuf axloqining asosiy ustunlaridir. Shu nuqtayi nazardan, tasavvuf 

falsafasi global huquqiy madaniyatni shakllantirishda ruhiy va axloqiy manba 

vazifasini o‘taydi. 

Bugungi kunda adolat konsepsiyasini tasavvuf asosida o‘rganish nafaqat 

falsafiy, balki ijtimoiy-huquqiy ahamiyat kasb etadi. Jahon miqyosida huquqiy ongni 

yuksaltirish, inson huquqlarini ta’minlash, tinchlik va barqarorlikni saqlash uchun 

tasavvufning axloqiy mezonlari o‘z dolzarbligini yo‘qotmagan. Tasavvuf g‘oyalari 

asosidagi adolat konsepsiyasi zamonaviy global muhitda ham universal qadriyatlar 

tizimini yaratish, millatlararo totuvlikni mustahkamlash va insoniyat manfaatlarini 

birlashtirishda muhim nazariy poydevor bo‘lib xizmat qilmoqda. Shu bois, tasavvuf 

axloqi global huquqiy madaniyat rivojida faqat tarixiy meros emas, balki amaliy 

yo‘nalishda ham ahamiyatli metodologik asosdir. 

Tasavvuf — islom falsafasining chuqur ma’naviy-axloqiy yo‘nalishlaridan 

biri bo‘lib, insonning ichki dunyosi, ma’naviy poklanishi va jamiyatdagi o‘rni 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

247 

haqida mukammal ta’limotdir. U shaxsni nafsdan yuksak qo‘yadi, insonni Haqqa 

yaqinlashtirish va boshqalarga adolatli munosabatda bo‘lishga o‘rgatadi. Tasavvufda 

axloq tushunchasi “ihson” — ya’ni yaxshilik qilish, “adl” — ya’ni adolat, va 

“rahma” — ya’ni rahm-shafqat bilan chambarchas bog‘liq.[2] 

Tasavvuf axloqining asosiy maqsadi insonni komillikka yetkazish, ya’ni 

“insoni komil” darajasiga ko‘tarishdir. Bu daraja shaxsning nafaqat diniy e’tiqodda, 

balki ijtimoiy va huquqiy faoliyatida ham adolatli, halol, mas’uliyatli bo‘lishini 

taqozo etadi. Shuning uchun ham tasavvuf axloqi insonparvarlik tamoyillarini 

chuqur ifoda etgan falsafiy tizim sifatida global huquqiy qadriyatlarga ta’sir 

ko‘rsatgan. 

Forobiy, G‘azzoliy, Ibn Sino, Jaloliddin Rumiy, va Bahouddin Naqshband 

kabi mutafakkirlarning asarlarida tasavvuf axloqi — nafaqat diniy-ruhiy, balki 

siyosiy va huquqiy tizimlarning axloqiy poydevori sifatida talqin qilingan. Forobiy 

“Fozil shahar” konsepsiyasida adolatni jamiyatning bosh mezoni sifatida ko‘rsatadi. 

Uningcha, har bir inson o‘z vazifasini adolat asosida bajarsa, jamiyat muvozanat va 

barqarorlikka erishadi. 

Imom G‘azzoliy esa “Ihyo ulum ad-din” asarida insonning halol yashashi, 

huquq va burchlarini anglab yetishi, nafsni tiyish — adolatga eltuvchi yo‘l ekanini 

ta’kidlaydi. Unga ko‘ra, adolat — bu insonning o‘z nafsini jilovlab, boshqalarning 

huquqini tan olishidir. Shu tariqa tasavvuf axloqi global huquqiy madaniyatda 

mavjud bo‘lgan “inson huquqlari”, “tenglik” va “burch” tushunchalari bilan 

uyg‘unlashadi.[1, 180-b] 

Adolat tushunchasi insoniyat tarixida barcha falsafiy maktablarda markaziy 

o‘rin tutgan. Biroq tasavvuf falsafasida adolat nafaqat ijtimoiy me’yor, balki ruhiy-

axloqiy muvozanatni ta’minlovchi kuch sifatida talqin etiladi. Tasavvufda 

adolatning uch darajasi ajratiladi: 

Ilmiy adolat – insonning haqiqatni bilishi va uni to‘g‘ri anglash qobiliyati; 

Amaliy adolat – insonning boshqalar bilan munosabatlarida halollik va 

xolislikni saqlashi; 

Ilohiy adolat – Haqning barcha mavjudotga nisbatan teng va rahmli bo‘lishi. 

Zamonaviy global huquqiy madaniyatda adolat konsepsiyasi inson huquqlari, 

erkinlik va ijtimoiy tenglik prinsiplarida ifodalanadi. Bu esa tasavvufning asosiy 

g‘oyalari bilan uyg‘unlashadi. Masalan, Rumiy o‘z asarlarida “insonlar orasidagi 

farqni na rang, na millat, balki yurakdagi niyat belgilaydi”, deya adolatning 

universalligini ta’kidlaydi. 

Global huquqiy madaniyat — insoniyatning umumiy qadriyatlari, axloqiy 

me’yorlari va huquqiy tizimlari uyg‘unlashgan murakkab hodisadir. Unda inson 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

248 

sha’ni, qadr-qimmati va huquqlari eng oliy qadriyat sifatida tan olinadi. Tasavvuf 

axloqi esa ana shu qadriyatlarning ma’naviy poydevorini shakllantiradi. 

Tasavvufda inson — “olamning markazi”, “ilohiy sirni o‘zida mujassam etgan 

mavjudot” sifatida qaraladi. Shu sababli unga nisbatan adolatli, rahmli va 

mas’uliyatli munosabatda bo‘lish zarur. Bu g‘oya zamonaviy xalqaro huquqda inson 

huquqlarini himoya qilish, ijtimoiy adolatni ta’minlash, irqiy va diniy kamsitishlarga 

qarshi kurashish kabi tamoyillarning ma’naviy ildizini tashkil etadi.[2, 195-b] 

Forobiy va G‘azzoliy ta’limotlari G‘arb huquqshunosligiga ham bilvosita 

ta’sir ko‘rsatgan. Ayniqsa, Renessans davrida musulmon Sharqining axloqiy-falsafiy 

qarashlari Yevropa huquqiy tafakkuriga kirib kelgan. Masalan, Tomas Akvinskiy, 

Jon Lokk va Monteske g‘oyalarida “tabiiy huquq” konsepsiyasi tasavvufdagi “ilohiy 

adolat” tushunchasiga yaqin turadi. 

Shuningdek, Rumiy va Naqshbandning “sokinlikda adolat” va “dil pokligi 

bilan boshqalarga xizmat qilish” g‘oyalari bugungi global etik kodekslar, xalqaro 

tashkilotlarning axloqiy prinsiplarida o‘z ifodasini topgan. BMT, YUNESKO va 

Yevropa Kengashi tomonidan ilgari surilgan “madaniyatlararo muloqot”, 

“bag‘rikenglik” va “inson qadr-qimmatiga hurmat” g‘oyalari tasavvuf axloqining 

zamonaviy talqinidir.[3, 160-b] Tasavvufda axloq tushunchasi “nafsni jilovlash” va 

“adolatli yashash” g‘oyalari bilan chambarchas bog‘liq. Bu jihatdan u huquqiy 

madaniyatda fuqarolik mas’uliyati, burch va ijtimoiy adolatni anglash kabi 

kategoriyalar bilan uyg‘unlashadi. 

Naqshbandiylik tariqatida “dil ba yoru, dast ba kor” (ko‘ngil Ollohda, qo‘l 

mehnatda) shiori nafaqat diniy, balki ijtimoiy-huquqiy mas’uliyatni ham bildiradi. 

Bu prinsip global fuqarolik madaniyati va halollik etikasi bilan mos keladi. Har bir 

inson o‘z vazifasini mas’uliyat bilan bajarib, boshqalarning huquqlariga hurmat 

bilan yondashsa, jamiyatda huquqiy barqarorlik ta’minlanadi. 

Bugungi kunda korrupsiya, inson huquqlarining buzilishi, tengsizlik kabi 

global muammolar tasavvuf axloqidagi “adolat” konsepsiyasini qayta o‘rganish 

zaruratini kuchaytirmoqda. Chunki tasavvuf adolatni faqat tashqi qonun bilan emas, 

ichki vijdon bilan o‘lchaydi. G‘azzoliy ta’biri bilan aytganda, “adolatli jamiyat — 

bu avvalo adolatli qalblar jamiyatidir.” Shu bois, huquqiy tizimni 

mukammallashtirish faqat qonunlar bilan emas, balki axloqiy tarbiya bilan ham 

bog‘liq. 

Global etik tizimlar — insoniyat tomonidan qabul qilingan umumiy axloqiy 

me’yorlar majmui bo‘lib, ular xalqaro huquqiy institutlar faoliyatida asosiy 

yo‘nalish sifatida qaraladi. Tasavvuf axloqi bu tizimlarga chuqur falsafiy mazmun 

qo‘shadi. Unga ko‘ra, inson faqat o‘z manfaatini emas, balki butun jamiyat va tabiat 

manfaati uchun yashashi kerak. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

249 

Bu g‘oya hozirgi kunda ekologik huquq, insonparvarlik huquqi, migratsiya 

siyosati va tinchlikni saqlash sohalarida o‘z ifodasini topgan. Rumiy ta’biri bilan 

aytganda: “Yer — barchamizniki, adolat — barchamizning yuragimizda bo‘lishi 

kerak.”[4, 174-b] BMT tomonidan ishlab chiqilgan “Barqaror rivojlanish 

maqsadlari” (SDGs) tasavvuf axloqiga yaqin bo‘lgan qadriyatlarga asoslanadi. 

Ayniqsa, “Adolatli jamiyatlar”, “Tinchlik va hamkorlik” kabi yo‘nalishlar Rumiy va 

Naqshband g‘oyalarini eslatadi. 

Tasavvuf ta’limotlari huquqiy ongni tarbiyalashda ham muhim rol o‘ynaydi. 

Insonni axloqan pok, vijdonan halol bo‘lishga chaqirish — huquqiy madaniyatning 

eng samarali yo‘lidir. Tasavvufda insonning yurak pokligi uning ijtimoiy burchini 

anglash darajasini belgilaydi. Shu bois, tasavvuf faqat diniy yo‘nalish emas, balki 

tarbiyaviy maktab hamdir. 

O‘zbekiston, Turkiya, Eron, Hindiston va boshqa mamlakatlarda tasavvuf 

g‘oyalariga asoslangan ta’lim dasturlari huquqiy va axloqiy tarbiya tizimiga 

kiritilmoqda. Bu tajribalar shuni ko‘rsatadiki, axloqiy qadriyatlar asosida 

tarbiyalangan yoshlar qonunlarga nisbatan ongli, adolatli va bag‘rikeng 

munosabatda bo‘ladilar. 

Bugungi global huquqiy tizimda inson huquqlari, ijtimoiy tenglik, diniy 

erkinlik, ekologik mas’uliyat va bag‘rikenglik kabi qadriyatlar tasavvufning falsafiy 

asoslari bilan mushtarakdir. Xalqaro konvensiyalar, inson huquqlari deklaratsiyasi 

va madaniyatlararo muloqot tashabbuslari — tasavvufning ruhiy ta’sirini aks 

ettiradi. 

Masalan, YUNESKO tomonidan nishonlanayotgan “Jaloliddin Rumiy yili”, 

“Bahouddin Naqshband merosi” kabi xalqaro tadbirlar global miqyosda tasavvuf 

qadriyatlarining huquqiy va madaniy ahamiyatini ko‘rsatmoqda.[5, 132-b] Tasavvuf 

axloqi global huquqiy madaniyat rivojida falsafiy, axloqiy va ruhiy manba sifatida 

xizmat qiladi. U insonni nafaqat qonunlarga bo‘ysunuvchi fuqaro, balki adolatni 

yuragida his etuvchi axloqiy mavjudot sifatida tarbiyalaydi. Forobiy, G‘azzoliy, 

Rumiy va Naqshband g‘oyalaridagi adolat konsepsiyasi bugungi global dunyo 

uchun ham dolzarbdir — chunki adolat faqat qonun bilan emas, balki vijdon bilan 

amalga oshadi. 

Shunday qilib, tasavvuf axloqi va adolat konsepsiyasi global huquqiy 

madaniyatni shakllantirishda insoniyatning ma’naviy merosi, axloqiy o‘zlikni 

anglash va umumiy qadriyatlarni birlashtirishda beqiyos o‘rin tutadi. 

Xulosa o‘rnida ta’kidlash joizki, tasavvufning axloqiy va falsafiy merosi 

zamonaviy global huquqiy madaniyatni yanada insonparvar, adolatli va ma’naviy 

jihatdan yuksak darajaga ko‘tarishda beqiyos o‘rin tutadi. Shu bois, huquqshunoslik, 

falsafa va dinshunoslik sohalarida tasavvuf ta’limotini chuqur o‘rganish, uning 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

250 

adolat konsepsiyasini zamonaviy huquqiy nazariya bilan uyg‘unlashtirish insoniyat 

kelajagi uchun muhim ilmiy-amaliy vazifa bo‘lib qolmoqda. 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati 

1. Komilov, N. Tasavvuf va inson kamoloti. Toshkent: Ma’naviyat, 2001. – 

180 b. 

2. Xayriddinov, A. Global huquqiy madaniyat va ma’naviy qadriyatlar. 

Toshkent: TDYuU nashriyoti, 2019. – 195 b. 

3. Rahmonov, B. Adolat va inson huquqlari falsafasi. Samarqand: Zarafshon, 

2021. – 160 b. 

4. Yunusov, I. Islom falsafasi va axloqiy tafakkur tarixidan lavhalar. Toshkent: 

Yangi asr avlodi, 2015. – 174 b. 

5. Sodiqov, Sh. Tasavvuf va adolat konsepsiyasi global kontekstdagi o‘rni. 

Termiz: TIESU nashriyoti, 2023. – 132 b. 

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI 

Usmonov Adiz Mansurxo'jayevich 

Buxoro Davlat Universiteti  

islomshunoslik yoʻnalishi magistranti 

Ilmiy rahbar: (PhD) L.Xaitov 

Annotatsiya. Ushbu maqolada tasavvuf ta’limotining ijtimoiy barqarorlikka 

ko‘rsatadigan ta’siri chuqur tahlil etilgan. Tasavvuf — bu inson qalbini yomon 

illatlardan tozalash, ruhiy komillikka erishish va Allohga muhabbat asosida 

jamiyatda tinchlik va totuvlikni qaror toptirishga xizmat qiluvchi ma’naviy-axloqiy 

ta’limotdir. Maqolada tasavvufning asosiy g‘oyalari — mehr-oqibat, sabr, halollik, 

kechirimlilik, bag‘rikenglik kabi fazilatlarning jamiyat barqarorligidagi o‘rni 

yoritilgan. Shuningdek, tasavvufning ijtimoiy birdamlikni mustahkamlash, 

ziddiyatlarni yumshatish va insonlar o‘rtasida o‘zaro hurmatni kuchaytirishdagi 

ahamiyati tahlil qilingan. Maqolada Bahouddin Naqshband, Ahmad Yassaviy, 

Najmiddin Kubro kabi buyuk mutasavviflarning ijtimoiy hayotga oid g‘oyalari 

misolida tasavvufning amaliy ahamiyati ko‘rsatib o‘tilgan. Shuningdek, bugungi 

globallashuv va ma’naviy inqiroz davrida tasavvuf qadriyatlarining yoshlar 

tarbiyasidagi, millatlararo va dinlararo totuvlikni mustahkamlashdagi o‘rni ochib 

berilgan. 

Tadqiqot natijalariga ko‘ra, tasavvuf faqat diniy-falsafiy yo‘nalish emas, balki 

ijtimoiy hayotni barqarorlashtiruvchi, insonlarni birlashtiruvchi va ma’naviy 

uyg‘onishga undovchi kuch sifatida talqin etiladi. Shu boisdan, tasavvuf 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

251 

qadriyatlarini chuqur o‘rganish va ularni zamonaviy tarbiya hamda jamiyat hayotiga 

tatbiq etish dolzarb ahamiyat kasb etadi. 

Kalit so‘zlar. Tasavvuf, ijtimoiy barqarorlik, komil inson, mehr-oqibat, 

bag‘rikenglik, sabr, kechirimlilik, nafs, totuvlik, ma’naviyat. 

Insoniyat tarixida ma’naviyat va ruhiy poklik jamiyat taraqqiyotining eng 

muhim omillaridan biri bo‘lib kelgan. Har bir davrda ijtimoiy barqarorlikni 

ta’minlash, insonlar o‘rtasida mehr-oqibat va totuvlikni mustahkamlash uchun turli 

g‘oyaviy yo‘nalishlar paydo bo‘lgan. Ana shunday muhim yo‘nalishlardan biri — 

tasavvuf bo‘lib, u islom ta’limotining ichki, ma’naviy-axloqiy jihatini chuqur 

tushuntiruvchi yo‘nalish sifatida shakllangan. 

Tasavvuf insonni nafaqat Allohga yaqinlashtirish, balki jamiyatda tinchlik, 

adolat va hamjihatlikni qaror toptirishga da’vat etadi. Unda inson qalbini yovuz 

niyatlardan poklash, boshqalarga mehr bilan qarash, nafsni tiyish, sabr va 

kechirimlilik kabi fazilatlar asosiy o‘rinni egallaydi. Shu sababli tasavvuf faqat diniy 

yoki falsafiy yo‘nalish emas, balki ijtimoiy hayotni barqarorlashtiruvchi kuch 

sifatida ham muhim ahamiyat kasb etadi. 

Bugungi globallashuv davrida insonlar o‘rtasidagi munosabatlar 

murakkablashib borayotgan bir paytda, tasavvufning insonparvarlik g‘oyalari 

yanada dolzarb bo‘lib bormoqda. U nafaqat shaxsiy hayotda, balki jamiyat 

miqyosida ham tinchlik, totuvlik va bag‘rikenglikni ta’minlashda asosiy manba 

bo‘lib xizmat qiladi. Shu boisdan, tasavvufning ijtimoiy barqarorlikka ko‘rsatadigan 

ta’sirini o‘rganish bugungi kunda ilmiy va amaliy jihatdan katta ahamiyat kasb etadi. 

Tasavvuf insonning ichki dunyosini poklash, Allohga muhabbat orqali komil 

insonlik darajasiga erishishni maqsad qilgan ta’limotdir. U Qur’on va Sunnatga 

asoslangan holda, inson qalbini g‘azab, hasad, kibr, manmanlik kabi yomon his-

tuyg‘ulardan tozalashni va ularning o‘rniga mehr, sabr, shukr, kamtarlik va halollikni 

joylashtirishni targ‘ib etadi. 

Tasavvufning asosiy g‘oyalaridan biri — “ichki poklik – tashqi tinchlik 

garovi”129 degan tamoyildir. Ya’ni, inson o‘z qalbida osoyishtalik va muhabbatni 

topmasa, jamiyatda ham barqarorlik bo‘lmaydi. Shu ma’noda, tasavvuf inson 

qalbida tinchlik va Allohga sadoqatni shakllantirib, u orqali jamiyatda ham 

tinchlikni qaror toptirishga xizmat qiladi. 

Tasavvufda “komil inson” tushunchasi alohida o‘rin tutadi. Komil inson – bu 

o‘z nafsini yenggan, boshqalarga foyda yetkazuvchi, adolatli, mehr-shafqatli 

shaxsdir. Bunday insonlar jamiyatning barqarorligini mustahkamlovchi tayanchdir. 

 
129 Bahouddin Naqshband, Ahmad Yassaviy, Imom G‘azzoliy, Jaloliddin Rumiy kabi mutasavviflarning fikrlari 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

252 

Tasavvuf ta’limotida har bir inson o‘zini doimo tarbiyalash, o‘z ustida ishlash va 

jamiyatga foyda keltirishga da’vat etiladi. 

Buyuk mutasavviflar – Ahmad Yassaviy, Bahouddin Naqshband, 

Najmiddin Kubro kabi allomalar o‘z tariqatlarida insonning ruhiy komilligi bilan 

bir qatorda, jamiyatdagi axloqiy muhitni sog‘lomlashtirish masalasiga ham katta 

e’tibor berganlar. Masalan, “Dil ba yoru, dast ba kor” (“Ko‘ngil Allohda, qo‘l ishda 

bo‘lsin”130) degan hikmatli so‘zi orqali insonni faoliyatda, mehnatda, halollikda 

sobit bo‘lishga undagan. 

Demak, tasavvufning asosiy qadriyatlari – mehr-oqibat, sabr, kamtarlik, 

halollik, bag‘rikenglik va adolat jamiyat hayotida ijtimoiy barqarorlikni 

ta’minlovchi asosiy omillardandir. 

Tasavvuf ta’limoti insonlar o‘rtasida mehr-oqibat, hamjihatlik va 

bag‘rikenglikni mustahkamlashni o‘zining eng muhim maqsadlaridan biri deb 

biladi. Mutasavviflar fikricha, insonlar Allohning bandalari sifatida bir-biriga mehr 

bilan, adolat va hurmat asosida munosabatda bo‘lishlari kerak. Shaxslar o‘rtasida 

totuvlik bo‘lmagan joyda jamiyatda barqarorlik bo‘lishi mumkin emas. Shu bois 

tasavvuf g‘oyalari ijtimoiy birdamlikni kuchaytiruvchi, dushmanlik va adovatni 

kamaytiruvchi kuch sifatida namoyon bo‘ladi. 

Tasavvufda “muhabbat yo‘li” markaziy o‘rinda turadi. Inson Allohni chin 

dildan sevsa, Uning yaratgan bandalarini ham sevishga majbur bo‘ladi. Shunday 

muhabbat asosida insonlar bir-biriga nisbatan mehribon, kechirimli va rahmdil 

bo‘lib, jamiyatda tinchlik va totuvlik muhitini yaratadi. Bu holat, o‘z navbatida, 

ijtimoiy birdamlikning mustahkamlanishiga olib keladi. 

Tasavvuf tarixida ko‘plab tariqatlar va jamoalar xalq orasida axloqiy poklik, 

saxovat, halollik va mehnatsevarlikni targ‘ib qilib kelganlar. Zikr majlislari, 

suhbatlar va murshidlar o‘gitlari orqali insonlar o‘zaro mehr-oqibatga, yordam va 

hamjihatlikka da’vat etilgan. Ayniqsa, Naqshbandiya,131 Yassaviya,132 Qodiriya133 

tariqatlarida “xalq ichida, xalq bilan birga yashash” g‘oyasi ilgari surilib, ijtimoiy 

hayotdagi birlikni mustahkamlashga katta hissa qo‘shilgan. 

Tasavvufning bu jihati kambag‘allarga, yetimlarga, beva-bechoralarga 

yordam ko‘rsatish, sadaqa va ehson qilish, adolatni ustuvor bilish kabi amaliy ishlar 

orqali ham namoyon bo‘lgan. Bu qadriyatlar tufayli jamiyatda insonlar bir-biriga 

yelkadosh bo‘lib, o‘zaro ishonch va hamkorlik muhitini yaratganlar. 

 
130 Bahouddin Naqshband 
131 Bahouddin Naqshband (1318–1389 yillar) 
132 Ahmad Yassaviy (taxminan 1103–1166 yillar) 
133 Abdulqodir Jiloni (1077–1166 yillar) 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

253 

Shunday qilib, tasavvuf ijtimoiy birdamlikni ta’minlovchi, insonlar 

o‘rtasidagi mehr, bag‘rikenglik va o‘zaro hurmatni kuchaytiruvchi muhim ma’naviy 

omildir. 

Jamiyatda ziddiyatlar, kelishmovchiliklar va nizo holatlari har qanday davrda 

mavjud bo‘lgan. Bunday holatlar ijtimoiy barqarorlikni buzuvchi omillar sifatida 

qaraladi. Tasavvuf ta’limoti esa bu muammolarga ruhiy-axloqiy nuqtayi nazardan 

yondashib, mojarolarni tinchlik, sabr va kechirimlilik asosida hal etishni targ‘ib 

etadi. 

Tasavvufda insonning eng katta dushmani — bu uning nafsi hisoblanadi. Nafs 

kishini g‘azab, hasad, kibr va adovatga undaydi. Mutasavviflar inson avvalo o‘z 

nafsi bilan kurashsa, tashqi dushmanliklar ham yo‘qoladi, degan fikrni ilgari 

surganlar. Shu bois tasavvuf ijtimoiy murosaning boshlanish nuqtasini inson 

qalbidan izlaydi. Har kim o‘z nafsini yenga olsa, jamiyatda tinchlik o‘z-o‘zidan 

qaror topadi. 

Shuningdek, tasavvuf kechirimlilik va bag‘rikenglikni muhim fazilat sifatida 

ulug‘laydi. Ahmad Yassaviy “Hikmatlar”ida insonni kechirimli, sabrli va 

boshqalarga mehr bilan qarashga undaydi. Bahouddin Naqshband esa “Har kim 

bilan yaxshilikda musobaqalash, yomonlikda esa o‘zingni tiy” degan hikmatli so‘zi 

bilan ziddiyatlarni tinch yo‘l bilan hal etishga chaqirgan. 

Tasavvuf tariqatlarida “sabr”, “shukr”, “sukut” va “rahm” kabi fazilatlar 

insonlar o‘rtasida murosani mustahkamlaydi. Bunday fazilatlar ijtimoiy 

ziddiyatlarning ildizini — g‘azab, manmanlik, adovatni yo‘qotishga xizmat qiladi. 

Natijada jamiyatda bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat va tinchlik muhiti kuchayadi. 

Shunday qilib, tasavvuf ijtimoiy ziddiyatlarni faqat tashqi chora-tadbirlar 

bilan emas, balki inson qalbidagi ruhiy uyg‘onish orqali yumshatadi. U odamlarni 

dushmanlik o‘rniga muhabbatni, adovat o‘rniga kechirimni tanlashga undaydi. Bu 

esa jamiyatda barqarorlikni ta’minlovchi eng muhim omillardan biridir. 

Zamonaviy davrda insoniyat ijtimoiy, siyosiy va ma’naviy jihatdan murakkab 

sinovlarga duch kelmoqda. Globallashuv, texnologik taraqqiyot va ma’naviy 

qadriyatlarning susayishi insonlar o‘rtasidagi munosabatlarga salbiy ta’sir 

ko‘rsatmoqda. Ayniqsa, individualizm va manfaatparastlikning kuchayishi 

jamiyatdagi birdamlik, hamjihatlik va ishonchni zaiflashtirmoqda. Ana shunday 

sharoitda tasavvuf qadriyatlari insonlar o‘rtasida ruhiy uyg‘onish, mehr-oqibat va 

tinchlikni mustahkamlashda muhim ahamiyat kasb etadi. 

Tasavvuf insonni Allohga muhabbat bilan bog‘laydi, lekin shu bilan birga uni 

jamiyat hayotidan chetda qoldirmaydi. Aksincha, mutasavviflar insonni 

mehnatsevarlik, halollik, saxovat va ijtimoiy mas’uliyatga da’vat etadilar. 

Bunday fazilatlar har bir jamiyatda barqarorlik va ishonch muhitini yaratadi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

254 

Bugungi kunda yoshlar orasida ma’naviy bo‘shliq, ruhiy izlanish va hayot 

ma’nosini topish istagi kuchaygan. Tasavvuf ta’limoti yoshlarni ruhiy jihatdan 

mustahkamlash, ularni sabr, hayo, kamtarlik va poklik ruhida tarbiyalashda katta rol 

o‘ynaydi. Chunki tasavvuf insonni faqat tashqi ko‘rinish yoki urf-odatlar bilan emas, 

balki ichki dunyo tinchligi bilan tarbiyalaydi. 

Bundan tashqari, tasavvufning bag‘rikenglik, o‘zaro hurmat va diniy 

totuvlikka asoslangan g‘oyalari millatlararo va dinlararo munosabatlarda ham 

muhim o‘rin tutadi. Bu qadriyatlar har xil diniy yoki madaniy qarashlarga ega 

insonlar o‘rtasida tinchlik va hamkorlikni ta’minlashga yordam beradi. 

Shunday qilib, tasavvuf qadriyatlari bugungi kunda ham insoniyatni 

birlashtiruvchi, ijtimoiy totuvlikni kuchaytiruvchi va ma’naviy barqarorlikni 

ta’minlovchi kuch sifatida o‘z ahamiyatini yo‘qotmagan, balki yanada orttirgan 

desak, mubolag‘a bo‘lmaydi. 

Tasavvuf insoniyat tarixida chuqur ma’naviy ildizlarga ega bo‘lgan, ruhiy 

poklik va komillikka chorlovchi ta’limotdir. U insonni Allohga yaqinlashtirish bilan 

bir qatorda, jamiyatda mehr-oqibat, bag‘rikenglik va tinchlikni qaror toptirishga 

xizmat qiladi. Tasavvufning asosiy maqsadi — inson qalbini poklash, nafsni yengish 

va shu orqali jamiyatda ijobiy o‘zgarishlarni yuzaga keltirishdir. 

Mutasavviflar targ‘ib qilgan sabr, kechirimlilik, halollik, saxovat va kamtarlik 

kabi fazilatlar ijtimoiy ziddiyatlarni yumshatadi, kishilar o‘rtasida o‘zaro ishonchni 

mustahkamlaydi. Bunday ruhiy uyg‘onish natijasida jamiyatda barqarorlik, tinchlik 

va totuvlik muhitini yaratish imkoniyati ortadi. 

Bugungi kunda ham tasavvuf qadriyatlarini o‘rganish, ularni yoshlar 

tarbiyasida va ijtimoiy hayotda keng targ‘ib etish katta ahamiyatga ega. Chunki 

tasavvuf insoniyatni ajratishga emas, birlashtirishga; adovatga emas, muhabbatga 

chorlaydi. 

Shunday ekan, tasavvuf nafaqat diniy yo‘nalish, balki ijtimoiy barqarorlikni 

ta’minlovchi ma’naviy tayanch sifatida har bir davrda o‘z ahamiyatini saqlab 

qoladi. Uning insonparvarlik g‘oyalari orqali jamiyatda tinchlik, totuvlik va 

barqarorlikni mustahkamlash har birimizning ma’naviy burchimizdir. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Ahmad Yassaviy. Hikmatlar. — Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi 

nashriyot, 1991. 

2. Bahouddin Naqshband. Tasavvufiy hikmatlar va pand-nasihatlar to‘plami. — 

Buxoro: “Buxoro” nashriyoti, 2004. 

3. Imom G‘azzoliy. Ihyou ulumiddin. — Qohira, 1980. 

4. Karimov I.A. Yuksak ma’naviyat — yengilmas kuch. — Toshkent: 

Ma’naviyat, 2008. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

255 

5. Jo‘rayev A. Tasavvuf va ma’naviyat: tarix va bugun. — Toshkent: 

O‘zbekiston Milliy ensiklopediyasi nashriyoti, 2017. 

6. Islomova M. Tasavvuf falsafasi va ijtimoiy qadriyatlar. — “Ma’naviyat va 

jamiyat” jurnali, №3, 2022. 

 

XOJA AHROR VALIY – TINCHLIK VA SULHPARVARLIK VALIYSI 

Abbosxonov Muhriddin Xayrullo o‘g‘li 

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti 1-kurs magistranti 

 Tel: (94) 419 95 88 

Annotatsiya. Mazkur maqolada XV asrning yirik mutasavvifi va ijtimoiy 

islohotchisi Xoja Ahror Valiyning naqshbandiya tariqatini rivojlantirishdagi hissasi, 

uning iqtisodiy, siyosiy va ma’naviy sohalardagi faoliyatini manbalar asosida 

yoritldi. Shuningdek, Xoja Ahror Valiyning adolat, insonparvarlik, mehnasevarlik 

va xalq farovonligi haqidagi g‘oyalari bugungi kun nuqtai nazaridan tahlil qilindi. 

Maqola natijasida Xoja Ahror Valiyning nafaqat diniy-ma’rifiy, balki ijtimoiy-

ma’naviy hayotdagi o‘rni va merosi yoritilib, uning g‘oyalari hozirgi davr uchun 

ham dolzarb yekanligi asoslab berildi. 

Kalit so‘zlar. Xoja Ahror Valiy, tasavvuf, naqshbandiya, ma’naviyat, ijtimoiy 

islohot, tarixiy manbalar, ruhiy poklanish, adolat, insonparvarlik. 

Necha asrlardan buyon noyob aql-zakovati, sobit e’tiqodi, beqiyos insoniy 

fazilatlari, maslak, e’tiqodi va yezgu amallari, benazir fazilat-xislatlari yellar, 

yurtlar uchun ibrat namunasi bo‘lib xizmat qilib kelayotgan “Shayxlar shayxi” – 

Xoja Ahror Valiyning hayoti, ilmiy faoliyati va merosiga yangicha yondashuv, 

xolis tadqiqot ham nazariy, ham amaliy ahamiyat kasb yetib kelmoqda. 

Xoja Ahror Valiy hayoti, boy ma’naviy merosi, yuksak yezgulik g‘oyalarini 

ilm ahliga, xalqimizga, ayniqsa, yoshlarga asl xolicha yetkazish yana bir muhim 

qadam bo‘lib, yoshlarimizni milliy-ma’naviy va diniy qadriyatlar bilan birga 

dunyoviy bilimlar asosida tarbiyalashda o‘ziga xos ahamiyat kasb yetadi. 

Tarixga nazar tashlaydigan bo‘lsak, Mo‘g‘ullarning qariyb ikki asrlik 

istibdodi davrida tanazzulga yuz tutgan ilm-fan va madaniyatimiz Amir Temurning 

buyuk islohotchilik siyosati tufayli Movarounnahr o‘zining ko‘hna shuhratini yana 

tikladi. Biroq, Sohibqiron vafotidan so‘ng temuriyzodalar o‘rtasida siyosiy nizolar, 

toju taxt uchun kurashlar avj ola boshladi. Shunday bir paytda elu yurt taqdiri, xalq 

manfaatlarini himoya qilish maqsadida Xoja Ahror Valiy maydonga chiqadi134.  

 
134 Sirojiddinov Sh. Naqshbandiya tariqati: tarixiy jarayon va mohiyat // Toshkent islom universiteti ilmiy-tahliliy 

axboroti. № 2, 2003. -B.13-14. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

256 

U xalq taqdiri uchun qayg‘urish, ayniqsa sultonlarni adolatga chaqirishni 

naqshbandiya tariqati sufiylarining burchi ekanligini uqtirgan: “Bu zamonda 

podshohlar huzuriga borib, mazlumlar va hojatmandlarning mushkulini oson 

qilishdan yaxshi xislat bo‘lmas. Shunga yerishmoq lozimki, bir mazlumning arzini 

sultonlarga yetkazib, unga madadkor bo‘lish, adolasizlik hamda zulmni bartaraf 

qilish uchun barcha kuch                   va g‘ayratni ayamaslik kerak”135. 

Zahiriddin Muhammad Bobur o‘zining “Boburnoma” asarida quyidagilarni 

yozadi: “Hazrati Xoja Ubaydullohning mutaalliqlarig‘akim, burun xarj va 

tahmillarda ko‘p faqir va miskin alarning himoyati bilan zulm va taaddidin xalos 

bo‘lurlar yerdi”. Xoja Ubaydulloh o‘z ixtiyoridagi yer va mulkdan keladigan 

daromadlarni xalq boshiga solingan ortiqcha soliqlarni to‘lashga, madrasa, masjid, 

xonaqoh va boshqa qurilishlarga sarflardi. Xususan, Umar Shayx Mirzo Shosh 

(Toshkent) aholisidan 250 ming dinor hajmida soliq talab qilganida, Xoja 

Ubaydulloh bu soliqning hammasini o‘zi to‘lab, yana qo‘shimcha tarzda 70 ming 

dinorni ham soliq to‘plovchilarga topshirgan136. Bularning barchasi mehnatkash 

aholi nazarida Xoja Ubaydullohning sahovatli va pok qalb yegasi sifatida namoyon 

yetardi va uni Xojai Ahror deb ulug‘lashardi.  

Shuningdek, Xoja Ahror Valiy qalamiga mansub uch risola bizgacha yetib 

kelgan. Ulardan biri “Faqarot ul-orifin” (“Oriflar so‘zlaridan parchalar”) nomi bilan 

mashhur bo‘lib, unda Xoja Ahror Valiyning va ba’zi boshqa tasavvuf 

namoyandalarining tariqatga oid fikrlaridan namunalar keltirilgan.        Ikkinchi risola – 

“Volidiyya”137 (“Otaga bag‘ishlov”) deb atalgan bo‘lib, unda tariqat yo‘liga kirgan 

kishining odob-axloqi, faqr va fano tushunchalari haqida so‘z boradi. Ushbu risolani 

Zahiriddin Muhammad Bobur fors tilidan o‘zbek tiliga she’riy tarjima qilgan. 

Uchinchi risola – “Havroiya” deb atalib, mashhur mutasavvif shoir Abu Sa’id 

Abulxayrning “Havro” (“Hurlar” yoki “Farishtalar”) so‘zi bilan boshlanuvchi bir 

ruboiysini sharhlashga bag‘ishlangan. 

Xoja Ahror Valiy naqshbandiya tariqatini rivojlantirish borasida faqat og‘zaki 

targ‘ibotchigina bo‘lib qolmay, balki bu sohada bir necha muhim asarlarning 

muallifi hamdir. O‘zR FA Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar xazinasida Xoja 

Ahror Valiyning quyidagi asarlari saqlanmoqda: 

1. “Risolai havroiyya” (Hurlar risolasi). Ushbu asar “Qutbu-l-avliyo” laqabi 

bilan tanilgan. U tasavvuf shayxlaridan Abu Sayd Abu-l-Xayr (vaf. 440/1048 y.) 

 
135 Valixo‘jaev B. Xoja Ahror Valiy. - Samarqand, 1993. - B. 76. 
136 Valixo‘jaev B. Xoja Ahror tarixi. -T.:Yozuvchi, 1994. -B. 70; Yana qarang: Xoja Ubaydulloh Ahror. Tabarruk 

risolalar / Nashrga tayyorlovchilar: M.Hasaniy, B.Umrzoq, H.Amin. -T.:Adolat,2004. -B. 169. 
137 Xoja Ubaydulloh Ahror. Risolai volidiya / Nashrga tayyorlovchi: H.Hasanov. –T.: Toshkent islom   universiteti, 

2004. -52 b; Mirzo Kenjabek. Dunyoning murshidi. -T.: Fan, 2004. -52 b. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

257 

qalamiga mansub mashhur bir ruboiyning sharhiga bag‘ishlangan. Shuning uchun 

risolaning ba’zi qo‘lyozmalarida “Sharhi ruboiyi shayx Abu Sayd Abu-l-Xayr” 

deb ham nomlangan138. 

“Risolai havroiyya”ning O‘zbekiston Fanlar akademiyasi Sharqshunoslik 

institutining qo‘lyozmalar xazinasida beshta nusxasi saqlanmoqda139. 

2. “Risolai volidiyya” (“Otaga atalgan risola”; “Muxtasar” deb ham 

yuritiladi). Risola tariqat ahliga qo‘llanma sifatida tayyorlangan bo‘lib, unda 

naqshbandiya tariqatining asoslari o‘z bayonini topgan. Xoja Ahror Valiy bu 

risolani o‘z otasining iltimosi bilan yozgan. Bu haqda uning o‘zi muqaddimada 

shunday deydi: 

“Bu “Muxtasar”ni ta’lif yetishimning sababi - otamning menga qarata aytgan 

ushbu so‘zlari bo‘ldi: “Ahlulloh (tariqat mashoyixlari)ning so‘zlaridan bizga andak 

yozib bering, toki biz xam oliy maqomlarga yetishish va haqiqiy ilmlar hosil qilish 

sharafiga muyassar bo‘laylik. Chunonchi, Rasululloh alayhissalom hadislarida 

kelmishki, har kim bilgan ilmiga amal qilib borsa, Alloh taolo unga boshqa 

bilmagan ilmlarni ham bildirib boradi”140. Bu asarni Zahiriddin Muhammad Bobur 

o‘zbek tiliga she’riy tarjima qilgan.  

Asarning to‘rtta qo‘lyozma nusxasi O‘zR FA Sharqshunoslik institutining 

qo‘lyozmalar xazinasida saqlanmokda141. Uning o‘zbekcha nasriy tarjimasi 

Toshkentda uch marotaba nashr qilingan 

3. “Faqarot ul-orifiyn” (Ma’rifat ahli xayotidan lavhalar). Bu asar “Faqaroti 

Ahroriyya” yoki “Voridot” ham deyiladi142. Asar hajm jihatidan Xoja Ahror 

valiyning boshqa asarlariga nisbatan anchagina kattadir. 

“Faqarot”da tasavvuf ahli, jumladan, Xoja Ahror Valiyning turli masalalarga 

oid fikrlari, tariqat usullari berilgan. Har bir usul “faqra”  (band) deb nomlangan. 

Nasriy tarzda tojik tilida yozilgan. Undagi mulohazalardan Xoja Ahror Valiy 

haqida maqomat yozgan mualliflar foydalanganlar. 

Uning 6 ta qo‘lyozma nusxasi Sharqshunoslik institutining qo‘lyozmalar 

xazinasida saqlanmoqda143. Shuningdek, asar 1323-hijriy, 1910-milodiy yilda 

Toshkent tipolitografiyasida nashr yetilgan144. 

4. “Anfosi nafisa” (Durdona so‘zlar). Bu asarning qo‘lyozma nusxasi kam.

 O‘zR FA Sharqshunoslik institutining qo‘lyozmalar xazinasida uning faqat 

 
138 O‘zFA Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. Inv. № 514/2. 6 varaq. 
139 Naqshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B. 22-23. 
140 Kenjabek, Mirzo. Dunyoning murshidi. T.: “Fan”, 2004. B. 13. 
141 Naqshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. -T.: “Fan”, 1993. B. 23-24. 
142 Valixo‘jaev B. Xoja Ahror tarixi. T.: “Yozuvchi”, 1994. B. 74. 
143 Naqshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B. 24-25. 
144 Xoja Ubaydulloh Ahror. Faqarotul-orifiyn. T., Orifjonov tipolitografiyasi, 1910. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

258 

bitta nusxasigina saqlanmoqda145. Hindistonda nashr yetilgan toshbosma asarda 

ko‘pgina mashoyixlarning asarlari qatorida keltirilgan. 

Xoja Ahror Valiyning mazkur asarlaridan tashqari fors-tojik tilida        bitgan yana 

ikki risolasi mavjudligi haqida ham ma’lumot bor146. Qo‘lyozma holdagi ushbu 

risolalarning sarlavhasiga “Risolai Xoja Ahror Valiy” deb  aniq yozib qo‘yilgan va 

ular mazmun-mohiyati jihatidan Xoja Ahror valiyning shu vaqtga qadar ma’lum 

bo‘lgan asarlaridan farq qiladi. 

Xoja Ahror Valiy o‘z zamonasining ijtimoiy-siyosiy, iqtisodiy-mafkuraviy 

hayotida katta iz qoldirgan arboblaridan biri sifatidagi qirralarini namoyon 

yetuvchi maktublari muhim ahamiyatga yegadir. Aslida maktub - insho shaklida 

yuritilib har bir davrning yozma nutqini, savodxonlikni, yozma muomala 

madaniyatini namoyon yetuvchi xujjatdir. Maktubni mansha’ qilmoq – qog‘ozga 

tushirmoq yoki mabda’ qilmoq - yozishni boshlamoq xat yozuvchidan juda katta 

salohiyat, zukkolikni talab yetadi. Ayniqsa, yozilajak maktub davlat ahamiyatiga 

molik darajada biror hukmdorga qaratilgan bo‘lsa, uning  ta’sir kuchi amalda ijobat 

natijasini berish darajasida bo‘lmog‘i lozim bo‘ladi. Mana shu o‘rinda Xoja Ahror 

Valiyning mamlakatda hukm surayotgan notinchlikni bartaraf yetuvchi xonliklar 

o‘rgasidagi kelishmovchiliklarni izga solish, yel yurtning osoyishini buzilishiga 

sabab bo‘ladigan o‘zaro urushlarni to‘xtatishga bag‘ishlangan maktublari o‘z 

samarasini berganligi tarixdan ma’lumdir.  

Foydalanilgan manba va adabiyotlar ro‘yxati 

1. Valixo‘jayev B. Xoja Ahrori Valiy. Samarqand, “Zarafshon”, 1993. – B. 86. 

2. Kenjabek, Mirzo. Dunyoning murshidi. T: “Fan”, 2004. – B. 52. 

3. Naqshbandiya tariqatiga  oid qo‘lyozmalar fihristi. T: “Fan”, 1993. 

4. Xoja Ubaydulloh Ahror. Faqarotul-orifiyn. T: Orifjonov tipolitografiyasi, 1910. 

5. Hasaniy Mahmud. Xoja Ahror Valiy merosi. Imom al-Buxoriy                              saboqlari, 

2004 

6. Sirojiddinov Sh. Naqshbandiya tariqati: tarixiy jarayon va mohiyat // Toshkent 

islom universiteti ilmiy-tahliliy axboroti. № 2, 2003 

7. O‘zFA Sharqshunoslik instituti qo‘lyozmalar fondi. Inv. № 514/2. 6 varaq. 

8. Naqshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B.  

 

 

 

 
145 Naqshbandiya tariqatiga oid qo‘lyozmalar fihristi. T.: “Fan”, 1993. B. 25. 
146 Hasaniy, Mahmud. Xoja Ahror Valiy merosi. Imom al-Buxoriy saboqlari, 2004 yil, №2-son. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

259 

ИСЛОМ ДИНИНИНГ ЖАМИЯТ ҲАЁТИДА ТУТГАН ЎРНИ 

Қосимов Музаффар Махматқулович 

Хожа Бухорий ўрта махсус ислом таълим муассасаси 

Маънавий-маърифий ишлар бўйича мудир ўринбосари, магистр 

Тел: +998(91)946-98-82 

 

Аннотaция. Мақолада ислом динининг инсон тарбияси, маънавий ва ахлоқий 

юксалишдаги ўрни ҳамда унинг жамият ҳаётидаги ижтимоий-руҳий аҳамияти 

таҳлил қилинган. Муаллиф исломнинг эзгуликка, тинчликка, адолат ва 

бағрикенгликка даъват этувчи ғоялари орқали миллий маънавият ва 

умуминсоний қадриятлар уйғунлигини асослаб беради. Шунингдек, Қуръони 

карим оятлари ва Пайғамбаримиз (с.а.в.) ҳадислари асосида диннинг 

инсонпарварлик моҳияти, инсон ҳуқуқларини ҳимоя қилиш, миллатлар ва 

динлар ўртасидаги тотувликни таъминлашдаги роли ёритилган. Мақолада 

замонавий жамиятда ислом таълимотини тўғри англаш ва ундан радикал 

ғоялардан ҳимояланишнинг аҳамияти, Ўзбекистонда дин ва давлат 

муносабатларининг конституциявий асослари ҳамда дунёвий ва диний 

қадриятлар уйғунлигини таъминлаш борасидаги сиёсат илмий жиҳатдан 

таҳлил этилган. 

Калит сўзлар: ислом, маънавият, ахлоқ, бағрикенглик, адолат, тинчлик, диний 

қадриятлар, миллий ўзлик, Қуръони карим, инсонпарварлик, радикализм, дин 

ва давлат муносабатлари, Ўзбекистон, фуқаролик жамияти. 

 

Ислом дини баркамол авлодни тарбиялаш, маънавий ва аҳлоқий 

юксакликка даъват этиш билан бир қаторда, уни ёвуз, қабиҳ амаллардан 

қайтариш хусусиятлари билан ҳам ажралиб туради. Шу сабабли ҳам 

жамиятимизнинг миллий, диний-маърифий асосларини ташкил этган ислом 

ҳозирги маънавий-ахлоқий юксалишимизнинг манбаи бўлиб хизмат қилмоқда. 

Миллий ва диний қадриятларнинг ҳаётимизда муҳим ўрин тутиши, 

тарихий хотирамизни тиклаб, ўзлигимизни англашимиздаги роли, янги 

жамият қуришда муҳим куч-қудрат манбаи экани давлатимиз раҳбарининг 

қуйидаги фикрларида яққол ўз ифодасини топган: “... биз ўз миллатимизни 

мана шу муқаддас диндан айри ҳолда асло тасаввур қила олмаймиз. Диний 

қадриятлар, исломий тушунчалар ҳаётимизга шу қадар сингиб кетганки, 

уларсиз биз ўзлигимизни йўқотамиз”. 

Ислом бошқа динга эътиқод қилувчилар билан ҳамкорлик қилишни 

тақиқламаслиги, унинг таълимоти диний бағрикенглик тамойилларига 

асосланиши барча манбаларда ўз аксини топган. Жумладан, Қуръони 

каримнинг “Мумтаҳана” сураси 8-оятида: “Дин тўғрисида сизлар билан 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

260 

урушмаган ва сизларни ўз юртингиздан (ҳайдаб) чиқармаган кимсаларга 

нисбатан яхшилик килишингиз ва уларга адолатли бўлишингиздан 

Аллоҳ сизларни қайтармас. Албатта, Аллоҳ адолатли кишиларни севар” 

[1, 550-б.], деб таъкидланган. 

Ислом — миллий маънавиятимизнинг ажралмас бўлагидир. Ушбу 

ҳақиқат ҳукуматимиз томонидан дин соҳасида қабул қилинаётган қарорлар ва 

фармойишларда ҳам ўз аксини топмоқда.  

Дин миллий ҳаётнинг табиий йўлдошидир. Зеро, у этник бирликлар 

аъзолари ҳаёт тарзини ташкил этувчи, тартибга солувчи ҳамда кишиларнинг 

ижтимоийлашувига хизмат қилувчи меъёрий омиллардан бири бўлиб келган. 

Диннинг бундай роли унинг тарихан шаклланган ўзига хос хусусиятлари билан 

белгиланади. Чунки дин, республикамиз Президенти таъкидлаганидек, 

биринчидан, умуминсоний ахлоқ меъёрларини ўзига сингдириб олиб, уларни 

ҳамма учун мажбурий хулқ-атвор қоидаларига айлантирган; иккинчидан, 

одамларнинг баҳамжиҳат яшашига кўмаклашган; учинчидан, одамларда 

ишонч ҳиссини мустаҳкамлаган ҳамда ҳаёт синовлари, муаммо ва 

қийинчиликларни енгиб ўтишларида куч бағишлаган; тўртинчидан, 

умуминсоний ва маънавий қадриятларни сақлаб қолиш ҳамда авлоддан-

авлодга етказишга ёрдам берган ва шу йўл билан маданият ривожига катта 

таъсир кўрсатган. 

Тарихдан маълумки, Ўрта Осиё минтақаси жаҳонга фан ва 

маданиятнинг турли соҳаларида буюк намоёндаларни етиштириб берди. 

Инсоният тараққиёти тарихида ўчмас из қолдирган мўътабар зотларнинг 

асарлари ҳозирги кунга қадар ўз аҳамиятини йўқотмаган. 

Ислом дини бирон бир давлат, миллат ёки муайян гуруҳларга мансуб 

бўлмай, унинг ҳаётбахш таълимоти, аввало, инсонни энг азизу мукаррам зот 

сифатида эъзозлайди. Унинг маънавий камолотига ва ҳаётий манфатларига 

хизмат қилади Инсонпарварлик руҳи устуворлиги ва адолат ғоялари ўзида 

мужассамлиги билан бутун жаҳон Исломнинг таъсир доираси тобора 

кенгаймоқда.  

Қуръони каримда аввало динга зўрлаб киритиш ғояси рад этилади. Бу 

тинчлик ва миллатлараро тотувликнинг ўзагидир. Динга зўрлаб киритишнинг 

рад этилиши ислом динининг эркин ва маърифатга асосланган дин эканлигини 

кўрсатади. “Бақара” сурасининг 256-ояти шундай нозил бўлган: 

“Динда зўрлаш йўқ, зеро, тўғри йўл янглиш йўлдан ажрим бўлди. 

Бас, ким шайтон(ёҳуд бутлар)ни инкор этиб, Аллоҳга иймон келтирса, у 

мустаҳкам халқани ушлабди. Аллоҳ эшитгувчи, билгувчидир” [2, 256-

оят.]. Демак бу ўринда шундай фикрлар илгари сурилади: 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

261 

“Динга зўрлаб киритиш йўқ”, яъни иймон келтириш ёки келтирмаслик 

кишининг ихтиёрий, ишидир. 

Қуръони каримда талқин қилинган тинчлик ва миллатлараро 

тотувликнинг иккинчи ғояси бу - ислом динининг тинчликпарвар, 

адолатпарвар дин сифатида тақдим қилинишидан иборат. “Моида” сурасининг 

8-оятида шундай дейилади: “Эй мўминлар, Оллоҳнинг ўзи учун ҳақ йўлни 

тутгувчи, адолат билан гувоҳлик берувчи бўлингиз! Бирон қавмни ёмон 

кўришингиз сизларни адолат қилмасликка тортмасин! Шу тақвога 

яқинроқдир. Аллоҳдан қўрқингиз! Албатта Аллоҳ қилаётган 

амалларингиздан хабардордир”.  

Демак бу ўринда шундай фикрлар баён қилинган: 

Мусулмон одам Тўғри йўлни тутиши; 

Адолатпарвар бўлиши; 

Тўғри гувоҳлик берувчи; 

Бирон қавмни меъёридан ортиқ ёмон кўрмаслиги; 

Тўғрилик ва Адолатни тақво деб билиши; 

Аллоҳдан қўрқиб ёмон хатти-ҳаракат қилмаслиги; 

Эзгу амал қилиши лозим. 

Бу ислом динининг ва мусулмон кишининг моҳиятидир. Чунки 

Аллоҳдан қўрққан киши тинчликпарвар ва адолатпарвар бўлиб, ҳеч кимга 

ёмонликни раво кўрмайди. Иймон келтирган ёки иймон келтирмаган кишини 

ҳам меъёрдан ортиқ даражада ёмон кўрмайди. Бу ислом динидаги диний 

бағрикенгликнинг мазмун-моҳиятидир. Хабарларда келишича, Шайх Маъруф 

Кархий (ВИИИ аср) тирик вақтида “унинг лутфидан, ҳусну хулқидаги 

камолидан жуҳудлару насоролар “Маъруф биздандир” деб мусулмонлар 

билан талашар эдилар” [3, 70-б]. 

Қуръони карим ирқ, насаб ва ватанидан қатъи назар инсон қавмининг 

бир эканини баралла эълон этди: “Ҳужурот сураси 13-оят” “Эй инсонлар, 

дарҳақиқат, Биз сизларни бир эркак (Одам) ва бир аёл (Ҳавво)дан яратдик 

ҳамда бир-бирларингиз билан танишишинглар (дўст-биродар 

бўлишинглар) учун сизларни (турли-туман) халқлар ва қабила-элатлар 

қилиб қўйдик. Албатта, сизларнинг Аллоҳ наздидаги энг 

ҳурматлироғингиз тақводорроғингиздир” [4, 13-оят.]. 

Ҳаётда баъзи шахслар мартабаси кўтарилди, бир тоифани бой қилиб, бир 

тоифа фақир бўлди. Бир одам ҳоким бўлиб, халқ унга бўйсунди. Баъзи 

қавмларнинг танаси оқ бўлса, бошқа миллатларнинг ранги қора бўлди. 

“Бас, ким (ҳаёти дунёдалик пайтида) зарра мисоличалик яхшилик 

қилса, (Қиёмат кунида) ўшани кўрур. Ким зарра мисоличалик ёмонлик 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

262 

қилса, уни ҳам кўрур!” [5, 7-8-оятлар.]. Улар жамият вужудида ҳам 

баробардирлар. Кучлилари заифларини, жамоа эса шахснинг ҳолатини 

тушунади. “Мўминларнинг ўзаро муҳаббат ва марҳаматдаги мисоллари бир 

жасаднинг мисолига ўхшайди. Агар ундан бирор аъзо шиква қилса, бошқа 

аъзолар иситма ва бедорлик билан унга ҳамдард бўладилар”. 

Одамларнинг барчасига динлари, ирқлари, рангларидан қатъий назар 

инсоний мукаррамликни исбот этган пайтда ислом дини бундан ҳам 

юксакликка кўтарилди. 

“Дарҳақиқат, Биз Одам болаларини азиз ва мукаррам қилдик” [6, 70-

оят.]. Одамларнинг ҳаёти, эътиқоди, илм олиши ва умр кечиришдаги барча 

ҳуқуқларига кафил бўлган бу ҳурмат уларнинг барчаси учун баробар эди. 

Одамларнинг ҳаммасига истисносиз бир хил даражада кафил бўлиш 

давлатнинг мажбурияти эди. Инсонларни мукофотлаш ва жазолаш асослари 

уларнинг зоҳир амалларига қараб эмас, балки ниятларига қараб бўлишини 

эълон қилган пайтда ислом дини инсоний юксакликнинг бундан ҳам юқори 

чўққисига кўтарилди.  

Ислом одамлар ўртасида бир ота-онадан бўлган оға-иниларники каби 

инсоний бирликни эълон этишда худди шу тарзда йўл тутди. У жамиятдаги 

ижтимоий бирликни дарахтга ўхшатдики, агар шамол эсса, тепадагими, 

пастдалигидан қатъи назар, барча шохлари қимирларди. Шу ўринда 

Қуръоннинг инсонларга асл инсоний бирликларини эслатиб турадиган ушбу: 

“Эй инсонлар... Эй Бани одам!” деган лафзлар билан кўп маротаба хитоб 

қилганини, шунингдек, бир дин фарзандларини миллати, тоифасини 

ажратмай, “Эй имон келтирганлар... Эй мўминлар!” дея чақирганини мулоҳаза 

этиб ўтишимиз фойдадан холи эмас. 

Албатта, одамларнинг динларидаги ихтилофлари бир-бирларини 

ўлдиришларига ёки бир-бирларига адоват қилишларига сабаб бўлмаслиги 

керак. Балки эзгу ишларни қилишда, ёвузликка қарши курашда ўзаро ҳамкор 

бўлишлари лозим: 

“Яхшилик ва тақво йўлида ҳамкорлик қилингиз, гуноҳ ва ҳаддан 

ошиш йўлида ҳамкорлик қилмангиз!” [7, 2-оят.]. Улар ўзаро ихтилоф 

қилаётган нарсаларига ҳукм этишга келсак, буни қиёмат куни Аллоҳ 

таолонинг ўзи ҳал қилади:  

“Яҳудийлар: “Насронийлар ҳақ эмаслар”, дейишди. Насронийлар: 

“Яҳудийлар ҳақ эмаслар”, дейишди. Ҳолбуки, улар (яъни, яҳудийлар ҳам, 

насронийлар ҳам) китоб (яъни, Таврот, Инжил) тиловат қиладилар, 

шунингдек, билмайдиган кимсалар уларнинг гапига ўхшаш гап айтдилар 

(яъни, Маккадаги мушриклар: “Муҳаммад ҳақ эмас”, дейишди). Бас, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

263 

уларнинг ўзаро ихтилоф қилиб ўтган нарсалари ҳақида Аллоҳ қиёмат 

кунида ҳукм қилади”  [8, 113-оят.]. 

Албатта, динлардаги ихтилоф яхшилик, силаи-раҳм ва 

меҳмондорчиликдан тўса олмайди:  

“Бугун сизлар учун барча покиза нарсалар ҳалол қилинди. Китоб 

берилган кимсаларнинг таомлари сизлар учун ҳалолдир ва сизларнинг 

таомларингиз улар учун ҳалолдир... Сизлар учун мўминалар орасидан 

ўзларини ҳаромдан сақлаган аёллар ва сизлардан илгари Китоб берилган 

кимсалардан бўлган ўзларини ҳаромдан сақлаган аёллар ҳам ҳалолдир” 

[9, 5-оят.]. 

Хулоса ўрнида, диний ва дунёвий қадриятлар уйғунлигини тиклаш 

зарурати, ҳеч бир муболағасиз, мамлакат тақдирини ҳал қилувчи омиллардан 

бўлиб қолди. Ўзбекистон Республикаси раҳбарияти олдида мустақилликнинг 

биринчи кунлариданоқ ўзининг динга бўлган муносабатини аниқ-тиниқ ва 

принципиал тарзда белгилаб олиш зарурати турар эди. Ашаддийлик 

кайфиятидаги диний арбоблар ва уларнинг ортида турган миллатчи 

кучларнинг мисли кўрилмаган даражадаги фаоллашуви. Улар фаолиятининг 

сиёсийлашуви исломий ва умуминсоний ниқобларга ўралган “Ислом 

лашкарлари”, “Адолат”, “Одамийлик ва инсонийлик” ҳамда бошқа жангари 

ташкилотлар шакллана бошлаган ХХ асрнинг 90-йилларининг бошидаёқ 

намоён бўлди. Кўриниб турганидек Ўзбекистонда фуқаролик жамиятини 

қуриш шароитида динийлик билан дунёвий ўтртасидаги янги нисбатни 

шакллантириш ҳар доим ҳам силлиқ кечмаган. Бу йўлда мусулмон аҳоли 

диний онгини радикаллаштириш ва сиёсийлаштиришга қаратилган муайян 

кучларнинг фаолияти келтириб чиқарган қийинчиликлар пайдо бўлиб турди. 

Бундай ҳаракатларнинг аниқ кўринишларидан бири сифатида ҳизб ат-таҳрир 

ал-исломийнинг янги асрнинг боши — ўтган асрнинг сўнгги йилларидаги 

варақалар тарқатиш йўли билан йирик шаҳарлар, айниқса Тошкент аҳолиси 

ўртасида олиб борган фаол қўпорувчилик-тарғиботчилик ишини кўрсатиш 

жоиз.  

            Чет эллик манбалар томонидан ҳам маънавий, ҳам моддий қўллаб - 

қувватланган радикал кайфиятдаги диний гуруҳарнинг барча уринишларига 

қарамасдан, дунёвий ва диний қадриятлар ўртасидаги янги нисбатнинг тобора 

чуқурлашиб бораётган шаклланиш жараёнида Ўзбекистон Конституциясида 

белгилаб қўйилган давлатнинг ўз вазифалари, диннинг ўз вазифалари бор 

тамойили устуворлиги ҳал қилувчи аҳамият касб этмоқда. Ушбу жараёнда 

бугунги ўзбек жамиятининг мутлақ кўпчилиги диннинг юксак ахлоқи инсонни 

тарбиялашдаги яратувчан руҳнини қўллаб - қувватламоқда.  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

264 

Фойдаланилган адабиётлар 

1. Абдуазиз Мансур. Қуръони карим маънолари таржимаси “Бақара 

сураси” 256-оят. -Т.: ТИУ, 2001. 

2. Ф.Аттор. Тазкират ул-авлиё. -Т.: 1997. 70-бет.  

3. Абдуазиз Мансур. Қуръони карим маънолари таржимаси. “Ҳужурот” 

сураси. 13-оят. -Т.: ТИУ, 2001 

4.  “Залзала” сураси. 7-8-оят 

5. “Ал-Исро” сураси, 70-оят 

6. “Моида” сураси, 2-оят 

7. “Бақара” сураси, 113-оят 

8. “Моида” сураси, 5-оят 

 

ABUL QOSIM NAYSOBURIY VA UNING “ RISOLA AL-QUSHAYRIYYA 

ASARI” BAYONI 

 

Voxidov Xasanboy Abduxalil oʻg‘li 

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti 

1-bosqich magisrtanti                                                           

                                                                                   +998932732797 

Annotatsiya. Mazkur maqolada Imom Abul Qosim al-Qushayriy an-Naysoburiy 

(376/986–465/1071) hayoti va ijodi, xususan, uning “Risola al-Qushayriyya” 

asarining mazmun-mohiyati tahlil qilinadi. Asarda tasavvufning nazariy va amaliy 

jihatlari, so‘fiylik maqomlari – tavba, sabr, tavakkul kabi bosqichlar izohlanadi. Al-

Qushayriyning asari nafaqat tarixiy jihatdan, balki zamonaviy ruhiy-ma’naviy 

tarbiyada ham muhim ahamiyatga yega yekanligi yoritiladi. Tadqiqotda asosiy 

manbalar sifatida arab,  ingliz va uzbek  tillaridagi nashrlar tahlil yetilgan. 

Kalit so‘zlar: Abul Qosim al-Qushayriy, “Risola al-Qushayriyya”, tasavvuf, tavba, 

sabr, tavakkul, Ash’ariy, Nishopur, sufiylik ta’limoti. 

Kirish 

       Tasavvuf – islom ma’naviyatining chuqur qatlamlarini ochib beruvchi ilmiy-

amaliy yo‘nalishdir. Bu yo‘nalishdagi yeng mashhur asarlardan biri Abul Qosim al-

Qushayriyning “Risola al-Qushayriyya”sidir. Mazkur asar XI asrda yozilgan bo‘lib, 

u tasavvuf terminologiyasini tizimlashtirgan, so‘fiylikning ma’naviy bosqichlarini 

izchil bayon qilgan ilk manbalardan sanaladi. 

ASOSIY QISM 

Imom Abul Qosim Abu al-Karim ibn Havazin al-Qushayriy an-Naysoburiy 

ash-Shofi’iy (376 /986 - 465 /1071) yilda, hozirgi Yeronning Nishopur yaqinidagi 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

265 

“Ustuvo” shahrida Robi’ul avval oyida tug‘ilgan. Nasilda u arablardan boʻlgan 

Qushayr ibn Ka’bga bog‘lanadi. Yoshlik vaqtida yetim qolib, yetimlikda katta 

boʻlgan. Al-Qushayriy hali bolalik paytidayoq otasidan ayrilgan. Ma’lumotlarga 

koʻra, uni onasining akasi – mintaqadagi mashhur yer yegasi boʻlgan dehqonchilik 

bilan shug‘illanuvchi tog‘asi oʻz tarbiyasiga olgan. Al-Qushayrining asosiy 

soʻzlashuv tili fors tili boʻlgan boʻlishi mumkin, ammo u arab ulamolaridan ta’limini 

olgan. U arab tili va adabiyotini oʻrganish bilan birga ot chopish, qurol ishlatish va 

jang san’atlarini oʻrgangan147.  

Yoshligida al-Qushayriy oʻz mulkini boshqarish maqsadida moliya va 

ma’muriyat ilmini oʻrganish uchun Nishopurga yoʻl oladi. Oʻsha davrda Nishopur 

yirik shahar boʻlib, musulmon dunyosining ilmiy markazlaridan biriga aylangan 

yedi. U Nishopurga kelganiga koʻp boʻlmay, oʻzining birinchi ma’naviy ustozini  

Shayx Abu Ali ad-Daqqoqni (vaf. 405/1015) uchratadi. Uning darslariga qatnashib, 

ustozidagi ixlos, taqvo, yuzidagi nurni koʻrib shariat ilmlarini olishga jazm qiladi. 

Hamda uning  rahbarligida Qur’on va Sunnat ilmlarini, fiqh (islom huquqi) va kalom 

(islom ilohiyoti)ni chuqur oʻrganadi. 

Ustoz va shogird oʻrtasidagi munosabat shu darajada mustahkamlanadiki, 

Shayx ad-Daqqoq al-Qushayriyni oʻz qizi Fotimaga uylantiradi. Ad-Daqqoq 

vafotidan soʻng, al-Qushayriy ustozi asos solgan madrasaaga ustozining oʻrin bosari 

sifatida qoladi. Al-Qushayriy Nishopurdagi mashhur ulamo Abu Abdurrahmon as-

Sulamiydan (vaf. 412/1021) ham ilm olgan. Al-Qushayriy diniy fanlarni oʻrganishda 

davom yetib, Iroq va Hijozda boʻlgan sayohatlari davomida hadis olimlari bilan ham 

uchrashgan. Aqida ulamolaridan boʻlgan Abu Ishoq Isfiroiydan ham dars olgan. U 

ustozlari dars oʻtayotganida  jim tinglab oʻtirsa, sen nima uchun yozmayabsan? – 

deb, savol bersalar,  imom Qushayriy barcha masalalarni yodidan aytib berar yedi. 

Shunday holatlarning birida Shayx Isfiroiy shogirtini istedodiga lol qolib, sen meni 

darsimga kelmay qoyaver, kitobdagi ba’zi masalalarni oʻrganib olsang boʻldi, deb 

aytadi148.  

Al-Qushayriy oʻzining mashhur “Risola” asarida tasavvufni asosan 

Nishopurda “Shofi’iy fiqh maktabi” va “Ash’ariy aqidasi” tarafdorlari amal qilgan 

yoʻl sifatida ta’riflaydi. Al-Qushayriy Ash’ariy aqidasining faol himoyachisiga 

aylangan va uning tamoyillarini asoslab, himoya qiluvchi sifatida bir necha risolalar 

yozgan. Uning 437/1045–46 yillarda yozgan asarlaridan yeng mashhurlari “Risola 

 
147 Abu l-Qasim Abd al-Karim al-Qushayri, Lata’if al-Isharat: Subtle Allusions. Great Commentaries on the Holy 

Qur’an, Suras 1–4, trans. Kristin Zahra Sands (Louisville, KY: Fons Vitae, in association with the Royal Aal al-Bayt 

Institute for Islamic Thought, 2017 -P 12-14 
 أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلحة. الرسالة القشيرية، مع شرح شيخ الإسلام القاضي زكريا بن محمد الأنصاري. تحقيق الشيخ  148

۱٦، ص ۲٠٠۱طه عبد الرؤوف سعد. دار جوامع الكلم الجعفري، الدارسة،  . 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

266 

al-Qushayriyya” tafsir ilmiga oid “Latoif al-Ishorat” hamda odob-axloq, zikrlarga 

ta’alluqli boʻlgan “Nahv al-Qulub” asarlaridir149. 

“Risola”asarining xozirda qoʻlyozma nusxasi mavjud boʻlib, uni Jiddadagi 

dorul-minhaj nashridatasdiqlangan bolib , u hijriy 488-yilda yozilgan qoʻlyozmadir. 

Xozirgi vaqtda Istanbuldagi Ibrohim Bosho kutibxonasida 3-raqam ostida 

saqlanadi150. 

Al-Qushayrining tasavvufga oid “Risola al-Qushayriyya” asarni oʻrganar 

yekanmiz avvalo Tasavvuf soʻziga nazar solsak: Shayx Abu Muhammad Jaririy 

bunday ta’riflagan: “Tasavvuf  barcha ulugʻvor xulqlarga kirish va barcha razil 

xulqlardan chiqishdan iborat” degan. 

Shayx Muhammad ibn Ali Husayn ibn Ali ibn Abu Tolib aytganlarki: 

“Tasavvuf ulugʻvor xulqlar bilan sinonim ismdir. Kimning xulqi sizdan yaxshiroq 

boʻlsa oʻsha kishi sizdan tasavvuf jixatidan ham yaxshiroq boʻladi”151. 

Abul Qosim al-Qushayriy “Risola” asarida soʻfiylik tamoyillari va 

amaliyotlarini yoritishga harakat qilgan. Tasavvuf ilmida koplab tushunchalar 

mavjud boʻlsada, ularning tizimli va ilmiy tavsifi kam uchraydi. Soʻfiylik terminlari 

va ruhiy tajribalarini tushunarli bayon qilish hamda Allohga yaqinlashish yoʻlidagi 

bosqichlar bayoni risolaning asosiy vazifasidir. Shu sababli soʻfiylik terminlari va 

ruhiy tajribalarini zamonaviy tadqiqotchilar uchun tushunarli tarzda bayon qilish 

muhim ishlardandir. Shu sababli “Risola” asarida muallif Allohga yaqinlashish 

yoʻlida bosib oʻtiladigan murakkab bosqichlar maqomlarni batafsil bayon qiladi.  

Bunda  birinchi maqom tavba, yaʻni pushaymonlikdir. Al-Qushayriy tavbani 

ruhiy yoʻlning asosi deb ta’riflaydi. Tavba shunchaki kechirim soʻrash yemas, balki 

kelgusida gunohlardan tiyilish uchun mustahkam qaror chiqarishdir. Tavba maqomi 

soʻfiydan oʻzini tanish, oʻz xatti-harakatlari uchun mas’uliyatni his qilishni talab 

yetadi. Shu sababli birinchi maqom sifatida tavba maqomi qoʻyilgan bu bosqichdan 

oʻtgan insongina qolgan bosqichlarga tayyor boʻladi. 

  Al-Qushayriyning “Risolasi”da tasavvufning mazmun-mohiyati chuqur 

yoritilgan boʻlib, ilohiy yaqinlik sari ma’naviy ziyoratga sodiq boʻlganlar uchun 

mayoq vazifasini oʻtaydi. Allohga boradigan yoʻl doimiy ichki kurash, axloqiy 

toʻgʻrilik, sadoqatdan iborat yekanini ta’kidlaydi. 

Bu maqomning birinchisi tavba, ya’ni pushaymonlikdir. Al-Qushayriy 

tavbani ruhiy yoʻlning asosi deb ta’riflaydi.Tavba shunchaki kechirim soʻrash 

yemas, balki kelgusida gunohlardan tiyilish uchun mustahkam qaror chiqarishdir. 

 
 .أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشُيري، الرسالة القشُيرية، تحقيق خليل المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱٤۲٣ها / ۲٠٠۲م، ص. ۱٣ 149
150 https://ar.wikipedia.org/wiki/ 
151 Abdulqodir Abdu Rahim. Tasavvuf va nafs tarbiyasi. Shayx Zulfiqor Ahmad Naqshbandiyning “Tasavvuf va 

suluk”asari tarjimasi va izohlari.Toshkent:Gʻofur gʻulom, 2023.- B. 27-28 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

267 

Bu maqom soʻfiydan oʻzini tanish, oʻz xatti-harakatlari uchun mas’uliyatni his 

qilishni talab qiladi. 

Tavbadan keyin solik koʻpincha sabr maqomini boshidan kechiradi. Bu 

bosqich shaxsning sabr-toqatini sinovdan oʻtkazadi, ularni qiyinchilik sinovlar va 

qiyinchiliklarga chidamli boʻlishiga majbur qiladi. Sabr ichki kuch va 

chidamlilikning bir shaklini singdiradi.  

Tasavvuf yoʻlidagi yana bir muhim maqom: “Tavakkul” –  Allohga toʻliq 

ishonch maqomidir. Tavakkulda solik barcha ishlarni va natijalarni ilohiy irodaga, 

Allohning rejasiga topshiradi.  

 Shu tarzda al-Qushayriy tasavvuffiy ruhiyatning axloqiy asoslarini chuqur tahlil 

qiladi. U tasavvuf yoʻlida fazilatlar va qalbni poklashning beqiyos ahamiyatiga 

alohida ye’tibor qaratadi152. 

Abul Qosim al-Qushayriyning “Risola al-Qushayriyya” asari tasavvuf va 

islomiy ruhiyat olamida chuqur va davomli taʼsir koʻrsatgan bo‘lib, murakkab ruhiy 

tushunchalarni sodda va aniq ifodalash orqali, nafaqat tajribali soʻfiylar balki bu 

yoʻlni endigina boshlagan talabalar uchun ham foydali qoʻllanmadir. Uning aniq 

uslubi va chuqur mazmuni tufayli asrlar davomida tasavvuf yoʻlini anglashda asosiy 

manba sifatida oʻz oʻrnini saqlab kelmoqda. Islom olamining markazlaridan tortib, 

Yeron, Hindiston va Usmoniylar imperiyasigacha boʻlgan hududlarda bu asar 

oʻqilgan, e'zozlangan va mahalliy ruhiy amaliyotlarga singdirilgan. Koʻplab 

madrasalarda asosiy manbalardan biri sifatida oʻqitilgan. Shu sababli, tasavvuf 

tarixidagi eng nufuzli va barhayot asarlardan biri sifatida e’tirof yetilib kelinmoqda. 

Zamonaviy oʻquvchilar uchun Al-Qushayriyning “Risola”dagi ta’limotlari 

hamon ruhiy barqarorlik va ichki tinchlik manbayi sifatida ahamiyatlidir. 

FOYDALANGAN MANBA VA ADABIYoTLAR ROʻYXATI. 

1. Abdu Rahim, Abdulqodir. Tasavvuf va nafs tarbiyasi: Shayx Zulfiqor Ahmad 

Naqshbandiyning "Tasavvuf va suluk" asari tarjimasi va izohlari. p. 27–28. 

2. Ал-Қусҳайри, Абу ал-Қасим Абд ал-Карим. Латаъиф ал-Исҳарат: 

Субтле Аллусионс. Греат Cомментариес он тҳе Ҳолй Қуръан, Сурас 1–4. 

Транслатед бй Кристин Заҳра Сандс. Лоуисвилле, КЙ: Фонс Витае, ин 

ассоcиатион wитҳ тҳе Роял Аал ал-Байт Институте фор Исламиc Тҳоугҳт, 2017. 

П 12-14. 

الكريم بن هوازن. الرسالة القشيرية. مع شرح شيخ الإسلام القاضي زكريا  القشيري، أبو القاسم عبد   . .3

۲٠٠۱بن محمد الأنصاري. تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد. القاهرة: دار جوامع الكلم الجعفري، الدارسة،  . 

 
152 Abu al-Qasim Abd al-Karim ibn Hawazin al-Qushayri, The Risalah: Principles of Sufism, trans. Rabia Harris, ed. 

Laleh Bakhtiar, series ed. Seyyed Hossein Nasr.2002. P 24 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

268 

4. Al-Qushayri, Abu al-Qasim Abd al-Karim ibn Hawazin. The Risalah: 

Principles of Sufism. Translated by Rabia Harris. Yedited by Laleh Bakhtiar. Series 

yedited by Seyyed Hossein Nasr. Louisville, KY: Fons Vitae, 2002.P 15-24 

(. الرسالة القشيرية. القاهرة: دار الكتب العلمية۲٠٠۱القشيري، أبو القاسم. )  .5 . 

هوازن. الرسالة القشُيرية. ضبطه وعلقّ عليه خليل المنصور.  القشُيري، أبو القاسم عبد الكريم بن   .6

م2002بيروت: دار الكتب العلمية،  . 

القشُيري، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك النيسابوري الشافعي. الرسالة القشُيرية. تحقيق أنس   .7

م2017محمد عدنان الشرقاوي. جدة: دار المنهاج،  . 

MA’NAVIYAT — SHAXS KAMOLOTINING ASOSIY OMILI SIFATIDA 

Uzaqbayev Quralbay Qarjavbay o‘g‘li 

Berdaq nomidagi Qoraqalpoq davlat universiteti,  

Siyosatshunoslik va ma’naviyat asoslari kafedrasi o‘qituvchi-stajyori 

Annotatsiya: Ushbu ishda ma’naviyatning shaxs kamolotidagi o‘rni va ahamiyati 

tahlil qilinadi. Ma’naviy qadriyatlarning inson shaxsiyatini shakllantirish, uni 

barkamol yetib tarbiyalashdagi ta’siri ochib beriladi. Shuningdek, yosh avlod ongida 

milliy g‘urur, vatanparvarlik, axloqiy poklik kabi fazilatlarni shakllantirishda 

ma’naviyatning tutgan o‘rni yoritiladi. Jamiyatning taraqqiyoti bevosita ma’naviy 

yetuk shaxslar faoliyatiga bog‘liqligi asoslab beriladi. Ish davomida milliy va 

umuminsoniy qadriyatlar uyg‘unligi, oila va ta’lim muassasalarining bu jarayondagi 

roli ham ko‘rib chiqiladi. 

Kalit so‘zlar:  ma’naviyat, shaxs kamoloti, axloqiy tarbiya, ma’naviy qadriyatlar, 

milliy g‘urur, barkamol avlod, vatanparvarlik, ma’naviy yetuklik, tarbiya, jamiyat 

taraqqiyoti 

O‘zbek xalqining yeng qadimgi davrlardan hozirgacha davom yetib 

kelayotgan, o‘z ahamiyatini hech qachon yo‘qotmaydigan ajoyib qadriyatlaridan biri 

- ota-onani yuksak darajada e’zozlash, hurmat qilishdan iboratdir. Farzand uchun 

dunyoda ota-onadan mehribon, aziz va ulug‘ zot yo‘q. Ota-ona farzandlarning 

tayanchi, eng katta boyligidir. 

Ota-ona o‘z farzandidan hech narsani ayamaydi. Ularning tabiat in’om yetgan 

ulug‘liklari ham ana shunda. O‘zbek xalqi odob-axloqiga ko‘ra, ota-onaning oldidan 

salom bermay o‘tish gunoh hisoblanadi. Ota-onani e’zozlash, ularning bemisl, 

beminnat xizmatiga bir umr sodiq bo‘lish, duolarini olish - farzandlarning farzandlik 

burchidir. Bu milliy qadriyatlarimizning yeng muhim talablaridan biridir. Ulug‘ 

bobomiz hazrat Alisher Navoiy aytganlaridek, ota-onani e’zozlash..."farzandlar 

uchun farzdir. Ota-onaga xizmatni birday qil, xizmating qancha ortiq bo‘lsa shunda 

ham kam deb bil. Ota oldida boshingni qurbon yetib, onang uchun butun vujudingni 

sadaqa qilsang arziydi! Ikki dunyong obod bo‘lishini istasang, o‘sha ikki odamning 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

269 

roziligini ol! Tuni kuning nur berib turgan - birini oy deb bil, ikkinchisini quyosh. 

Ularning so‘zlaridan tashqari bir narsa yozmang, ular chizgan chiziqdan tashqaridan 

bir qadam ham bosmang. Hamma xizmatni sen odob bilan bajar, "odob" so‘zidagi 

"dol" singari qomatingni ham qil." 

Tan olishimiz kerak, sovet davrida kattalarni, ota-onalarni hurmat qilish 

haqidagi milliy qadriyatlarimiz ancha xira torta boshladi. Ayrim yoshlarimizda 

o‘zidan kattalarni, oqko‘ngil keksalarni hurmat qilish, ularning pand-nasihatlariga 

quloq solish kabi yuksak ma’naviy fazilatlar yo‘qolib borayotgani sezilmoqda. 

 Keksalar uchun ajratilgan uylarda farzandlari tirik o‘ziga to‘q bo‘lgan ota-

onalar yashayotganiga chidab bo‘lmaydi. Ahyon-ahyonda bo‘lsa-da, ota-onaga qo‘l 

ko‘tarish, undan ham og‘irroq jinoyat sodir yetish holatlari yuz berayotganini 

yeshitamiz! Bu - oddiy kamchilik yemas, balki yeng katta nuqsonimiz, milliy 

qadriyatlarimizni oyoq osti qilish, o‘z insoniyligimizni yo‘qotishdir. Milliy 

qadriyatlarimizni oyoq osti qiladigan holat hisoblanadi. 

O‘zbek xalqi o‘zining uzoq tarixi davomida yaratilgan ta’lim-tarbiyaga oid boy 

meroslarga yega. Bundan tashqari, avlodlarda insonparvarlik, kamtarlik, do‘stlik, 

iymon-e’tiqod, mehr-oqibat, odob-axloq kabi umuminsoniy fazilatlarni 

shakllantirishning noyob tajribasini to‘plagan. Ma’lumki, ma’naviy-axloqiy 

fazilatlar hech qachon o‘z-o‘zidan paydo bo‘lmaydi, balki ularning kelib 

chiqishining asl manbai, ularni keltirib chiqargan sabablar va harakatga keltiruvchi 

kuchlar mavjuddir. Har qanday axloqiy qoidalar maxsus bir tarixiy zaruriyat 

natijasida paydo bo‘ladi va maxsus bir qonuniyat asosida rivojlanib boradi. Mana 

shu narsani alohida aytib o‘tish kerak, Sharq mutafakkirlarining ta’lim-tarbiyaga oid 

qarashlari bu tajribaning shakllanishiga katta ta’sir ko‘rsatgan. 

Tarbiya ham ota-onalarning burchi va farzandlarning haqidir. "Tarbiya" so‘zi 

arabcha "robba" fe’lidan olingan bo‘lib, o‘stirdi, ziyoda yetdi, rahbarlik qildi 

ma’nolarini anglatadi. Musulmon ulamolar "tarbiya"ni turlicha ta’riflaganlar. 

Xususan, imomlardan biri quyidagicha ta’riflaydi: "Tarbiya bir narsani oz-ozdan 

kamolga yetkazishdir" Rog‘ib Asfihoniy tarbiyani quyidagicha ta’riflaydi: "Tarbiya 

bir narsani bir holatdan ikkinchi holatga o‘tkazib, butunlik nuqtasiga yetkazishdir. 

Tarbiyaning ma’nolaridan biri, insonning diniy, fikriy va axloqiy quvvatlarini 

uyg‘unlik hamda muvozanat bilan o‘stirishdir." Islomda bolalar tarbiyasi ota-

onaning yeng mas’uliyatli va uzoq davom yetadigan burchlari hisoblanadi. 

Odob masalasini insoniyat tarixida to‘laligicha Islom boshlagan, desak 

mubolag‘a bo‘lmaydi. Islomda inson hayotidagi har bir narsaning o‘z odobi bor. 

Dunyodagi axloqqa bag‘ishlangan asarlarning asosini va ko‘pchiligini islom xalqlari 

vakillari tomonidan yozilgan asarlar tashkil yetadi. Qadimda Sharq mutafakkirlari 

tomonidan ilgari surilgan qarashlar hamda g‘oyalar bugungi kunda ham zarur ta’lim-



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

270 

tarbiya manbai sifatida yoshlar ongi va qalbiga ma’naviy oziq bermoqda.  Uzoq va 

boy tarixga yega bo‘lgan Markaziy Osiyo xalqlari o‘zining ta’lim-tarbiyaga oid boy 

merosini yaratib, rivojlantirib, yoshlarni insonparvarlik, ilmparvarlik, mehr-oqibat, 

insonlarga va tabiatga do‘stlik, saxovat kabi umuminsoniy fazilatlar ruhida 

tarbiyalab kelgan. Darhaqiqat, ajdodlarimiz tomonidan qoldirilgan bebaho madaniy 

meros milliy ma’naviyatimizning o‘zagini tashkil yetadi. Shu sababli undan bugun 

yoshlarimizning ta’lim va tarbiyasiga keng foydalanish maqsadga muvofiqdir. 

Chunki, "Ajdodlarimizdan qolgan meros millatimizning faqat o‘tgan davri, shu bilan 

birga, istiqboli uchun ham kuch va fidoyilik manbaidir." Har bir xalqning ta’lim-

tarbiyaga oid an’analari bor, ular pedagogik ong rivojining asosi bo‘lib xizmat qiladi 

va bola tarbiyasi haqidagi tasavvur va qarashlarni ifodalaydi. Yuqorida 

aytganimizdek, har bir ota-ona o‘z farzandlarini barkamol inson bo‘lishini xohlaydi, 

o‘zlari qila olmagan orzu-umidlariga farzandlari tomonidan yerishilishini istaydi. 

Bolalarning har bir yutug‘idan quvonadi, mag‘lubiyatidan tashvishga tushadi. 

Farzandlarini baxtli ko‘rish ular uchun yeng baxtli damlardir. Buning uchun ularga 

bor kuch-quvvatini sarflaydi. O‘tgan zamonda buyuk mutafakkirlarimiz, yuksak 

darajadagi ma’naviyat, axloq-odob saboqlarini berganliklari, vatan, xalq istiqboli, 

farovon hayot, halol mehnat, ilm-fan rivoji, inson mehnati, atrof-muhitga oqilona 

munosabat haqidagi o‘z qarashlarini bayon yetganliklariga guvoh bo‘lamiz.  

 Ana shunday allomalar qatoriga Ahmad Yassaviyni kiritish mumkin. Xoja 

Ahmad Yassaviy o‘zining ma’naviy-axloqiy qarashlari bilan bugungi kunda ham 

pedagogika faniga g‘oyat katta hissa qo‘sha olganligi olib borilgan tadqiqotlardan 

ayon bo‘lmoqda." Xoja Ahmad Yassaviy nuqtayi nazariga ko‘ra, makkorlik, 

gunohlarni yashirish o‘zgalarga xiyonat hisoblanadi. Bu fikrlari bilan Xoja Ahmad 

Yassaviy rostgo‘ylik, halollikni targ‘ib qiladi.  Hushyorlik shaxsni faol harakat 

qilishga undaydi. Xoja Ahmad Yassaviy hikmatlari o‘quvchi insonga hushyorlikka, 

faol harakat qilishga yordam beradi"[1].   Shu sababli ham ta’lim-tarbiya jarayonida 

ulardan keng foydalanish maqsadga muvofiq hisoblanadi.  Yana bir buyuk 

allomalardan biri Burhoniddiy Marg‘inoniydir. Burhoniddiy Marg‘inoniyning 

axloqiy-huquqiy tarbiyaga oid qarashlarida or-nomus, iymon, vijdon, burch, 

insoniylik haqidagi g‘oyalari shaxsni har tomonlama va barqaror rivojlantirishning 

asosiy vositasi bo‘lib xizmat qilgan. Shu jihatdan qaraganda XXI asrda yashagan 

islom ta’limotining yirik vakili Burhoniddiy Marg‘inoniyning axloqiy-huquqiy 

tarbiyaga oid qarashlarida yerkinlik, insonparvarlik, iymon-e’tiqod, halollik, axloqiy 

poklik, adolat, birodarlik, bilimdonlik, mustaqil fikr fazilatlari asosiy o‘rinni 

yegallaydi [2]. Ulamo Marg‘inoniy o‘zining axloqiy-huquqiy qarashlari bilan 

xalqimiz ma’naviyatini rivojlantirishga, musulmon dunyosi madaniyatining 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

271 

yuksalishiga hamda ijtimoiy pedagogik fikr rivojiga salmoqli hissa qo‘shgan. 

Farzandga odob, hunar o‘rgatishni meros deb bil.  

Yoshlarda yuksak ma’naviy fazilatlarni kamol toptirish, milliy mafkurani 

shakllantirish, boy madaniy merosimiz, tarixiy an’analarimizga, umuminsoniy 

qadriyatlarga hurmat, Vatanga muhabbat, istiqlol g‘oyalariga sadoqat ruhida 

tarbiyalash mamlakatimizda amalga oshirilayotgan barcha islohotlarning hal 

qiluvchi omilidir. 

Mashhur o‘zbek pedagogi Abdulla Avloniy "Tarbiya biz uchun yo hayot - yo 

mamot, yo najot - yo ofat, yo saodat - yo falokat masalasidir"[3] deb yozgan yedi. 

Ulamolarning ta’kidlashicha, "har bir millatning saodati, mamlakatlarning 

tinchligi va farovonligi yoshlarning yaxshi tarbiyasiga bog‘liq."  A. Avloniyning 

"Turkiy guliston yoxud axloq" asari yangi usul maktablarining yuqori sinflarida 

ta’lim va axloqiy tarbiya berish uchun darslik sifatida o‘qitilgan. A. Avloniy asarini 

chuqur o‘rganar yekanmiz, biz o‘sha davrda maktablarda o‘quvchilarga dars 

berishda umuminsoniy va diniy qadriyatlar, xalq og‘zaki ijodi, Qur’on oyatlari, 

hadislar hamda buyuk allomalarimizning hikmatli so‘zlaridan imkon qadar keng 

foydalanilganini ko‘ramiz. 

Shunday yekan, oilada bola tarbiyasi umumdavlat ahamiyatiga molik muammo 

hisoblanadi. Shu sababli har qanday jamiyatning oilaga, oilada bola tarbiyasiga 

bo‘lgan talabi ortib boradi. Ayni vaqtda - davlatning, ota-onaning bolalar 

tarbiyasidagi, farzandlarning ota-ona oldidagi mas’uliyatini oshirishdagi roli 

kuchayadi. 

 Prezidentimiz Shavkat Mirziyoyev yoshlar tarbiyasiga alohida to‘xtalib: 

"Farzandlarimizni birovlarning qo‘liga berib qo‘ymasdan, ularni o‘zimiz 

tarbiyalashimiz kerak. Buning uchun yoshlarimiz bilan ko‘proq muloqot qilish, 

ularning qalbiga quloq solish, masalalariga yechim topish uchun amaliy yordam 

berishimiz kerak. Bu vazifalarni amalga oshirishda biz asrlar davomida shakllangan 

milliy an’analarimizga, ajdodlarimizning boy merosiga tayanamiz"[4]. Biz ta’lim va 

tarbiya tizimining barcha bo‘g‘inlari faoliyatini bugungi zamon talablari asosida 

takomillashtirishni o‘zimizning birinchi darajali vazifamiz deb bilamiz. Yoshlar 

tarbiyasi haqida gapirganda, Abdurauf Fitrat bobomizning ana shu fikrlariga har 

birimiz, ayniqsa, yendigina hayotga kirib kelayotgan o‘g‘il-qizlarimiz amal 

qilishlarini men juda-juda istardim. Mana, buyuk ajdodlarimiz qanday ta’riflagan: 

"Xalqning aniq bir maqsad tomon harakat qilishi, baxtli bo‘lib izzat-hurmat topishi, 

kuchli bo‘lishi yoki kuchsiz bo‘lib xo‘rlikka tushishi, baxtsizlik yukini tortishi, 

e’tibordan qolib, o‘zgalarga bo‘ysunuvchi va qul, tutqun bo‘lishi ularning o‘z ota-

onalaridan bolalikdan olgan tarbiyasiga bog‘liq" deb aytib o‘tdi. 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

272 

Tarbiya o‘z navbatida oiladan boshlanar yekan, biz o‘z farzandlarimizni baxt-

saodatli, kamolotli, iqbolli, buyuk inson bo‘lib yetishishini va hayot abadiyligi 

avlodlar davomiyligini ta’minlaydigan ma’naviy qo‘rg‘oni bo‘lgan o‘z oilamizning 

mustahkamligini ko‘rishni istar yekanmiz, shunday yekan oilada 

tarbiyalanuvchilarimizni har tomonlama sog‘lom va barkamol yetib tarbiyalashda 

tarbiyaning barcha turlariga ye’tiborni kuchaytirish muhim ahamiyat kasb yetadi.  

Xulosa 

Xulosa qilib aytganda, ushbu maqolada shaxs ma’naviyati va ma’naviyati, 

yoshlar ongida milliylikni chuqurlashtirish masalalarini o‘rganib chiqdik. Yangi 

O‘zbekistonda demokratik islohotlarni chuqurlashtirishda yagona tayanch - 

ma’naviyatdir. Chunki donishmandlar juda o‘rinli ta’kidlaganidek, "ma’naviyatni 

yetakchi qilmagan jamiyatda qonunlar o‘ladi." 

Insoniyatga tegishli bo‘lgan har bir narsa, hodisa ijtimoiy mohiyatga yega 

bo‘lgani kabi turmush farovonligi ham ijtimoiy munosabatlar tizimida vujudga 

keladi va rivojlanib boradi. Insonning jamiyatga birlashib yashash zarurati uning 

ta’limi, ma’naviy dunyosining rivojlanishi natijasidir. Chunki insonning aql-idroki 

rivojlanib borishi bilan u o‘zining manfaat va yehtiyojlarini shakllantira oladi va 

ularni yolg‘iz o‘zi qondira olmasligini anglay boshlaydi. Insonning dunyoqarashi 

ma’rifiy qadriyatlar bilan boyigan davrdan boshlab u o‘zini o‘rab turgan muhitga 

inson va insoniy munosabatlarga ehtiyoj seza boshlaydi. Inson o‘z manfaatlari va 

orzu-istaklarini amalga oshirish uchun ham o‘z atrofidagi jamiyat a’zolarining 

umumiy manfaatlari va ehtiyojlarini aynan o‘zinikidek qabul qilishi, umumiy 

manfaatlar yo‘lida beixtiyor ishtirok yetishini anglay boshlashi bilan uning hayotida 

ma’naviy-ma’rifiy bosqich boshlanadi. Bunday jamiyatda har bir soha rivojiga 

ma’naviyat yetakchilik qiladi. Zero, Prezidentimiz juda o‘rinli ta’kidlaganlaridek, 

"agar jamiyat hayotining tanasi iqtisodiyot bo‘lsa, uning joni va ruhi ma’naviyatdir." 

Foydalanilgan adabiyotlar: 

1. M.Xajiyeva. Xoja Ahmad Yassaviyning ma'naviy-tarbiyaviy qarashlari. 

Avtoreferat. T.: 2004 y. 

2. M.Shoxadjyaev. Burxoniddin Marǵinoniyning axloqiy-huquqiy tarbiyaga oid 

qarashlari. Avtoreferat. T.: 2006 y. 

3. A.Avloniy. Turkiy guliston yoxud axloq. T.: O‘qituvchi. 1992 y. 

4. I.Karimov. Yuksak ma'naviyat - yengilmas kuch. T.: Ma'naviyat, 2008 y. 

5. Sh.Mirziyoyev. O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasi qabul 

qilinganligining 24 yilligiga baǵishlangan tantanali marosimidagi ma'ruzasi. T.: 

2016 y. 

6. O‘zbekiston musulmonlari idorasi — “Moturidiylik ta’limoti bibliografiyasi” 

maqolasi, Muslim.uz sayti. muslim.uz 

https://muslim.uz/uz/e/post/42793-moturidiylik-ta-limoti-bibliografiyasi-yangi-marralarga-yangi-nashrlar-bilan?utm_source=chatgpt.com


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

273 

7. Uzpedia — “Imom Abu Mansur Moturudiy” maqolasi (o‘zbek tilida) UzPedia 

8. ISESCOning musulmon ummatda birlikka chaqirishi haqidagi xabarlar 

(IRNA / ISESCO bayonoti) IRNA Yenglish 

9. OIC hamkorligi va islomiy birlik haqidagi ma’lumotlar, OIC rasman sayt 

materiallari va yangiliklar (masalan, “The OIC in a Transforming World” hisobot) 

cfm51.oic-oci.org+1 

10. Global Imams Council ta’riflari va faoliyati haqidagi ma’lumotlar 

(Wikipedia) Vikipediya 

11. IJMWS / IIMU tashkiloti haqida umumiy ma’lumotlar (ingliz tilida) IJMWS 

TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKGA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI 

Sodiqova Malika Kozimjon qizi  

TDIU Andijon fakulteti 

Buxgateriya yo‘nalishi 2-bosqich talabasi 

Tel:+998972572701 

Annotatsiya: Ushbu maqolada tasavvuf ta’limotining ijtimoiy hayotdagi o‘rni va 

uning jamiyat barqarorligini ta’minlashdagi ahamiyati tahlil qilinadi. Tasavvuf 

inson qalbida ruhiy poklik, bag‘rikenglik, sabr-toqat, adolat va mehr-oqibat kabi 

fazilatlarni shakllantirish orqali jamiyatda tinchlik va totuvlikni qaror toptiradi. 

Shuningdek, maqolada tasavvufning insonlar o‘rtasida hamjihatlikni 

mustahkamlash, axloqiy qadriyatlarni tiklash hamda ma’naviy tarbiyada tutgan o‘rni 

yoritilgan. Muallif tasavvuf g‘oyalarining hozirgi davrda ijtimoiy barqarorlikni 

ta’minlashdagi amaliy ahamiyatini tahliliy misollar bilan asoslaydi. 

Kalit so‘zlar: tasavvuf, ijtimoiy barqarorlik, ma’naviyat, axloq, bag‘rikenglik, 

totuvlik, insonparvarlik, ruhiy poklik, jamiyat, ma’naviy tarbiya. 

    Kirish. Har qanday jamiyatda tinchlik va barqarorlikni ta’minlash, avvalo, inson 

qalbidagi ma’naviy uyg‘unlikka bog‘liqdir. Insonning ruhiy muvozanati, axloqiy 

barkamolligi va o‘zini anglash darajasi jamiyat taraqqiyotining yeng muhim 

omillaridan biridir[1]. Tasavvuf ana shu ruhiy uyg‘unlikni ta’minlovchi ma’naviy 

ta’limot sifatida tarixan ham, bugungi kunda ham dolzarb ahamiyatga ega.Tasavvuf 

ta’limoti insonni o‘z “men”ini poklash, nafsni tiyish va qalbni Alloh muhabbatiga 

to‘ldirishga da’vat yetadi. Uning asosiy g‘oyasi — insonni komillikka yetaklash, 

jamiyatda mehr-oqibat va totuvlikni qaror toptirishdir[2]. Shu bois, tasavvufni faqat 

diniy-falsafiy yo‘nalish sifatida yemas, balki ijtimoiy barqarorlikni ta’minlovchi 

ma’naviy tizim sifatida o‘rganish muhimdir. 

Asosiy qism. 

1. Tasavvufning mohiyati va inson tarbiyasidagi o‘rni 

https://uzpedia.uz/pedia/imom_abu_mansur_moturudiy?utm_source=chatgpt.com
https://en.irna.ir/news/83295518/ISESCO-urges-unity-among-Muslims?utm_source=chatgpt.com
https://cfm51.oic-oci.org/2025/06/20/the-oic-in-a-transforming-world-turkiyes-vision-for-a-more-active-and-unified-islamic-cooperation/?utm_source=chatgpt.com
https://en.wikipedia.org/wiki/Global_Imams_Council?utm_source=chatgpt.com
https://ijmws.net/about-ijmws/?utm_source=chatgpt.com
tel:+998972572701


“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

274 

Tasavvuf — bu Allohga muhabbat yo‘li, ruhiy poklanish va ma’naviy komillik sari 

intilishdir. U Qur’oni karim va hadisi shariflarda asosini topgan bo‘lib, insonning 

qalbini yovuzlikdan tozalash, nafsni jilovlashni o‘rgatadi[3]. Mashhur mutasavvif 

Bahouddin Naqshband “dil ba yoru, dast ba kor” (“dil do‘st bilan, qo‘l mehnatda”) 

shiorini ilgari surib, insonning ichki dunyosi bilan tashqi faoliyatini uyg‘unlikda olib 

borish kerakligini takidlagan[4].Shuningdek, Ahmad Yassaviy o‘z hikmatlarida 

insonni sabr, adolat, saxovat va kamtarlikka chaqiradi. Uningcha, “kimda nafs bor, 

unda tinchlik yo‘q” degan hikmat jamiyatdagi ko‘plab ijtimoiy muammolarning 

ildizini tushuntiradi[5]. Shunday qilib, tasavvuf insonni ichki tozalikka undash 

orqali jamiyatdagi barqarorlikni mustahkamlaydi. Chunki ruhiy osoyishtalik — 

tashqi totuvlikning manbaidir. 

2. Tasavvuf va ijtimoiy barqarorlik o‘rtasidagi bog‘liqlik 

Jamiyatda barqarorlik — bu nafaqat siyosiy va iqtisodiy omillar, balki ma’naviy 

birlikning natijasidir. Tasavvuf ta’limoti insonlar o‘rtasida bag‘rikenglik, 

kechirimlilik, mehr-oqibat va hamjihatlikni targ‘ib qiladi[6]. Bunday fazilatlar yesa 

ijtimoiy barqarorlikning mustahkam poydevoridir.Tasavvuf g‘oyalari asosida 

yashagan jamiyatlarda adovat, hasad, zo‘ravonlik va kibr kabi illatlar kamayadi. 

Chunki tasavvuf har bir insonni o‘z xatosini anglashga, boshqalarning huquqlarini 

hurmat qilishga o‘rgatadi. Jaloliddin Rumiy shunday degan: 

“Dunyo bir tanadek — bir a’zo og‘risa, boshqasi ham azob chekadi.”[7]Bu hikmat 

jamiyatdagi ijtimoiy birdamlik g‘oyasining mukammal ifodasidir. Insonlar bir-

birining dardiga hamdard bo‘lgandagina haqiqiy barqarorlik qaror topadi.Bugungi 

kunda tasavvuf g‘oyalari yekstremizm va radikalizmga qarshi ma’naviy qalqon 

sifatida ham ahamiyat kasb yetmoqda. Chunki u insonni nafratdan yemas, 

muhabbatdan, adovatdan yemas, bag‘rikenglikdan yo‘l izlashi kerakligini 

o‘rgatadi[8]. 

3. Hozirgi davrda tasavvuf g‘oyalarining amaliy ahamiyati 

Globallashuv va axborot oqimi kuchaygan hozirgi davrda inson qalbida ruhiy 

bo‘shliq, ma’naviy inqiroz kuchaymoqda. Bunday sharoitda tasavvufning “ruhiy 

uyg‘onish” g‘oyalari nihoyatda muhimdir[9]. Tasavvuf insonni o‘zlikni anglashga, 

vijdoniy poklikka va insonparvarlikka chorlaydi. O‘zbekiston Respublikasida 

tasavvuf merosini o‘rganish davlat siyosati darajasiga ko‘tarilgan. Prezident Sh.M. 

Mirziyoyev o‘z nutqlarida “ajdodlarimiz yaratgan tasavvuf maktabi — yoshlar 

uchun ma’naviy tarbiya manbaidir” deb ta’kidlagan [10].Bugungi kunda Buxoro, 

Termiz, Turkiston kabi hududlarda tasavvuf merosiga bag‘ishlangan ilmiy 

tadqiqotlar, xalqaro konferensiyalar o‘tkazilmoqda. Bu hol tasavvuf g‘oyalarining 

jamiyatda tinchlik va barqarorlikni mustahkamlashdagi o‘rnini yanada 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

275 

kuchaytiradi[11].Tasavvuf yoshlarni sabr, mehnatsevarlik, halollik, adolat va mehr-

oqibatga o‘rgatish orqali ularni ma’naviy jihatdan yetuk shaxs sifatida tarbiyalaydi. 

Shu tariqa, tasavvuf faqat tarixiy meros yemas, balki hozirgi ijtimoiy taraqqiyot 

uchun ham dolzarb hayotiy yo‘l-yo‘riqdir[12] 

Xulosa. Xulosa qilib aytganda, tasavvuf inson tafakkurining yeng nozik, chuqur va 

ruhiy qatlamlarini o‘zida mujassam yetgan ma’naviy-falsafiy yo‘nalish sifatida 

ijtimoiy barqarorlikning yeng muhim manbalaridan biridir. Tasavvufning mohiyati 

insonni ichki dunyosi bilan uyg‘unlashtirish, qalb pokligi va ruhiy osoyishtalikni 

qaror toptirish orqali tashqi hayotda totuvlik, hamjihatlik va tinchlikni 

shakllantirishdan iboratdir. Tasavvufning asosiy g‘oyalaridan biri bo‘lgan “komil 

inson” konsepsiyasi jamiyat barqarorligining poydevoridir. Chunki komil inson — 

bu o‘zini anglagan, boshqalarni tushunadigan, adolat va to‘g‘rilikni hayot mezoniga 

aylantirgan shaxsdir. Shunday insonlar jamiyatda ko‘paysa, u yerda adovat, g‘azab, 

zo‘ravonlik, nafrat kabi illatlar kamayadi. Demak, tasavvufning ijtimoiy vazifasi 

insonni nafaqat diniy, balki axloqiy, fuqarolik va ijtimoiy jihatdan ham yetuk shaxs 

darajasiga olib chiqishdir. Tasavvuf ta’limoti ijtimoiy barqarorlikka ikki yo‘nalishda 

ta’sir ko‘rsatadi: birinchidan, u individual darajada inson ruhiyatini osoyishtalik va 

poklik sari yetaklaydi; ikkinchidan, bu ruhiy holat jamiyatda o‘zaro hurmat, 

bag‘rikenglik, hamjihatlik muhitini yuzaga keltiradi. Inson qalbidagi osoyishtalik — 

ijtimoiy totuvlikning boshlang‘ich nuqtasidir. Shu bois, tasavvufni “ruhiy 

barqarorlik maktabi” deb atash to‘g‘ridir. 

        Xulosa qilib aytganda, tasavvuf ta’limoti inson qalbini uyg‘otadi, ijtimoiy 

ongni poklaydi, jamiyatni yezgulik sari yo‘naltiradi. U o‘zining chuqur ma’naviy 

falsafasi bilan millatlararo totuvlik, diniy bag‘rikenglik va insonparvarlikni 

mustahkamlaydi. Demak, tasavvuf — bu nafaqat ruhiy kamolot yo‘li, balki ijtimoiy 

barqarorlikni ta’minlovchi kuchli ma’naviy omildir.Bugungi globallashuv va 

ma’naviy inqiroz sharoitida tasavvufning hayotiyligi yanada yaqqol namoyon 

bo‘lmoqda. Insonlar o‘rtasida o‘zaro hurmat, mehr, adolat va tinchlikni qaror 

toptirish uchun tasavvufning g‘oyalari — yeng samarali yo‘l, ijtimoiy uyg‘unlikning 

kalitidir. Shu bois, tasavvufni nafaqat o‘tmish merosi, balki bugungi va kelajak 

barqarorligining poydevori sifatida ye’tirof yetish lozim. 

Foydalanilgan adabiyotlar 

1.Alimov, B. (2017). Tasavvuf va uning falsafiy mohiyati. Toshkent: Akademnashr. 

(Maqolada jamiyat barqarorligi inson ruhiy holatiga bog‘liqligi haqida fikr berilgan 

joy uchun ishlatilgan.) 

2.Azizov, N. (2019). Tasavvuf va ma’naviyat: Uyg‘unlik sari. Samarqand: Registon. 

(Tasavvufning komillikka yetaklash haqidagi qismi uchun.) 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

276 

3.Qur’oni Karim. Surai Baqara, oyat 177. (Tasavvufning Qur’oni karimdagi 

asoslariga ishora qilingan joyda.) 

4.Naqshband, B. (XIV asr). Kalomoti Bahouddin Naqshband. (Toshkent: Movarounnahr 

nashriyoti, 2003-yil nashri asosida.) (“Dil ba yoru, dast ba kor” tamoyili keltirilgan 

o‘rinda ishlatilgan.) 

5.Ahmad Yassaviy. (2004). Hikmatlar. Toshkent: Movarounnahr. (Sabr, adolat va 

nafsni tiyish haqida so‘z yuritilgan qism uchun.) 

6.Shodmonov, A. (2018). Tasavvuf — ma’naviy barkamollik yo‘li. Toshkent: Hilol-Nashr. 

(Tasavvufning jamiyatdagi bag‘rikenglik va totuvlik g‘oyalari haqida.) 

7.Rumi, Jaloliddin. (2005). Masnaviyi ma’naviy. Tehron: Nashriyoti Firdavs. (“Dunyo 

bir tanadek…” degan iqtibos keltirilgan joyda.) 

8.Ishoqov, M. (2020). Tasavvuf ta’limoti va zamonaviy jamiyat. Buxoro davlat universiteti 

jurnali, №2. (Tasavvufning yekstremizmga qarshi ma’naviy qalqon sifatidagi o‘rni 

uchun.) 

9.To‘xtayev, S. (2021). Globallashuv sharoitida ma’naviy qadriyatlar yevolyutsiyasi. 

Toshkent: Yangi asr avlodi. (Globallashuv, ma’naviy inqiroz va tasavvufning 

ahamiyati tahlil qilingan o‘rinda.) 

10.Mirziyoyev, Sh. M. (2022). Yangi O‘zbekiston strategiyasi. Toshkent: O‘zbekiston 

nashriyoti. (Prezidentning tasavvuf va yoshlar tarbiyasi haqidagi fikrlarida.) 

11.O‘zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi. (2023). Tasavvuf merosi va 

zamonaviylik. Toshkent: Akademiya nashriyoti. (Tasavvufga bag‘ishlangan ilmiy 

tadqiqotlar haqida.) 

12.Karimov, I. A. (1998). Yuksak ma’naviyat — yengilmas kuch. Toshkent: O‘zbekiston. 

(Tasavvufning yoshlar tarbiyasidagi o‘rni va ma’naviy qadriyatlar tahlili joyida.) 

TASAVVUF TA’LIMOTIDA TASLIMIYAT TUSHUNCHASI VA IJTIMOIY 

BARQARORLIKDAGI TA’SIRI 

Nuriddinova Ruxshona Zehniddin qizi, 

 BuxDU Filologiya fakulteti talabasi 

Ilmiy rahbar: Vohidova Dilshoda Vohid qizi, BuxDU Islom 

tarixi va manbashunosligi, falsafa fafedrasi o‘qituvchisi  

(91-444-10-86) 

Annotatsiya. Tasavvuf insonni tolerantlikka, fikriy bag‘rikenglikka o‘rgatadi. Har 

bir insonning haqiqatni o‘z holicha anglashini tan olish — bu fikriy kamolotning 

belgisidir. Demak, globallashuv davrida dunyo xalqlari, turli e’tiqod va madaniyat 

vakillari o‘rtasidagi muloqotda tasavvufning bu tamoyili o‘ta muhim. Chunki u 

insoniyatni qarama-qarshilik yemas, balki birlik ruhida birlashtiradi. Shu ma’noda 

tasavvuf ta’limotidagi muhim tushunchalardan biri taslimiyat tushunchasi bo‘lib, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

277 

taslimiyat - insonni adashishdan asraydi va uni Allohga yaqinlashtiradi. Taslimiyat - 

inson aqlini poklab, qalbni tozalaydi va homo modern uchun ma’naviy kompas 

vazifasini bajaradi. Taslimiyat orqali inson o‘z “men”ini Allohning irodasiga taslim 

yetib, zamon shiddati orasida ham o‘zini, yo‘lini va maqsadini yo‘qotmaydi. Ushbu 

maqolada taslimiyatning ijtimoiy barqarorlikka ta’siri falsafiy tahlil yetiladi. 

Kalit so‘zlar: taslimiyat, ilohiy iroda, ruhiy kamolot, ikki qutbli holatlar, haqiqat 

sari intilish, qalb sayohati, ma’naviy uyg‘onish, tafakkur yuksalishi.  

Taslimiyat — ya’ni Yaratganning irodasiga to‘liq bo‘ysunish va taqdir oldida 

rozilik, inson ruhining kamol sari sayrida yeng oliy darajani ifodalaydi. Aslida, bu 

jarayon insonning haqiqat sari uzluksiz intilishi, qalbning ilohiy manba bilan 

tutashish yo‘lidagi sayohatidir. Shu bois, taslimiyat inson mavjudligining yeng 

chuqur ma’nosini ochuvchi, ma’naviy uyg‘onish sari yetaklovchi yeng yuksak 

tafakkur darajasidir. 

 Shayx Najmiddin Kubro o‘zlarining “Tasavvufiy hayot” kitoblaridagi 

“Taslimiyat” bo‘limida shunday mulohaza yuritilgan: “Allohning muqaddar 

qadariga va muborak qazosiga rozilik taslimiyat talablaridandir. Quyida 

keltirilganlar ham taslimiyatga daxldordir. Bular: faqr-g‘ino, huzun-xafv, qabz-bast, 

uns-haybat, ma’rifat, muhabbat, mahv-isbot, huzur-ihzor, shuhud-ishhod, bud-ibad, 

qurb-taqarrub, sahv-sakr, sabr-shukr, mahvul asar, mahvul ayn, mahvul yeyn, 

mujohada-mushohada, humud-jumud, o‘rgimchaklar uya to‘qigan manzillarning 

zuhur qilishi, munodama-munohasa, munojot-muhovara, mukoshafa-muhodasa. 

Shular tufayli qalbim menga Rabbimdan xabar berdi”. [2.92] Agar bu fikrning ichki 

mohiyatiga, undagi g‘oyaviy qatlamlar va so‘zlarning ma’naviy uyg‘unligiga nazar 

tashlasak, unda inson tafakkurining botiniy sayri, ma’no va haqiqat orasidagi nozik 

uyg‘unlikni ko‘rish mumkin. Xususan, insonning mavjudlik sahnasidagi yeng buyuk 

sinovi bu — o‘z irodasini Yaratuvchining irodasiga topshira bilish, ya’ni 

taslimiyatdir. Allohning muqaddar qadari va muborak qazosi inson taqdirining har 

bir zarrachasida mujassamdir. Bu taqdirni rozilik bilan qabul qilish — nafaqat 

imonning ifodasi, balki tafakkurning yuksak bosqichi, ruhning kamolot yo‘lidir. 

Chunki rozi bo‘lish — bu befarqlik yemas, balki haqiqatni tan olish, borliqdagi 

ilohiy tartibni his yetishdir. Taslimiyat — inson qalbining ilohiy uyg‘unlik sari 

sayridir. Bu sayrda ruh faqr va g‘ino, huzun va xafv, qabz va bast, uns va haybat kabi 

ikki qarama-qarshi holatlarni kechiradi. Har bir qarama-qarshilik aslida ruhning 

tozalash, sinash va haqiqatni anglash yo‘lida bosib o‘tgan pog‘onasidir. Chunki har 

bir “qabz”dan so‘ng “bast”, har bir “huzun”dan keyin “uns” keladi. Shunday qilib, 

inson qalbi dard bilan tozalanib, muhabbat bilan yuksaladi. Ma’rifat va muhabbat 

— bu yo‘lning ikki qanotidir. Ma’rifat — bilish orqali yaqinlashish, muhabbat yesa 

his qilish orqali birlashishdir. Ular uyg‘unlashganda, inson “mahv” va “isbot”, 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

278 

“shuhud” va “ishhod”, “sabr” va “shukr” kabi ruhiy holatlar orqali borliq mohiyatiga 

singib ketadi. Har bir bosqich — ruhning ichki uyg‘onishi, har bir holat — 

tafakkurning yangi darajasi. Bu yo‘l “mujohada”dan “mushohada”ga, “munojot”dan 

“muhovaraga”, “mukoshafa”dan “muhodasa”ga olib boradi — ya’ni, inson o‘zini 

izlashdan Haqni topishga, Haqni topishdan Haq bilan suhbatga erishadi. Shu orada 

qalb uyg‘onadi, sukut so‘zga aylanadi, so‘z esa haqiqatning sadosiga. Aslida, bu 

taslimiyat — inson tafakkurining yeng oliy nuqtasidir. Chunki kim Allohning 

irodasiga rozi bo‘lsa, u dunyodagi tartibning bevosita guvohiga aylanadi. Uning 

qalbi o‘ziga yemas, Rabbisidan xabar beruvchi oynaga aylanadi. Har bir hissiyot, 

har bir fikr, har bir sokin on — ilohiy hikmatning zarralari bilan to‘ladi. Demak, 

taslimiyat — insonni ojizlikka yemas, balki ruhiy ozodlikka yeltuvchi kalitdir. U 

orqali inson o‘z “men”ining chegarasidan chiqib, abadiyat bilan tutashadi. Shunday 

qilib, taslim bo‘lgan qalb — Allohning irodasini his yetgan, haqiqat bilan 

uyg‘unlashgan, tafakkur kamolotining cho‘qqisiga yuksalgan qalbdir.  

Xulosa qilib aytganda, globallashuv zamonida inson ko‘p hollarda moddiy 

qadriyatlar girdobida ma’naviy yo‘nalishini yo‘qotadi. Bu jarayonda tasavvufiy 

tafakkur — ichki uyg‘onish, ruhiy tozalanish va ilohiy uyg‘unlik sari qaytish yo‘lini 

eslatadi. Chunki taslimiyat g‘oyasi — Allohning irodasiga rozi bo‘lish, dunyoviy 

shovqin orasida qalb sokinligini topish, ichki haqiqatni anglash demakdir.  

Foydalanilgan adabiyotlar 

1. Mirziyoyev Sh.M. Yangi O‘zbekiston taraqqiyot strategiyasi. Toshkent: 

“O‘zbekiston” 2022 

2. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf.  Tasavvuf haqida tasavvur. 

Toshkent “Hilol-nashr” 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

MUNDARIJA 

KIRISH SO‘ZI Elov Jobir Rustamovich .............................................................. 5 
1.SHO‘BA: GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR 

VA YЕCHIMLAR 
МОТУРИДИЙЛИК ТАЪЛИМОТИДА ТАФВИЗ ВА ТАЪВИЛ 

МЕТОДОЛОГИЯСИ Аллоқулов Абдулатиф Абдуллайевич ........................... 6 
ГЛОБАЛЛАШУВНИНГ МУСУЛМОН УММАТИГА МАДАНИЙ-

МАФКУРАВИЙ ТАҲДИДЛАРИ ВА ҲИМОЯ ЙЎЛЛАРИ Ҳусен 

Хайруллоевич Джураев, Дилшод Жўрақулович Алиев, ..................................... 11 
GLOBALLASHUV VA UNING DINIY ONGGA TA’SIRI: SOF AQIDA 

NUQTAYI NAZARIDAN G‘uzarov O‘tkir Umbarovich ................................... 15 
GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA 

YECHIMLAR Jiyanov Ulug‘bek Nasriddinovich ............................................... 19 
MOTURIDIYLIKDA ILM MANBALARINING KOMIL TIZIMI Maxmudov 

Asrorxon Yusufxonovich, ....................................................................................... 23 
AQIDA BO‘YICHA KLASSIK ASARLARNING BUGUNGI TALQINI 

Saidov Ibrohim ....................................................................................................... 25 
BUYUK SALJUQIYLAR DAVRIDA XUROSONDA KALOM ILMINING 

RIVOJI (XI ASR) Rajapov Pirnazar Sardor o‘g‘li, ........................................... 29 
RUDAKIY IJODI VA UMUMINSONIY QADRIYATLARNING ISLOM 

AQIDALARDA YORITILISHI. Azimov Adiz Abdullayevich ........................... 33 
HANAFIY MAZHABIDA E’TIBOR QOZONGAN BA’ZI FIQHIY MATN 

KITOBLARI Ro‘zmetov Muhammad Mustafo .................................................... 37 
ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH SIFATLARI BORASIDA 

SALAFLAR, XALAFLAR VA SOXTA SALAFIYLAR HAMDA 

MAZHABSIZLARNING AQIDAVIY QARASHLARI OʻRTASIDAGI 

FARQLARI VA IXTILOF NUQTALARI. Nabijonov Muhammadmuso 

Rasuljon o‘g‘li, ...................................................................................................... 41 
AHLI SUNNA VAL-JAMOANING ALLOH TAOLONING MUTASHOBIH 

SIFATLARINI BORASIDA TUTGAN YO‘LI Nabijonov Muhammadmuso 

Rasuljon o‘g‘li, ...................................................................................................... 44 
YOSHLARNING ORASIDA SOF ISLOMIY AQIDANI TARG‘IB QILISH 

YO‘LLARI VA VOSITALARI Raxmonov Akbar ............................................. 48 
ZAMONAVIY AXBOROT OQIMIDA SOF AQIDANI HIMOYA QILISH 

Boqiyev Azizbek Abdullajon o‘g'li ......................................................................... 51 
АНВАР ШОҲ КАШМИРИЙ – БУЮК ҲАНАФИЙ МУҲАДДИС 

Низомиддинов Ҳошимжон Муҳаммаджонович ............................................... 55 
YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG‘IB QILISHNING USULLARI 

VA VOSITALARI Kasimov Farrux Inoyatovich ................................................ 59 
YOSHLAR ORASIDA SOF AQIDANI TARG‘IB QILISHNING USULLARI  

VA VAZIFALARI Haqnazarova Iroda Ismoilovna ........................................... 62 
ABU HANIFA AQIDASI VA “AL-FIQH AL-AKBAR” RISOLASI To‘xtayev 

Nasrulloh ............................................................................................................... 65 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

SOG‘LOM E’TIQODNING JAMIYAT BARQARORLIGIDAGI O‘RNI 

Parmonov Bobosher .............................................................................................. 70 
 73 ...................................... سيد  محمد  خان ابن داود  خان  أهمية العقيدة الإسلامية  في  عصر العولمة
GLOBALLASHUV VA DINIY QADRIYATLAR O‘ZARO MUNOSABATI: 

SOF AQIDA YONDASHUVI Begimov Muhammadjon Begimovich ................ 77 
GLOBALLASHUV DAVRIDA SOF AQIDA: MUAMMOLAR VA 

YECHIMLAR Yunusov Ramazonjon, ................................................................. 82 
JAMIYAT TARAQQIYOTIDA SOF AQIDA VA TASAVVUF 

MASALALARI Nuriddinova Ruxshona Zehniddin qizi, Vohidova Dilshoda Vohid 

qizi .......................................................................................................................... 86 
“TA’VILOT AL-QUR’ON” ASARIDA BAG‘RIKENGLIKKA OID 

QARASHLAR Avazxo‘jayeva Nafisaxon, Mo‘min Mirzo Abdupattayev ........... 89 
2.SHO‘BA GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUF: NA’NAVIY 

MEROS VA ZAMONAVIYLIK.  
НАҚШБАНДИЯ ТАЪЛИМОТИНИНГ ИНСОНПАРВАРЛИК 

МОҲИЯТИ Наврузова Гулчеҳра Негматовна .............................................. 94 
ТАСАВВУФ ТАЪЛИМОТИ – ИЖТИМОИЙ БАРҚАРОРЛИК ОМИЛИ 

Шарипова Ойгул Турсуновна .............................................................................. 99 
د  الشَّرِيعِيّ  اللُّغَةُ  العَرَبِيَّةُ  والتَّعْرِيبُ   في  عَصْرِ  العَوْلَمَة  104 ............... إعداد : د . أَيْمَن عثُْمَان عبَْد  العلَِيم مُحَمَّ

 

   

    

   

    
                           

      

              

 

   

   

   

 

   

МУСОХОН  ДАҲБИДИЙНИНГ  ХОЖАГОН-НАҚШБАНДИЯ

ТАЪЛИМОТИ  РИВОЖИДА  ТУТГАН   ЎРНИ  Юлдашходжаев  
Ҳайдар

Ҳашимханович  ....................................................................................................  108

АБУ БАКР КАЛАБОДИЙНИНГ “ТАЪАРРУФ” АСАРИДА АҚИДА ВА

ТАСАВВУФ МУНОСАБАТИ  Нилуфар Туйчиева  ......................................  113

МУСОХОН  ДАҲБИДИЙНИНГ  ТАСАВВУФ  РИВОЖИДА  ТУТГАН

ЎРНИ  ЮлдашходжаевҲайдар Ҳашимханович..............................................  117

MALAYZIYADA  SO’FIYLIK  TARIQATLARINING  JAMIYAT  VA

DAVLAT  HAYOTIGA  TA’SIRIDA  SO’FIYLIK  MARKAZLARINING

O’RNI.  Avliyoqulov Uchqun...............................................................................  121

وكتابيه  الله  رحمه  النسائي  الإمام  العقدية  وامتحاناتهم  الشريف  الحديث  أئمة 
علي""   علي" "أنموذجا""وخصائص  مسند   ..................................................................  126

والإرهاب العنف  مواجهة  في  الديني  التعليم  أثر  المصري  علي  محمد  أحمد   / د.............................131 

TASAVVUFNING  IJTIMOIY  BARQARORLIKKA  KO‘RSATADIGAN

TA’SIRI:  JAMOADA  BAG‘RIKENGLIK  IMMUNITETINI

SHAKLLANTIRISHDA TASAVVUF G‘OYALARINING O‘RNI  Mas’udxon

ISMOILOV,  Nigora HASANOVA,  .......................................................................  136

GLOBALLASHUV  DAVRIDA  HAKIM  TERMIZIY  TA’LIMOTINING

FALSAFIY-MA’NAVIY  QADRIYATLAR  TIZIMIDAGI  O‘RNI  VA

YOSHLAR  TARBIYASIDAGI  AHAMIYATI  Xaitov  Lazizbek  Azamatovich

.............................................................................................................................  140

ХАТТОТЛИК  САНЪАТИ  ВА  ҚЎЛЁЗМА  МАНБАЛАРНИНГ

ИНСОНИЯТ  МАДАНИЯТИГА  ТАЪСИРИ  Джураев  Ҳусен

Хайруллоевич,  Хайруллоев Саиджон  Ҳусенович,....................................  143
 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

ЯНГИ ЎЗБЕКТСТОН ЁШЛАРИНИНГ БАРКАМОЛ 

ШАКЛЛАНИШИДА  ПОРСОИЯ ТАСАВВУФИЙ ТАЪЛИМОТИНИНГ   

АҲАМИЯТИ Мунисхон Гуламова .................................................................. 149 
NASRULLOHXON HARBIY NIZOMIDA QO‘SHIN TUZILISHI HAMDA 

SARBOZLAR TA’LIMIGA OID QONUN QOIDALAR VA BUYRUQLAR 

TAVSIFI Yunus Shukurillayev., ......................................................................... 154 
GLOBALLASHUV DAVRIDA TASAVVUFNING AHAMIYATI: 

AN’ANAVIY VA IBN SINO NAZARIY YONDASHUVLARI ASOSIDA 

Ro‘zimuhammad To‘xtasinov Nurmuhammad o‘g‘li .......................................... 160 
“ФУТУҲ АЛ-БУЛДОН” АСАРИ МАНБАЛАРИ ВА УЛАРНИНГ ЎЗИГА 

ХОСЛИГИ Умматалиев Соҳибжон Хикматали ўғли .................................. 165 
TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI Jiyanov Ulug‘bek Nasriddinovich ....................................................... 170 
ИЛМИЙ МЕРОСНИ АСРАШ ВА ТАДҚИҚ ЭТИШДА СУНЪИЙ 

ИНТЕЛЛЕКТ ИМКОНИЯТЛАРИДАН ФОЙДАЛАНИШ Тўлқин Азимов,

.............................................................................................................................. 174 
SAYQALIY DOSTONINING QO‘LYOZMALARI KODIKOLOGIK 

TAHLILI VA ILMIY-TARBIYAVIY AHAMIYATI Sultonova Dilovar 

Ne’matillo qizi ..................................................................................................... 178 
SALJUQIYLAR DAVRIDA TASAVVUFNING IJTIMOIY 

BARQARORLIKKA TA’SIRI Mirzayeva Muxlisa, ....................................... 180 
MUTASHOBIH SIFATLAR ATROFIDAGI EPISTEMOLOGIK BAHSLAR 
Madaminzoda Abdulatif Baxtiyor  o‘g‘li, ............................................................ 186 
HOZIRGI DAVRDA YOSHLAR TARBIYASIDA SAHL IBN ABDULLOH 

TUSTARIY MEROSINING AHAMIYATI Raximov Xolmurod Majitovich . 188 
THE ROLE OF IMAM BUKHARI'S PEDAGOGICAL TEACHINGS IN 

THE EDUCATION AND UPBRINGING OF YOUTH Xaitov Azizbek 

Azamatovich ......................................................................................................... 192 
IBN SINO AXLOQIY QARASHLARINING HOZIRGI DAVRDA 

AHAMIYATI Karimov Anvar ........................................................................... 197 
ТАСАВВУФНИНГ МУҲИМЛИГИ Абдураҳмонов Абдулҳодий ............... 200 
NAQSHBANDIYA TARIQATI RIVOJIDA BUXORO 

MUTASAVVIFLARINING O‘RNI R.Z.Rajabova .......................................... 204 
ГЛОБАЛЛАШУВ ДАВРИДА ДИНИЙ ЭКСТРЕМИЗМГА ҚАРШИ 

КУРАШНИНГ ТАСАВВУФИЙ ЁНДАШУВЛАРИ Бердиева Нилуфар 

Ахатовна ............................................................................................................. 208 
ILMIY MEROSNI TADQIQ QILISH, QO‘LYOZMALARNI SAQLASH VA 

YOSHLAR TARBIYASIDA FOYDALANISH. Asatullayev Farhod Ravshan 

o‘g‘li ..................................................................................................................... 213 
ТAСAВВУФ ВA УНИНГ ИСЛОМ МАЪНАВИЯТИДАГИ ЎРНИ 

Шарапов Мамур ................................................................................................. 219 
IMOM FAXRIDDIN AR-ROZIYNING TAFSIR KITOBIDIA DIN VA 

ILMINING UYG‘UNLIGI Saidov Shaxboz ..................................................... 222 



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

IMOM TERMIZIYNING ILM QADRI HAQIDA KELTIRGAN HADISLAR 

SHARHI Temirov Ibrohimjon Qobiljonovich .................................................... 224 
YOSHLAR TARBIYASIDA AJDODLAR ILMIY MEROSINING OʻRNI 

Tohirov Akobir To`lqinovich ............................................................................... 227 
BUYUK MUTASAVVUFLAR ASARLARIDA YOSHLAR TARBIYASIGA 

OID GʻOYALAR: MAʼNAVIY MEROS VA ZAMONAVIY АHMIYAT 

Xayrilloyev Xo‘jamir A’zamxo‘jayevich.............................................................. 229 
ТАСАВВУФ ИМОМИ АБУ БАКР ГУЛОБОДИЙ БУХОРИЙНИНГ 

ҲАЁТИ ВА ИЛМИЙ ФАОЛИЯТИ Узоқов Абдулвосид Абдувохид ўғли . 233 
MULLA ALI QORINING XAYOTI VA ILMIY FAOLIYATI Mutallimov 

Islomjon Odiljon o’g’li ........................................................................................ 237 
TASAVVUF ADABIYOTI RIVOJLANISHIDA KUBROVIYLIK 

MAKTABINING TAʼSIRI Nurmuhammad Matkarimov ................................ 241 
GLOBAL HUQUQIY MADANIYATNING RIVOJIDA TASAVVUF 

AXLOQI VA ADOLAT KONSEPSIYASI Shodiyeva Dilshoda Gʻulomjonovna

 ............................................................................................................................. 245 
TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKKA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI Usmonov Adiz Mansurxo'jayevich ...................................................... 250 
XOJA AHROR VALIY – TINCHLIK VA SULHPARVARLIK VALIYSI 

Abbosxonov Muhriddin Xayrullo o‘g‘li .............................................................. 255 
ИСЛОМ ДИНИНИНГ ЖАМИЯТ ҲАЁТИДА ТУТГАН ЎРНИ Қосимов 

Музаффар Махматқулович .............................................................................. 259 
ABUL QOSIM NAYSOBURIY VA UNING “ RISOLA AL-QUSHAYRIYYA 

ASARI” BAYONI Voxidov Xasanboy Abduxalil oʻg‘li .................................... 264 
MA’NAVIYAT — SHAXS KAMOLOTINING ASOSIY OMILI SIFATIDA 

Uzaqbayev Quralbay Qarjavbay o‘g‘li ............................................................... 268 
TASAVVUFNING IJTIMOIY BARQARORLIKGA KO‘RSATADIGAN 

TA’SIRI Sodiqova Malika Kozimjon qizi ........................................................... 273 
TASAVVUF TA’LIMOTIDA TASLIMIYAT TUSHUNCHASI VA 

IJTIMOIY BARQARORLIKDAGI TA’SIRI Nuriddinova Ruxshona Zehniddin 

qizi, ....................................................................................................................... 276 
 

 

  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

QAYDLAR UCHUN 

  



“Globallashuv davrida sof aqida va tasavvuf masalalari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari 
  

 

 

GLOBALLASHUV 

DAVRIDA SOF AQIDA VA 

TASAVVUF MASALALARI 
Xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari 

(2025 yil 13-noyabr) 

 

Muharrir:                F.Usmonov  

Texnik muharrir:     B.Ashurov 

Musahhih:               M.Kuziyeva 

Sahifalovchi:           X.Axrorov 

 

Nashriyot litsenziyasi №040075. 23.09.2022. Orginal maketidan 

bosishga ruxsat etildi: 12.11.2025. Bichimi 60x84. Kegli 16 shponli. 

“Times New Roman” garn. Ofset bosma usulida bosildi. Ofset bosma 

qog‘ozi. Bosma tobog‘i 17,75. Adadi 100. Buyurtma № 205. 

 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Administratsiyasi huzuridagi 

Axborot va ommaviy kommunikatsiyalar agentligi  

“BUKHARA HAMD PRINT” nashriyoti. Buxoro shahri Hofiz Tanish 

Buxoriy ko‘chasi, 190-B uy. Tel: (97) 736-20-11  

Bahosi kelishilgan narxda. 

“BUKHARA HAMD PRINT” MChJ bosmaxonasida chop etildi. 

Buxoro shahri Qayum Murtazoyev ko‘chasi, 344-uy 


