

O‘ZBEKISTON  RESPUBLIKASI
OLIY ta’lim, fan VA innovatsiyalar VAZIRLIGI
BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI
		LATIPOV HAYOT RAMAZONOVICH
NAVOIYSHUNOSLIK. “LISON UT-TAYR” DA ISTILOHLAR HAQIQATI VA RAMZIY OBRAZLAR TASVIRI: MA’RIFAT VA ORIFLIK TALQINI

 (O’quv qo‘llanma)











Buxoro – 2024

Mazkur o’quv qo’llanma Respublika oliy o’quv yurtlari 60230100 – Filologiya va tillarni o’qitish (o’zbek tili) 60111400 – O’zbek tili va adabiyoti, 60230300 – Matnshunoslik va adabiy manbashunoslik (o’zbek) ta’lim yo’nalishlari talabalariga o’tiladigan “Navoiyshunoslik” fani dasturining “Lison ut-tayr” – irfoniy doston namunasi” moduli asosida tayyorlangan bo’lib, unda orif shoir – Alisher Navoiyning tasavvufiy qarashlari jamuljam bo’lgan “Lison ut-tayrg”dagi ma’rifiy mohiyatning asos manbalari va istiloh, ramziyat hamda obrazlar olami xususida fikr-mulohazalar yuritilgan. O’quv qo’llanmada mazkur dostondagi qator hikoyatlar tahlil va talqinga tortilgan bo’lib, lug’aviy ma’nolari islomga zid bo’lgan kalimalardan tuzilgan o’nlab istilohlar izohlangan. Shu bilan birga ko’plab ramziy-ishoraviy timsollar tamsil etilgan. Va yana ushbu o’quv qo’llanma so’nggida “Kasf ul-mahjub” (“Pardalarnning kotarilishi”) va “Gulshani roz” (“Sirlar bog’i”) kabi nodir forsiy manbalarga asoslanib, mutassavif allomalar ijod namunalarida qayta-qayta uchraydigan yuzdan ortiq eng faol tasavvufiy istilohlar lug’ati tuzilgan bo’lib, ular talabalarda mutassavif shoirlar ijod namunalarini  ishonchli tarzda talqin hamda tahlil etish ko’nikmalarini shakllantirishga ko’maklashadi. Shuningdek, Navoiyshunoslik, O’zbek adabiyoti tarixi va tasavvuf adabiyoti vakillari ijodi bo’yicha ilmiy ish olib borayotgan doktorant, tayanch doktorant, mustaqil va erkin izlanuvchilar hamda irfoniy xarakterdagi asarlar muhiblariga mutassavvif ijodkorlar asarlarini ishonchli tarzda talqin va tahlil etishda as qotadigan muhim manba vazifasini o’taydi. 



NAVOIYSHUNOSLIK. “LISON UT-TAYR” DA ISTILOHLAR HAQIQATI VA RAMZIY OBRAZLAR TASVIRI: MA’RIFAT VA ORIFLIK TALQINI

 (O’quv qo‘llanma)


Mas’ul muharrir:                                      Sh.A.Hayitov
Buxoro davlat universiteti professori,
                                                  filologiya fanlari doktori.                                                                              

Taqrizchilar:                                                Zarif Quvonov
Navoiy davlat pedagogika instituti dotsenti,
                                                        Filologiya fanlari bo’yicha falsafa doktori.

                                          H.O.Safarova
Buxoro davlat universiteti dotsehti, 
                                                          filologiya fanlari nomzodi.







KIRISH
 Ustoz adabiyotshunos olim – Ibrohim Haqqul e’tirof etganidek, Mutafakkir shoir Alisher Navoiyning badiiyat olami yuksak tog’ cho’qqisiga o’xshaydi: uzoqdan shundoqqina qo’l yetgudek masofada ko’rinsa-da, ammo bu beqiyos cho’qqini zabt etish oson emas. Ta’bir joiz bo’lsa, daho shoirning olam va odamzot taqdiri bilan bog’liq badiiy yuksak asarlarining sirli va jozibador qatlamiga yetib borishda aql-shuuringiz ojiz ekanini tan olmasdan ilojingiz yoq. Chunki, Navoiyning badiiy olamiga kirishda Sharq falsafasi, madaniyati, adabiyoti, mumtoz so’z san’atining ijodiy metodi, obrazlar olami, o’ziga xos ramz-tashbehlari, badiiy san’atlar, aruz vazni, arab yozuvi (harfiy o’yinlarga asoslangan she’rlar, abjad-tarixlarni tushunish muammolarni yecish uchun), eski o’zbek tilini bilish, fors va arab tillaridan muayyan darajada xabardor bo’lish talab qilinadi[footnoteRef:1].  [1: Bu haqda qarang: I.Haqqul, E.Ochilov. Ishq va hayrat olami. “O’ZBEKISTON”, 2016. – Б. 3; 5.] 

Ma’lumki, Navoiyning timsol va tashbehlar olami bepoyon: ulardan bir qanchasidan xabar topib, shoirning ijod olamida bemalol sayr etaman degan kishi qattiq yanglishadi. Chunki uning har bir asarida yangidan-yangi obraz, timsol va istilohlarga duch kelinadi. Binobarin, Navoiyning badiiy olamini kashf etish uchun uning bir-ikki asarini mutolaa qilish kifoya emas, balki butun ijodi bilan to’liq tanish bo’lish taqazo etiladi. O’sha vaqtda shoirning u yoki bu fikri nafaqat bayt yoki g’azallar doirasida, balki boshqa asarlarida ham davom ettirilgani va rivojlantirilgani, yangidan-yangi qirralar bilan boyitilganiga ishonch hosil qilasiz. 
Jamiyat taraqqiyotini komil insonlar belgilaydi. Bunday orif zot, etuk va barkamol shaxslarni dunyoga keltirishda tasavvuf maktabi (tariqatlari) tajribasining o‘rni katta. Sharq musulmon dunyosi tarixida shuhrat qozongan ideal shaxslarning, deyarli, barchasi tasavvuf ta’limotlaridan xabardor kishilar edilar. Ular tariqat arboblari bilan maslakdosh ham bo‘lganlar.
Sharq badiiy tafakkuri, jumladan, Markaziy Osiyo xalqlari mumtoz adabiyoti ham tasavvufiy qarashlarni o’z vaqtidayoq o’zining g’oyaviy asoslaridan biri sifatida qabul qilib,  xalqning tafakkur olamini bag’oyat kengaytirish baxtiga musharraf bo’lgan. Alaloqibat, mutafakkirlarimiz ushbu ta’limotning asosiy masalalarini, ramziyat, istiloh va timsollarini badiiy asarlarida ifodalab, estetik ideallar sifatida targ’ib etganlar. Ular faqat ushbu yo’l bilan milliy, irqiy va diniy mutanosibligidan qat’iy nazar barcha jahon ahli uchun na’fi tegadigan umrboqiy asarlar  yoza olganlar. 
Tasavvuf ahli  badiiy ijod ahlidan, badiiy ijod ahli esa tasavvuf ahlidan ilhomlangan. Shu tariqa tasavvuf va badiiy ijod ham bir-birlarini g’oyaviy boyitgan holda jahonda, asosan, Sharq islom o’lkalarida keng tarqalgan. 
Tasavvuf ta’limoti haqida mukammal ma’lumot yoki tasavvurga ega bo’lish o’rta asr odamlari uchun yuksak madaniyatlilik mezoni, eng yuqori pog’onadagi intilekt darajasi bo’lganligi to’g’risida rus Sharqshunosi Y.E. Bertels bunday deb yozgan edi: “Tasavvuf adabiyotini o’rganmasdan turib, o’rta asrlar musulmon Sharqi madaniy hayoti haqida aniq-ravshan tasavvurga ega bo’lish mumkin emas. Bu adabiyotdan voqif bo’lmasdan Sharqning o’zini ham to’la-to’kis anglash qiyin”[footnoteRef:2]. [2:  Y.E.Bertels. Sufizm i sufiyskaya literatura. – Moskva.: Nauka, 1965. – Б. 54.] 

Mamlakatimiz mustaqillikka erishgach, o’z milliy g’oyamiz va mafkuramizni rivojlantirish ucun milliy qadriyatlarimiz va mo’tabar dinimiz ma’naviy sarchashmalarini; islomiy ma’naviy-ma’rifiy qadriyatlar, dinimiz asoslari, taraqqiyoti qirralari va tarixini mukammal o’rganishga bo’lgan say’-harakatlar yanada kuchaydi. Muhtaram Prezidentimiz Sh.M.Mirziyoev ta’kidlaganlaridek: “...Adabiyot va san’atga, madaniyatga e’tibor – bu avvalo, xalqimizga e’tibor, kelajagimizga e’tibor ekani, buyuk shoirimiz Cho‘lpon aytganidek, adabiyot va madaniyat yashasa, millat yashashi mumkinligini unutishga bizning aslo haqqimiz yo‘q”[footnoteRef:3]. Shu ma’noda o‘zbek mumtoz adabiyotida markaziy osiyoda paydo bo’lgan tariqatlar (yassaviya, kubraviya va naqshbandiya) ni maxsus o‘rganish va shoirlar (tariqat asoschilari) asarlarining obrazlar tizimi, ularning ifoda tarzi, tasvir imkoniyati, uslub poetikasi hamda mohiyatga singib ketgan ma’rifiy, tasavvufiy mazmunni anglab yetish zaruratga aylandi. Shu sabab ushbu o’quv qo’llanmada buyuk mutafakkir va ulug’ orif shoir – Alisher Navoiyning mashhur “Lison ut-tayr” irfoniy mavzuda yartilgan asaridagi ramziy-majoziy timsollar haqiqati, tasavvufiy istilohlar bag’rida turgan ma’rifiy mohiyatlarni imkon qadar ochib berish kabi muhim vazifalar maqsad  etib belgilandi.  [3: Ўзбекистон Республикаси Президенти Шавкат Мирзиёевнинг «Адабиёт ва санъат, маданиятни ривожлантириш – халқимиз маънавий оламини юксалтиришнинг мустаҳкам пойдеворидир» мавзусида Ўзбекистон ижодкор зиёлилари вакиллари билан учрашувдаги маърузаси // Халқ сўзи. 2017 йил, 4 август.   – Б. 6.] 

Mazkur qo’llanmani yozishda ustoz adabiyotshunoslar – N.Komilov (“Tasavvuf” – 1- va 2- kitoblari, “Tafakkur karvonlari”, “Ma’nolar olamiga Safar”), I.Haqqulov (“Navoiyga qaytish” 4 jildlik, “Tasavvuf va She’riyat”, “Irfon va Idrok”, “Taqdir va tafakkur”, “Meros va mohiyat”), R.Vohidov (“Mumtoz so’z sehri”, “Soz bag’ridagi ma’rifat”) larning kitoblari, adabiyotshunoslar – Sh.Sirojiddinov (“O’zbek mumtoz adabiyotining falsafiy sarchashmalari”), S.Sayfulloh (“Yetti pir” (Dunyo murshidlari)), E.Ochilov (“Donishmandlar tuhfasi”, “Bir hovuch Dur”), U.Qobilov (“Nubuvvat motivi va mumtoz poetika”), K.Kattayev (“Tasavvuf Allomalari”), Z. Mamadaliyeva. (“Lison ut tayr” obrazlari: ramz va majoz olami”), N.Ramazonov (“Navoiy ijodida faqr talqini va faqir obrazi”), Z.Rahmonova (“Ishq, irfon va irshod”) singari ilmiy asarlari va  olima D.Salohiyning “Tasavvuf va badiiy ijod” va adabiyotshunos olim H.Eshonqulovning “Navoiyshunoslik. Lirik asarlarni sharhlash: G’azal sharhi” nomli o’quv qo’llanmalari shular qatorida  M.Shabustariy, A.Hujviriy, Sayid Nasafiy, Ziyouddin Sajjodiy, Ahmad Tabibiy kabi forsiyzabon mutassavif olimlarning ayrim asarlaridagi nazariy ma’lumotlarga  ham o’z o’rnida alohida e’tibor qaratildi. 
 Yana shuni ta’kidlash joizki, mazkur qo’llanma I.haqqulovning “Tasavvuf saboqlari”, H.Boltaboyevning “Islom tasavvufi manbalari. Tasavvuf nazariyasi va tarixi”, Toshkent davlat Sharqshunoslik instituti olimlari tomonidan yaratilgan “Xorijda tasavvuf ta’limotining o’rganilishi (ingliz tilidagi manbalar asosida)”, “Tasavvuf adabiyoti lingvopoetikasi”, R.Vohidov va H.Eshonqulovlar hammualliflikda yozgan “Mumtoz adabiyot – hikmat xazinasi”, D.Salohiyning “Tasavvuf va badiiy ijod” va H’Eshonqulovning “Navoiyshunoslik. Lirik asarlarni sharhlash: G’azal sharhi” kabi o’quv qo’llanmalarining mantiqiy davomidir.
 














1-mavzu: Sharq xalqlari adabiyotida ramz va majoz olami

1. Mumtoz adabiyotda ramziy tasvir va irfoniy ifodalar.

2. Navoiyga qadar Turkiy mumtoz adabiyotda ramziy timsollar tasviri.

Mumtoz adabiyotda ramziy tasvir va irfoniy ifodalar

	Darhaqiqat, Sharq xalqlari, jumladan, musulmon olami adabiyotida yetakchi o’rin egallagan ramziy tasvir an’anasi muqaddas kitob – Qur’oni karimga borib taqaladi. Ramz va majoz masalasini adabiyotshunoslikda maxsus o’rgangan olima – Zuhra Mamadaliyeva aytganidek: “Ushbu muqaddas kitobdagi “oq va qora ip” (Baqara surasi), “Dumi qirqilgan” (Kavsar surasi) kabi ramziy so’z va jumlalar Qur’oni karim orqali savod chiqargan avlodga so’zni majoz bilan anglatishdan ta’lim berdi”[footnoteRef:4].  Shu sabab islom dunyosida Qur’oni karimni zohiriy ma’noda sharhlash (tafsir) bilan birgalikda uning botiniy ma’nolarini izohlash (ta’vil) ham alohida ilm darajasida yuksaldi[footnoteRef:5]. Darvoqe, Qur’oni karimning o’zbek adabiyotida ta’siri masalasini olim – H. Karomatov maxsus o’rgangan[footnoteRef:6].  [4:  Z.Mamadaliyeva. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: Tamaddun, 2014. – Б. 9.]  [5:  Bu haqda qarang. Erkinov A. Alisher Navoiy “Xamsa”sining XV-XX asr manbalari. Fil fan dok… diss.. – Toshkent: 1998.     – Б. 33-34.]  [6:  Bu haqda qarang. Karomatov H. Qur’on va o’zbek adabiyoti. – Toshkent: Fan, 1993. ] 

	Ramz va majoz olami bo’lmish tasavvuf adabiyoti endi shakllanayotgan bir davrda (X asrda) qomusiy olim Ibn Sinoning qator asarlari majoziy uslubda yozilgani – musulmon Sharqi adabiyotida obrazli fikrlash va munosabat ko’rsatishning o’rni baland bo’lganini bildiradi. Ammo shuni ta’kidlash joizki, Ibn Sino yunon falsafasini ham chuqur o’rganganligi tufayli uning “Hayy ibn Yaqzon” (“Uyg’oq o’g’li tirik”), “Tayr qissasi” (“Qush qissasi”) va “Salamon va Ibsol” kabi falsafiy asarlari zohiran falsafiy qissalar bo’lsa-da, yunon falsafiy tafakkuri ta’sirida bitilgandir. G’arb Sharqshunos olimi Mehron “Hayy ibn Yaqzon” asarining til va uslubi nihoyatda og’irligi sababi haqida fikr yuritib, “Ibn Sino bu risolalarni o’zining eng yaqin shogirdlari uchun yozgan”[footnoteRef:7], degan xulosaga keladi. Mazkur asarning bosh qahramonlari Hayy ibn Yaqzon ya’ni, yunon faylasuflari fikriga ko’ra, koinotdagi ilk yaratiq Logosdir. Sharq falsafasiga Aqli Avval, Ruhi Avval sifatida singgan  bu yaratiqni Ibn Sino ushbu asarining bosh qahramoni darajasiga olib chiqadi va uni “Uyg’oq o’g’li Tirik” va “Aqli faol” deb nomlaydi.   [7:  Bu haqda qarang. Ibn Sino Abu Ali. Salomon va Ibsol. – Toshkent: Adabiyot va san’at, 1980. – Б. 13.] 

	Ushbu qissada Hayy ibn Yaqzon muallifga o’zini sayohatchi ekani va hunari dunyo kezish bo’lgani haqida so’zlab, unga quyidagi maslahatlarni beradi:
	Birinchi maslahat – farosat (mantiq) ilmini egallash haqida bo’lib, ushbu maslahat asarning asos maqsadini ifodalagan. Asarda Ibn Sino mantiq ilmini obihayotga qiyos etib, undan ichgan zot Bahri muhitda cho’kmaydi, jaziramada kuymaydi va muzliklarda qotmaydi, degan mulohazalarni ilgari suradi. Bu bilan olim o’z falsafiy qarashlarida mantiq, ya’ni ratsional bilishni asosiy o’ringa chiqarganini aytib o’tmoqda. 
	Ikkinchi maslahat – yonidagi: oldidagi, o’ngidagi va so’lidagi oshnolaridan ehtiyot bo’lishga chorlash xususida bo’lib, Ibn Sino asarlari tadqiqotchisi A.Irisov ularni  “ichki va tashqi sezgilar” deb ataydi[footnoteRef:8]. Qissada Hayy ibn Yaqzon  muallifga o’zi bilgan narsalaridan hikoya qiladi. Borliqning yaratilishi va insonning bilish muammolari (ontologiya va gnoseologiya) haqidagi ushbu hikoyalar yunon faylasuflari – Aflotun va Arastu qarashlari ta’sirida yuzaga kelgan bo’lib, Ibn Sino ularni mazkur asarda obraz tili bilan ifodalaydi. Ya’ni, koinot jismlari va qavatlarini mamlakatlarga, iqlim, dengiz va daryolarga, inson ruhiyatidagi holatlar esa hayvon va afsonaviy jonzotlarga qiyoslanadi. Odam ruhiyatidagi sezgilar esa turli lavozimdagi xodimlarga nisbat beriladi. Aynan bu xildagi o’xshatishlar falsafiy tezis holidagi mazkur asarni obrazli til bilan so’zlaydigan badiiy asarga aylantira olgan muhim omillardan biridir.  [8:  Bu haqda qarang. O’sha manba. – Б.118.] 

	Xullas, “Istasang menga ergash, seni unga olib borayin” jumlasi bilan tugagan ushbu qissada Ibn Sino barcha yaratiqning Podshohini hech kimga o’xshamaydigan, hech narsaga ehtiyoji yo’q, vasfini bayon etishga tillar ojiz zot deb ta’riflar ekan, unga tasavvuf ta’limoti ta’lim berganidek, “o’zlikni anglab”, “axloqni poklab” emas, ratsional bilimlar ila dunyoni anglash orqali borish mumkin degan mulohazalarni ilgari suradi.
	Olimning yana bir asari – “Tayr qissasi” da tasvirlanishicha, bir guruh qushlar nafs qutqusi sabab tuzoqqa tushib qoladilar. Ozod qushlar ko’magi bilan bo’yin va qanotlaridagi tuzoqlardan qutuladilar, ammo, oyoqlaridagi halqalardan xalos bo’la olmaydilar. Qushlar ushbu tuzoq halqalaridan qutilish umidi va ovchilardan qochish maqsadida uzoq parvoz qilib, sakkizinchi tog’dan keyingi go’zal bir vodiyda donlab yurgan qushlarni ko’radilar hamda ulardan adolatli Podsohning daragini eshitib, uning yoniga boradilar. Unga dardlarini aytadilar. Adolatli podshoh qushlarga “Oyoqlaringizdagi tuzoqni uni qo’ygan kishidan bo’lak hech kim yecha olmaydi. Men unga bir elchi yuboraman. Elchi sizlarni tuzoqdan qutqarishni ovchidan iltimos qiladi. Xursand bo’lib tarqalinglar”, deya farmon beradi. 
	Qur’oni karimning Ibn Sino badiiy ijodiga va yunon falsafasini esa uning ilmiy dunyoqarashiga ko’rsatgan ta’sirini inobatga olgan holda, mazkur asardagi qushlar timsollarini quyidagicha izohlash mumkin:  
	   “Tayr qissasi” dagi qushlar – insonlarning ruhlari, ularning Podshoh oldiga borishi – Tangri sari safari yokimda qalbning Robbisiga iltijo ila intilishidir. Qur’oni karimdagi “Al-Isro” surasi va Me’roj haqidagi hadislarga asoslanib, qushlar safariga oid mazkur asar syujeti ushbu tarzda voqelantirilgan. Qissadagi qushlar oshib o’tgan vodiylar – payg’ambarimiz me’roj kechasi bosib o’tgan ocmonning sakkizta qavatiga ishora bo’lib, sero’t, sersuv vodiy – jannatga, keying ikki saroy – malakut va jabarut olamlariga qiyoslanadi. Vodiyda donlab yurgan qushlar esa farishtalar olamidagi malaklarni ishora etadi. Ovchidan murod dunyo, tuzoq – dunyoviy orzu-havaslar, elchi esa – aql timsolidir.  Mantiq va aql eng avvalgi o’ringa qo’yilgan va ratsionallik e’tirof etilgan bo’lsa-da, obrazli fikrlash ustuvorligi hamda uslub jihatdan Qur’oni karimga yaqinligi tufayli ushbu asar tasavvuf adabiyoti rivojiga ham ulkan hissa qo’shgan. 
	“Salomon va Ibsol” ham tasavvufiy fikrlar ta’sirida yaratilgan Ibn Sinoning falsafiy asarlaridan biridir. Asar syujetining qisqacha mazmunini quyidagicha ifodalash mumkin: Salomon ismli bir podshohning Ibsol ismli ukasi aqlu kamol va husnu jamolda yetuk yigit bo’lib yetishadi. Bundan xabardor bo’lgan yangasi – Salomonning xotini o’zi tarbiyalab voyaga yetkazgan Ibsolga ko’ngil qo’yadi. Unga yetishish uchun turli hiyla-nayranglarni ishlatadi. Lekin Ibsolni tuzog’iga ilintira olmaydi. Ibsol yangasidan uzoqroq bo’lish maqsadida fotihlik yo’liga kirib, turli yurtlarni zabt etadi. Ibsol saroyga qaytgach, unga yetolmasligini anglagan yangasi qaynisini o’ldirish payiga tushadi. Oxiri, saroy oshpazi va uning ko’makchisi yordamida ushbu qabih maqsadini amalga oshiradi. Biroq Salomon ushbu suiqasddan xabar topadi va xotini hamda uning barcha yordamchilarini qatl ettiradi.
	Mazkur asarda Ibn Sino ko’p asrlardan buyon falsafa olamidagi bahsli muammoga – ruh, aql, nafs va ularning jangu jadali masalasiga e’tibor qaratib, unga nisbatan o’z munosabatini ifodalagan. Muallifga ko’ra, Salomon – inson ruhini, Ibsol – aqlni, Salomonning xotini – nafsni va Ibsolni o’ldirishga ko’maklashgan ikki mulozim (saroy oshpazi vauning yordamchisi) – shahvat, g’azab hamda istak mayllari timsolini tamsil etadi.
	Mutafakkir o’zining “Ishorot va tanbehot” nomli risolasida bu haqda to’xtalib, shunday deydi: “Agar qulog’ingga chalingan bo’lsa, eshitganlaring orasida “Salomon va Ibsol” qissasi senga yoqib qolgan, shuni bilgilki, agar irfon ahlidan bo’lsang, Ibsol ma’rifatdagi darajang haqida to’qilgan masaldir. Agar Kuching yetsa, shu ramzni yechgin”[footnoteRef:9].  [9:  Ibn Sino Abu Ali. Ishorot va tanbehot.  O’zR FAShI, qo’lyozmalar fondi. Ind №2213. – 11-b varaq.] 

	Ta’kidlash joizki, e’tiborimiz markazida turgan ushbu asarlar badiiy asar bo’lishi barobarida falsafiy qissalar hamdir. Chunki, Ibn Sino ular orqali o’zining ilmiy va falsafiy qarashlarini ham ifodalagan. Masalaga shu jihatdan yondashadigan bo’lsak, muallif avvalgi ikki qissada aqlni, keyingi qissada esa ison ruhiyatini birinchi o’ringa qo’yadi. Bundan anglashiladiki, ushbu asarlar yozilishi oralig’ida Ibn Sinoning dunyoqarashi qandaydir ta’sirga uchragan. Ma’lumki, Mutafakkirning Eron zaminiga qilgan safari uni ilk bor tasavvuf ta’limoti bilan tanishtiradi. Ayniqsa, o’sha davrning mashhur mutassavifi Shayx Abusaid Abulxayr (967-1049) bilan bo’lgan munozaralar allomaning dunyoqarashini yanada kengayishiga, mavjud barhayot ma’lumotlarni umumlashtirishiga sabab bo’lgan edi.
Sharq adabiyoti tasavvufiy g‘oyalar bilan birga obraz va ramzlar bilan ham boyidi. Mazkur obrazlardan biri, shubhasiz, orifdir. Xususan, XIII-XV asrlar forsiy xalqlar adabiyoti ravnaqida ham orifona g‘oyalar, tasavvufiy tushuncha hamda timsollarning o‘rni benihoya balanddir. Ta’kidlash joizki, ushbu tushuncha va timsollar dastavval arab xalqlari ma’naviy olami va irfoniy adabiyotida shakllanib, keyinchalik fors-tojik adabiyotiga o‘tgan. Bobo Ko‘hiy (933/34-1050/51), Abusaid Abulxayr (967-1049), Nosir Xisrav 1004-1088), Abdulloh Ansoriy (1006-1088), Muhammad G‘azzoliy (1058-1111), Hakim Sanoiy (vafoti 1140/1150), Shayx Ro‘zbehon Buqliy (1129-1213), Nizomiy Ganjaviy (1141-1209), Najmiddin Kubro (1145-1221), Majididdin Bag‘dodiy (1150-1217), Farididdin Attor, (1145-1221), Avhadiddin Kirmoniy (1168-1236), Raziiddin Ali Lolo (vafoti 1243), Shamsiddin Tabriziy (1188-1248), Sayfiddin Boxarziy (1190-1261), Sa’diddin Hamaviy (1252), Bobo Afzal (1195/96-1256 yoki 1265/66), Sa’diy Sheroziy (1203-1291), Jaloliddin Rumiy (1207-1273), Najmiddin Roziy (vafoti 1278), Faxriddin Iroqiy (1213-1289), Pahlavon Mahmud (XIII asr o‘rtalari-1322),  Mahmud Shabustariy (1252-1320), Amir Xisrav Dehlaviy (1253-1325), Kamol Xo‘jandiy, (1318/23-1401), Hofiz Sheroziy (1326-1389), Abdulvafo Xorazmiy (vafoti 1432), Qosim Anvor (1355-1433), Ya’qub Charxiy (1363-1447), Husayn Xorazmiy (1368/69-1435), Abdurahmon Jomiy (1414-1492) kabi forsiyzabon mutasavvif shoir va olimlar asarlarida ushbu maslak va obrazlar eng yuksak darajada ta’rif-u talqin etilgan. Qo’llanmada ehtiyoj sabab ushbu allomalardan ayrimlarining hayoti va ijodiy faoliyatlariga  qisman hamda ba’zi birlariga esa imkon qadar mufassalroq e’tibor qaratishga harakat qildik.  
Avvalo, fors adabiyotining buyuk vakili Abusaid Abulxayr haqida to‘xtalish joizdir. Adabiyotshunos Ergash Ochilov Abusaid Abulxayr haqida:  “Shayx Abusaid Abulxayrning to‘liq ismi Abu Fazlulloh ibn Abulxayr Muhammad ibn Ahmad Mehnaviy  bo‘lib, u Xurosondagi Xovaron viloyatining Sharqda mashhur bo‘lgan Mehna qishlog‘ida  tug‘ilgan. Uning so‘fiylik yo‘liga kirishiga otasi – Abulxayr sabab bo‘lgan. U tasavvuf ahlini do‘st tutar va uyida tez-tezda so‘fiyona majlislar uyushtirar edi. Bunday majlislar ularning ishtirokchisi bo‘lgan Abusaidni Haq oshig‘iga aylantiradi... Abusaid Abulxayrga “qabul nazari” Shayx Abulqosim Bishr Yosindan tushgan: u Abusaidning kelajagini bashorat qilib, “Olam aning bilan tirilgusidur”[footnoteRef:10], – degan edi. So‘ng Saraxsda Shayx Abdulfazl Saraxsiyga murid bo‘lib, undan tariqat odobini o‘rganadi. Ustozining da’vatiga ko‘ra Nishopurga borib, o‘z davrining mashhur olimi Abdurahmon Sulamiy qo‘lida diniy ilmlarini kamolga etkazib, irshod darajasini oladi[footnoteRef:11]. U shayxlik xirqasini SHayx Abulabbos Qassob Omuliy qo‘lida kiyadi”[footnoteRef:12] kabi ma’lumotlarni havola etadi.  [10:  А.Навоий. МАТ. 20 томлик 17-том. Насойим ул-муҳаббат. – Т.: Фан, 2001. – Б. 207]  [11:  IX-XVII асыр туркмен эдебиятынын шахырлары. Справочник.(Чапа тайярлаян С.Дурдыев).                         – Ашгабат. 1967. – Б. 11-12]  [12:  Э.Очилов. Донишмандлар туҳфаси. – Тошкент: ЎЗБЕКИСТОН,  2009. – Б. 18] 

Mana shunday  komil murshidlar tarbiyatida kamolga erishgan Abusaid Abulxayr mutasavvif olim, so‘fiy shoir edi. Navoiy ham “Nasoyimul-muhabbat”da bu orif zot haqidagi bir-biridan qiziqarli ma’lumotlarni keltiradi. Jumladan, Shayxdin so‘rdilarki, tasavvuf nedur? Dediki, “Miyangdin borini chiqarib tashla! Qo‘lingdagini borini ehson qil! Boshingga nima kelsa, xotirjam qarshi ol!” [footnoteRef:13]  Abusaid Abulxayrning ushbu javobi tasavvuf mohiyati, xususan, oriflik darajasi hamda mohiyatini ko‘rsatib beradi. Navoiy ushbu asarda uning shoirlik mahorati, valiylik maqomini ko‘rsatuvchi quyidagi ma’lumotni ham aytib o‘tgan: “Ustoz Abu Solihki, shayxning muqrisi erdi, bemor bo‘ldi. Hazrat SHayx Abubakr Muaddabg‘aki, farzandlarining adibi erdi, dedikim, davot va qalam keltur va qog‘azki, Abu Solih uchun bir nima bitayli! Ul hozir qilg‘ach, bu ruboiyni buyurdikim, bitidi: [13:  А.Навоий. МАТ. 20 томлик, 17-том. Насойим ул-муҳаббат. – Т.: Фан., 200. – Б. 213] 


Hurlar nigorimni ko‘rishga saf tortdilar.
Rizvon taajjublanib, qarsak chalib yubordi.
U qoraxol yuzlariga parda tortti.
Abdol qo‘rqqanidan “Qur’on”ga changal urdi.
Va Abubakr Muaddabg‘a dedikim, eltib, Abu Solihg‘a bog‘ladi. Filhol sihat topti va hamul kun chiqti”[footnoteRef:14].  Abusaid Abulxayr sayri sulukda ilmi kamolga etgach, o‘z xonaqohini ochadi va muridlar tarbiyasiga mashg‘ul bo‘ladi. Boyazid Bistomiy, Mansur Halloj kabi mashhur tariqat pirlarini o‘ziga ustoz sanab, ularning an’analarini davom ettirgan Abusaid Abulxayr o‘zi ham yuzlab shogird, munosib xalifalar etishtiradi. Ular orasida “Abu Ali Faryumadiy, “hujjat ul-islom” Muhammad G‘azzoliy, Ozarbayjonda to‘rt yuz xonaqoh qurdirgan Abu Nasr Shirvoniy”[footnoteRef:15] singari tasavvuf olamida mashhur arboblar bor.  [14:  А.Навоий. МАТ. 20 томлик, 17-том. Насойим ул-муҳаббат. – Т.: 2001. – Б. 212-213]  [15:  Ҳомидий Ҳ. Тасаввуф алломалари. –Тошкент: 2004. – Б. 86] 

	 Abusaid Abulxayr buyuk olim Abu Ali Ibn Sino bilan ham bir necha bor uchrashib, suhbatlashgani haqidagi xabarlar ham bizgacha etib kelgandir. Albatta, bu ikki buyuk iste’dodning uchrashuvi besamar kechmagan. Ularning qalb ko‘zi ochilishida ma’naviy bir kalit bo‘lgani shubhasiz. Ularning orifona mushohadasida ham bu yaqqol namoyon bo‘ladi. Mana shuning natijasida Ibn Sino orif inson haqidagi o’z fikru mulohazalari bayoni uchun tarkibida maxsus bir bob ajratilgan “Ishorat va tanbehot” nomli asarini yaratdi. Maxsus ajratilgan bobda alloma tasavvuf ta’limotini tan olish barobarida oriflik holi, maqomi va martabalari hamda irfon darajalari xususida etuk mutassaviflarga xos va mos tarzda uzundan uzoq mushohadalar yuritgan. 
	Jumladan, Ibn Sino “Al-ishorat” nomli asarining oriflar maqomiga bag‘ishlangan bo‘limida ularning musiqa tinglashga ehtiyoji borligidan so‘zlab: “Orif riyozatga muhtoj erur. Riyozat uni uch manzilga etkazadi. Birinchisi, Haqqa yaqinlik. Ikkinchisi, nafsi ammorani nafsi lavvomaga itoat qildirish. Bunda xayol va vahm quvvati sufliy olamdan uzilib, qudsiy olamga tomon yo‘naladi. Uchinchisi, uyg‘onish va hassos holga erishmoq uchun sirni latiflashtirish”[footnoteRef:16], –deydi. [16:  Абу Али Ибн Сино. “Ат-танбеҳ ва-л-ишорат” китобидан тўққизинчи нигоҳ орифлик (илоҳий маърифат эгаларининг ) мартабалари ҳақида. Маҳкам Маҳмуд таржимаси.  \\ Бухоро мавжлари, 2016, №4. – Б. 29-30.] 

Olimning izohlashi bo‘yicha birinchi maqsadni bajarishga haqiqiy zuhd yordamchilik qiladi. Ikkinchi g‘oyaning yuzaga chiqishini tafakkur va tahammulga asoslangan ishonch va ibodat ta’minlaydi. Uchinchi chegarani egallashda esa latif fikr, ruhoniy ishq va ohangga suyaniladi. Ibn Sinoning uqtirishicha: “...Orif va oriflik kamolini musiqadan ajratib bo‘lmaydi”[footnoteRef:17].  [17: Ўша манба. – Б. 29-30.] 

Ibn Sinoning fikricha, “Orif oxirat zavqi va mukofoti uchun emas, “valilik ishoratlarini anglamoq uchun” Allohga yuz burgandir[footnoteRef:18]. “At-tanbeh va-l-ishorat” nomli asarining to‘qqizinchi nigohi – oriflar  martabalari haqida bag‘ishlangan bo‘limida u yana quyidagi fikrlarni bayon etgan:  [18:  Иброҳим Ҳаққул. Сўздаги ўзлик. – Тошкент: Баёз, 2013. – Б. 29] 

“O‘z tanasini ruhning qafasi deb o‘ylaydigan va asta-sekin bu qafasni yorib chiqib, ozod ruh bo‘lib, ilohiyot olamida yashashni orzu qiladigan insonlar – oriflardir. Uning ham bir qancha daraja, martabalari bor. Oriflar ana shu his-tuyg‘ularini boshqalarga oshkor qilmay pinhon saqlaydi. Agar boshqalar ilohiy olamdan bexabar bo‘lsa, oriflarni qoralaydi, kofirga chiqaradi, xabardorlar esa oriflarga tahsin aytadi.  
Ilohiy qudratning muqaddasligi haqida doimo fikr yuritib, ilohiy sir-asror haqiqatining nuri bilan ruhini munavvar etishga sa’y-harakat qilgan odam – orifdir.  Oriflikda oxirat ne’matlarini orzu etib, bu dunyo ne’matlaridan voz kechish, faqat shu maqsadni ko‘zlab toat-ibodat qilish  adashish hisoblanadi. Chin orif shuning uchun ham bu dunyoda ilohiy haqiqat nuriga etishuv yo‘lida riyodan, yolg‘ondan, shon-shuhratdan voz kechadi.  U doim shu yo‘lda mashq qilgani uchun ilohiy haqiqat nuri uning ko‘zini qamashtirmaydi. Orif biror ilohiy sirni istasa, o‘zini qiynamagan holda nur manbaini shu qorong‘ulikka qaratadi. Shu sifati bilan u ilohiy valiyyat – avliyolik yo‘liga kiradi. Oriflikning birinchi bosqichi – quyi martabasi muridlik, shogirdlikdir. Muridlar darveshona hayot kechiradi, o‘zlarining aytishicha, Haq va haqiqatning oshig‘i bo‘lishadi. Ular bu dunyo tashvishlariga parvosiz, ruhi orom topgan, sabr-qanoatli, din-u e’tiqodiga sadoqatli bo‘lib kamolga etadi. Muridlar uch amalni mashq qilib, imon quvvatini oshiradilar: 1) haqiqatga zid keluvchi barcha qoidalarni(bid’at, yolg‘on, g‘iybat va boshqalarni) rad etadilar. 2) hayajonli istak, mayl, havaslarga berilmaslik uchun osiy (tug‘yonli) ruhini (o‘zidagi) vofiy (vafoli) tayanch – xotirjam ruhga bo‘ysundiradilar, shunda ularning tafakkur quvvatlari bad o‘ylardan forig‘lanib, chin insonga xos, yuksak, ilohiy mushohadalar bilan mashg‘ul bo‘ladi. 3) muqaddas ilohiy sirlarni kashf etish”[footnoteRef:19]. [19:  Маҳкам Маҳмуд таржимаси. Абу Али Ибн Сино “Ат-танбеҳ ва-л-ишорат” китобидан тўққизинчи нигоҳ орифлик (илоҳий маърифат эгаларининг ) мартабалари ҳақида \\ Бухоро мавжлари, 2016, №4. – Б. 29-30] 

	Bulardan angashiladiki, oriflar riyozatga muhtoj erurlar. Riyozat ularni uch manzilga etkazadi. Birinchisi, Haqqa yaqinlik. Ikkinchisi, nafsi ammorani nafsi lavvomaga itoat qildirish. Bunda xayol va vahm quvvati sufliy olamdan uzilib, qudsiy olamga tomon yo‘naladi. Uchinchisi, uyg‘onish va hassos holga erishmoq uchun sirni latiflashtirish. Biroq, Ibn Sinoning bildirishicha, oriflar nazdida ruhni poklab, zuhd-u toat bilan halol yashashga intilish – faollik, nafsga itoat qilish – ojizlikdir. Haqiqatga o‘xshab ko‘ringan lazzat, mayl-istak, orzu-havaslarga berilish zalolat yanglishuvdir. Jon dili bilan haqiqatga sodiqlik najot yo‘lidir. Oriflik ta’limi, chin ma’rifat, voz kechish, ajralish, tiyilish, uzoqlashishga asoslanadi. Shulardan keyin solik Haqning fe’li va sifotlarini tanishni o‘rganadi. Oriflik ma’rifati Haq dargohiga, haqiqatga etishish bilan yakunlanadi.
Ibn Sino ushbu bo‘limda orifning tabiati va fazilati haqida  alohida to‘xtalib o‘tgan. Uning e’tirof etishicha, orif tabiatan kamtarin, ochiq yuzli, xushmuomala, kichikka izzat, kattaga hurmat ko‘rsatib, notanish odamga ham, mashhur odamga ham bir xilda muomala qiluvchi insondir. U haqiqatga etish yo‘lida baxtiyor, ochiq yuzli, u odam tanlamaydi, shuning uchun o‘zini hammaga teng ko‘radi. Uning nazarida boylik, mol dunyo uchun elib yugurayotganlar ham mehr-shavqatga sazovor. Orif g‘iybatlardan yuz o‘giradi, tuban ishlarni ko‘rganda ham, yomonlik qilganlardan ham jahli chiqmaydi, achinadi. Chunki u bu odamlarning oxiratda ojiz, baxtsiz bo‘lib qolishlarini biladi. Xayr-ehson qilsa, birovga bildirmaydi. Xato qilganga dashnom bermaydi, aksincha, undan do‘stona maslahatini ayamaydi. U yomon odamlarga ham yaxshilik bilan javob qaytaradi.  Sanalgan bu fazilat-u xususiyatlar musulmon olamida qadriyatlar, urf-odatlarga aylanib, odamzodning qalbiga, shuningdek, hayot tarziga singib ketgan. 
 “Ishorat” asarida  yozilishicha: “Orif sirli yoxud g‘aybiy bir narsadan so‘z ochsa, borliqda – tabiat olami bag‘rida shu narsa va hodisaning izohi, albatta, ro‘y bera boshlaydi[footnoteRef:20]. Ibn Sino mutasavviflardan farqli o‘laroq, insonning ma’naviy maqomlarga yuksalishi, ya’ni ma’rifat kasb etishini aql va ibodat asosida amalga oshishini ta’kidlaydi. Uning fikricha, borliqning siri va shu sirga oid haqiqat nurlarini kashf etgan va shu maqsadda tushunchasini jabarut olamiga qaratgan kishiga orif deyiladi. Ulug‘ olim orif faqat Haq bilan mashg‘ul bo‘lishini, boshqa biror narsa uning diqqatini Haqdan chetlashtirolmasligini aytadi.  Ibn Sino orifning yana bir fazilatiga alohida urg‘u beradi. Bu – orifdagi jasurlik. Chunki orif Haqqa ko‘ngil berganligi bois yomon bir tuyg‘uga asir bo‘lmas, hech bir yomon tuyg‘uni o‘ziga yaqin yo‘latmas[footnoteRef:21]. Ibn Sino “Ishorat at-tanbehot” da shu tarzda Tasavvuf ta’limotining maqsadu matlabini o’zida mujassamlashtirgan markaziy obraz – orif timsoli va unga xos yuksak fazilatlar xususidagi muhim ma’lumotlarni bayon etgan. [20: Hayrani Altintas. Ibn-i Sina dusuncesinda tasavvufi kavram olarak  arif va irfan. Uluslararasi Ibn Turk, Harezmi, Farabi, Beruni, ve Ibn Sina Sempozyumu bildirileri. (Ankara, 9-12 eylul 1985).  – Ankara: 1990.  – Б. 115]  [21: Hayrani Altintas. Ibn-i Sina dusuncesinda tasavvufi kavram olarak  arif va irfan. Uluslararasi Ibn Turk, Harezmi, Farabi, Beruni, ve Ibn Sina Sempozyumu bildirileri. (Ankara, 9-12 eylul 1985).  – Ankara: 1990.  – Б. 115] 

Mutassavif allomalarning buyuk namoyandalaridan biri – Abu Homid Muhammad G’azzoliy bo’lib, Ibn Sinoning zamondoshlaridan edi. U Islom dunyosi va Tasavvuf olamida ham islohottchi ulamo sifatida mashhur sanaladi. Chunki, G’azzoliy tasavvuf falsafasini kalom va tafsir ilmlari bilan yaqinlashtirgan ijodkordir. Hassos olim – Abdulla Sher mazkur masalada maxsus to’xtalib, “Tasavvuf nazariyasini falsafa darajasiga ko’targan alloma Hujjatul islom Abu Homid Muhammad al-Gazzoliydir… u so’fiylik g’oyalarini targ’ib qilar ekan, ularni shariat ahkomlari bilan uyg’unlashtirib yuborishga harakat qilar edi”, kabi asosli mulohazalarini bildirgan edi. 
Obrazli fikrlash, ramziy-ishoraviy timsollar tili bilan nozik fikr-mulohazalarni ifodalash hollari, allomaning badiiy asarlari barobarida ilmiy asarlarida ham ko’blab uchraydi. “Kimyoi saodat” asaridan keltirilgan quyidagi matndayoq ushbu jihat yaqqol ko’zga tashlanadi.
“…Va Arshkim, bulardan mug’ayirroqdur (boshqacha, g’aroyibroq), misoli podshohning hujrai xosi bo’lg’aykim, vazir ul hujrada o’lturgay. Va bul hujraning atrofida ravoqi bo’lg’aykim va har toqida ul vazirning noibi o’lturgay. Va yetti naqibsubor bu o’n ikki toqning atrofidan aylangay. Bu naqiblar (rahbarga yaqinlar) vazirning noiblari farmonidadur. Va to’rt piyoda kamonandoz bu yetti naqibdan yiroqroq muntazir tururlarki, hazrat podshohdan nechuk farmon etkusidur. Va to’rt kamand – arqonni bu to’rt piyodaga beribdurlar, tokim farmon taqozosi birla ba’zisini podshoh dargohiga tortarlar va ba’zisini yiroq qilurlar”[footnoteRef:22]. G’azzoliy bunda “podshoning hujrai xosi” deb – Arshni, “o’n ikki ravoqda o’tirguvchi vazirning noiblari” deb – ocmon burjlarini, “etti naqibsuvor” deb – osmonning yetti qavatini va “to’rt kamonandoz” deganda esa – to’rt unsurni ifoda etgan. Shu bilan birga mazkur asarda inson vujudini – mamlakatga, dilni – uning podshohiga, boshqa a’zolarini – uning ayon va mulozimlariga qiyoslasa, shahvatni – to’ng’izga, g’azabni – itga va aqlni – farishtalarga tamsil etadi[footnoteRef:23]. ko’rib o’tganimiz – yuqoridagi fikrlar Ibn Sinoning “Hayy Ibn Yaqzon” risolasidagi ramziy tasvirlarga o’xshash ifodalangan.  [22: G’azzoliy Abu Homid. Kimiyoi saodat. – Toshkent: Adolat, 2005.  – Б. 80.]  [23: G’azzoliy Abu Homid. Kimiyoi saodat. – Toshkent: Adolat, 2005.  – Б. 35-40; 42-46.] 

G’azzoliy  “Tahofut al-falosifa” asarida Farobiy va Ibn Sinoni yunon falsafasi ta’sirida deb tanqid qilgan bo’lsa-da, o’zi ham ramziy-ishoraviy timsollarni qo’llashda aynan ular kabi yo’l tutgandir. Ushbu masalani maxsus o’rgangan olim – Mahkam mahmudov aytganidek: “…Farobiy va Ibn Sino ham ruh kamoloti bosqichlari haqida fikr yuritib, o’simliklar ruhi, hayvonot ruhi, insoniy ruh deb, farishtalar ruhi va ilohiy ruh deb tasnif qiladilar”[footnoteRef:24].   [24: G’azzoliy Abu Homid. Kimiyoi saodat. – Toshkent: Adolat, 2005.  – Б. 29-30.
] 

Ma’lumki, Ibn Sinoning “Tayr qissasi” ga javob tarzida yaratilgan G’azzoliyda “Risolat at-tayr” asari bor. Undagi syujet “Tayr qissasi” asaridagi syujetga o’xshab ketadi: Bir to’da qushlar o’zlariga podshoh izlaydilar. G’arb tomonlarda yashaydigan Anqo qushini ushbu vazifaga munosib deb biladilar. “Seni qayerdan izlaylik?”, deb qushlar podshohga murojaat etganlarida, U qushlarni yo’ldan qaytarmoqchi bo’lib, “Sizning maqsadlaringiz uchun taraf yo’q” deb qushlarni yo’ldan qaytarmoqchi bo’ladi. Ammo izlovchi qushlar avvalgidanda kuchli shahd bilan yo’lni davom ettiradilar. Ular yo’llarda  baland tog’lar, g’arq qiluvchi dengizlar, shiddatli issiqlik va qattiq sovuqlar kabi mashshaqqatli sinovlarga duchor bo’ladilar. Ixtiyor, iztiror (noilojlik, chorasizlik) kabi vodiylardan o’tish davomida ko’plari halok bo’lib, qolgan ma’lum qimi visolga vosil bo’ladilar. Qushlar Anqodan visolga yetolmay yo’lda halok bo’lganlarning taqdirini so’raydilar. Anqo qushlarga Qur’oni karimdagi (“Alloh yo’lida o’lganlarni o’lik deb atamang, balki ular tiriklardir, Sizlar sezmaysizlar” [footnoteRef:25]) bir oyat bilan javob beradi. [25: Al-G’azzoliy hujjat ul islom Abu Homid Muhammad. Risolat ut-tayr. / Majmuat ul-risola. (Arab tilida) Kurdiston. Hij. 1328.  O’z FA ShI inv № 13262. - Sah. 536.] 

“Risolat at-tayr” asari o’z g’oyaviy mazmuni bilan va falsafiy konsepsiyasi jihatidan Ibn Sinoning shu nomli risolasida ilgari surilgan fikrlariga zid bo’lib, unga raddiya sifatida vujudga kelgan”[footnoteRef:26], deya ta’kidlaydi Navoiyshunos olim Sharafiddin Sharipov. Darhaqiqat, har ikkala asar syujetini e’tibor bilan kuzatsak, ushbu xususiy jihat – farqni bemalol ko’ra olamiz. Ibn Sino asarida qushlar ovchidan qochib, tasodifan podshoh dargohiga boradilar va uni uchratadilar. Hamda ular podshohdan ovchi tuzog’i qoldig’idan qutulishni, ya’ni o’zlari uchun kerak va zarur bo’lgan narsani so’raydilar. G’azzoliy qushlari esa Podshohning O’zini istab boradilar.  Podshoh qushlardan “Mening huzurimga Sizlarni nima hozir qildi?”[footnoteRef:27], deb so’raganida, ular “Sening quling bo’lish uchun hozir bo’ldik”[footnoteRef:28], deya javob qiladilar.     [26: Sharipov Sh, Alisher Navoiy “Lison ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari. – Toshkent: Fan, 1982.      – B. 15.]  [27: Al-G’azzoliy hujjat ul islom Abu Homid Muhammad. Risolat ut-tayr. / Majmuat ul-risola. (Arab tilida) Kurdiston. Hij. 1328.  O’z FA ShI inv № 13262. - Sah. 536.]  [28: O’sha manba. - Sah. 536.] 

  Insoniyat ruhiyatlari (qush timsolida) Haqiqiy Podshoh (Alloh) ga hamisha bardavom intilshlarii, Uni izlab ma’naviy vodiylar osha safarda bo’lmoqlari zarur kabi fikr-mulohazalarni G’azzolliy ushbu asarida ilk bor ilgari surgandir. Xullas, G’azzoliy Ibn Sino asarining syujeti va timsollarini umuman yangi g’oyaga qaratgan tasavvufiy qissa yaratdi. 
Tasavvuf ta’limotining rivojlanishi va ta’sir doirasi kengayib borishi oqibatida uning mohiyatidan so’zlaydigan nazariy falsafiy risolalar, amaliyotida – samo majlislarida kuylanadigan she’riy satrlar hamda ma’lum bir tariqatlarning tub maqsadu ma’nosi bayon etilgan ulkan asarlar vujudga kela boshladi. Shulardan biri (dastlabkilaridan biri) Shayx Abulhasan Xaraqoniy (1034) qalamiga mansub “Nur ul-ulum” (“Ilmlar nuri”) risolasidir. Muridlarning savollariga Shayxning javobi tarzida yaratilgan o’n qismdan iborat ushbu asarda tasavvuf ta’limotining ko’plab nazariy va amaliy masalalari o’z ifodasini topgan. Ushbu kitob Shayxning shogirdlari tomonidan tartib berilgan bo’lib, tasavvufga oid tazkira va manoqiblarda undan parchalar keltirilgan. Abdurahmon Jomiyning “Nafohat ul-uns”, Alisher Navoiyning “Nasoyim ul-muhabbat”, Farididdin Attorning “Tazkirat ul-avliyo” kabi asarlarida va boshqa manbalarda Abulhasan Xaraqoniy haqida ko’plab ma’lumotlar keltiriladi.  Rus Sharqshunos olimi Y.E.Bertels ham tasavvufiy hikoyachilik tarixini Shayx Abulhasan Xaraqoniydan boshlaydi. Aniqrog’I uning “Nur ul-ulum” asaridagi ramziy til bilan ifodalangan Muso, kaptar va lochin haqidagi hikoyatni izohlab beradi. 
“Taboqot as-sufiya”, “Manozil us-soyirin” va “Munojot” kabi asarlar muallifi – Abdulla Ansoriy ham Shayx Abulhasan Xaraqoniy shogirdalaridan bo’lib, musulmon olamida piri Xuroson nomi bilan tanilgan edi. Uning “Manozil us-soyirin” kitobida tuhning to’rt manzili xususida mulohazalar yuritilgandir. 
“Hadiqat ul-haqiqat” (“Haqiqat bog’i”), “Tariq ul-tahqiq” (“Tariqat yo’li”), “Sayr ul-ibod” (“Bandalar sayri”), “Kornoma” (“Voqeanoma”), “Ishqnoma”, “Aqlnoma”, “G’aribnoma” va “Afvnoma” kabi doston hamda manzumalar muallifi Abulmajd Majdud binni Odam Sanoiy (vafoti 1140/1150) Shayx Abdulla Ansoriyning shogirdi edi.  Uning “Hadiqat ul-haqiqat” – tasavvuf ta’limoti g’oyalari, so’fiyona istiloh-timsollardan bahs yurituvchi doston bo’lib, o’z davridayoq tasavvuf darsligi sifatida Sharqda keng tarqalgan. “Sayr ul-ibod” asarida esa so’fiyona-falsafiy ma’nolar she’riy tilda obrazli talqin etilgan hamda ko’plab masal va hikoyatlar orqali tasavvuf ta’limotining asosiy g’oya va tushunchalari izohlangandir. Manashu jihatlarni inobatga olgan rus Sharqshunos olimi – Y.E.Bertels: “Hadiqat ul-haqiyqa” dostoni tasavvufning didaktik yo’nalishdagi adabiyotini boshlab bergan bo’lsa, “Sayr ul-ibod va ilal-maod” ramziy-allergorik yo’nalishdagi adabiyot rivojiga munosib ta’sir o’tkazgan”[footnoteRef:29], deya e’tirof etgan edi.    [29: Bu haqda qrang: Bertels E. Sufizm isufiyskaya literature. – Moskva: Nauka, 1965. – B. 68-72.] 

 XII-XIII asarga kelib, fors tilida tasavvufning epik adabiyoti yanada rivojlandi. Shayx Farididdin Attor Nishopuriy (1145-1221) mazkur adabiyotning yetakchi vakillaridandir. Bu mashhur mutassavif alloma haqida “Nasoyim ul-muhabbat” da quyidagicha e’tiroflar bor: “Alar shayx Majudiddin Bag’dodiy q.s.ning murididurlar va “Tazkirat  ul-avliyo” kitobikim, alarming musannafotidindir. Aning debochasida Shayx Majidudding’a irodatlarin zohir qilibdurlar va ba’zi debdurlarki, Uvaysiy ekandurlar va Mavlono Jaloliddin Rumiy q.s. so’zlarida mazkurdurki, Shayx Mansur Xalloj nuri yuz ellik yildin so’ngra Shayx Fariduddin Attor ruhig’a tajalliy qildi va oning murabbiysi bo’lubdur”[footnoteRef:30]. Aytish joizki, Attor zohiran Majididdin Bag’dodiyning muridi – kubraviylik tariqati vakili bo’lsa-da, botinan Mansur Hallojning “Anal Haq” ta’limoti tarafdori bo’lgan. Attor Tasavvufshunos olim Najmiddin Komilovning ta’kidlashicha: “Vahdat ul-vujud” (arab. Jismoniy birlik. Haqiat faqat Allohda mujassamlashgan, moddiy olam Allohning nuri, shu’lasidir) g’oyalarini kichik zamondoshi – Ibn al-Arabiy kitoblari hali Eronu Xurosonda tarqalmasdan oldin o’z asarlarida ifodalagan edi. Shu nuqtai nazardan qaraganda, Farididdin Attorni “Vahdat ul-vujud” ta’limotining asoschilaridan deb hisoblash mumkin”[footnoteRef:31].  [30: Alisher Navoiy. Nasoyim ul-muhabbat. MAT. 20 tomlik. – Toshkent: Fan,  – B. 459. ]  [31: Bu haqda qrang: Komilov N. Tasavvuf. – Toshkent: Movarounnahr – O’zbekiston, 2009. – B. 316. ] 

Ustoz adabiyotshunos Ibrohim Haqqul ham bu borada maxsus to’xtalib, o’z mulohazalarini quyidagicha bayon etadi: “…Attor Vahdat sharobidan mast, olam va odam hodisotlarini vahadat shuuri ila mushohada qilishdan hech chetlamagan, so’zi ham, fikru ifodalari ham kashfu ilhomdan tug’ilgan ijodkor edi. Unga ko’ra zohiriy bu olam “ko’plik”, ya’ni kasratdir. Azaliy olamda u Haqning zoti bilan “bir” edi. Ajralish va ko’plik yo’q edi. Zohiriy olam bir otash – alangadan yuzaga kelgan tugun yanglig’dir. Koinotda Birdan boshqasini ko’rmaganlar, Vahdat daryosiga cho’mganlar va ishq olovida yonganlar hisoblanadi” [footnoteRef:32].  [32: Bu haqda qrang: Haqqul I. Ko’ngil kimiyosi. So’z boshi. / Attor Shayx Farididdin . Ilohiynoma. Forsiydan O’zbekiston xalq shoiri Jamol Kamol tarjimasi. -Toshkent: Musiqa, 2007. – B. 10-11.] 

Shayx Farididdin Attor Nishopuriy ijodini maxsus o’rgangan Sharqshunos H. Ritter “Attor” sarlavhali ilmiy maqolasida shoir ijodini uch bosqicga ajratib, bu haqdagi fikrlarini shunday ifoda etadi: 
“Birinchi davrda u she’riyatning barcha san’atlarini yaxshi biluvchi ostoz hikoyachi san’atkor sifatida ko’rinadi. Attor charjavali (hoshiyalovchi) hikoyatli masnaviylardagi son-sanoqsiz jajji rivoyatlarga tasavvufiy ma’nolarni singdira olgan buyuk mahorat egasidir. Ikkinchi davrda ijodiy reja va tartibga unchalik rioya qilmaydi… Shu davr izidan uchinchi davr – ixtiyor, ya’ni qarilik davri yetib keladi. Bu davrda shoirning hayajonlari shiddati so’nib, asarlaridagi ijodiy reja tartib va sokinligi ko’rinadi”[footnoteRef:33]. [33: Bu haqda qrang: Ritter H. Fano emas, baqo qayg’usi. (Farididdin Attor) Tarjimon: Mahkam Mahmud. / goyiblar xaylidan yongan chiroqlar. Tuzuvchi: Jo’rayeva Z. – Toshkent: Adolat, 1994. – B. 63-64.] 

Attor ijodining “hayajonli va serzavq” deya baholangan davrida yaratilgan asarlardan biri – “Ilohiyhnoma” bo’lib, ushbu ma’naviy dostonda shoir asosiy hikoya to’qimasiga singdirilgan kichik hikoyachalar orqali zuhd va tasavvufga oid mazmun-mohiyatdan so’zlaydi. Chunonchi, Navoiy ham mazkur asar g’oyaviy ifodasi xususida ayni ma’noni ifodalab, “Lison ut-tayr” dostonida o’z mulohazalarini shunday bayon etadi:

Chun raqam aylab “Ilohinoma” ni,
Vahyiga aylab muharrir xomani.

Sharhi asrori Ilohi aylabon,
Xalq aro sharhin kamohi aylabon[footnoteRef:34].  [34: Bu haqda qrang: Alisher Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – B. 32.] 

Xullas, “Ilohiyhnoma” – ilohiyot siru sinoatidan bahs etuvchi irfoniy asar bo’lib, syujetini quyidagicha qisqa va ravon bayon etish mumkin: Qoliblovchi hikoyada ifodalanishicha, bir podshohning olti o’g’li bo’ladi. O’g’illarining har birini podshoh alohida chaqirib, ularning o’zlari uchun eng qadrli narsa nima ekanligini so’raydi. O’g’illari javob berishadi. O’g’illarining har bir javobiga podshoh o’z munosabatini bildirish barobarida, ularga goh otalik nasihati, goh esa do’stona maslahat beradi. Fikrlarini ijobiy tomonga o’zgartirib, ularni qaysidir ma’noda tarbiyalaydi. Aayni holdagi syujet Sharq xalqlari og’zaki ijod namunalarida; ertak, afsona va rivoyatlarida ham uchraydi. Faqat, Farididdin Attor oldiga qo’ygan vazifani ado etish uchun asar syujetiga irfoniy ma’no kiritadi. Chunochi, Shoir ruhga shunday murojaat qiladi: “Sen ham shohsan, ham xalifa, bezavolsan va boqiysan. Sening asosingda oltita belgi bor, ammo ularning har biri bir jahon – alohida bir olam. Har biri – bir sohibqiron, bir qudrat. Biri nafas bo’lib, uning joyi sezgi a’zolaridir. Biri nafsi ammora (shaytoniy nafs) bo’lib, ziddiyatlar, nifoq shundandir. Biri aqldir, u munofiqlikni, mantiqni boshqaradi. Biri ilmdir. Ma’lumot, bilim to’plash bilan band. Biri faqrdir, fano-yo’qlik istar hamisha. Biri tavhiddir, Yagona zot istar va Unga intilar doim”[footnoteRef:35].   Bundan shunday xulosaga kelish mumkinki, asardagi ota va uning o’g’illari timsollari ramziy ma’nolarda qo’llangan bo’lib, ota – ison ruhini, olti farzand – inson ruhiyatining olti asosini tamsil etadi.  [35: Bu haqda qrang: Attor Farididdin. Ilohiynoma. Nasriy tarjima. Talqin va tasvir (amalga oshiruvchi Najmiddin Komilov). – Toshkent: Yozuvchi, 1994. – B. 7.] 

Jahon so’z san’atining muazzam siymolaridan biri, tasavvuf adabiyotining Farididdin Attordan keyingi yetuk vakili Mavlono Jaloliddin Muhammad Balxiy Rumiydir (1207-1273). Attor Jaloliddin Rumiyning kelajagini bashorat qilib, unga o’zining “Asrornoma” kitobini hadya etgan. Rumiyning: “Attor ruh edi-yu, Sanoiy uning ikki ko’zi. Biz Sanoiy va Attor izidan keldik”, - tarzidagi iqrori ham shu tufaylidir. Rumiyning “Devoni Kabir” (“Katta devon”) yoki “Kulliyoti Shams Tabriziy” deb ataluvchi 3365bg’azal, 15 tarje’ va 1994 ruboiyni o’z ichiga olgan umimiy miqdorda qirq ikki ming baytdan tashkil topgan she’riy devoni, turli munosabatlar bilan berilgan savollarga javob tarzida yozilgan “Fihi mo fihi” (“Ichindagi Ichindadir”), zamondoshlariga yozgan va bir yuz qirq uch maktubni o’z ichiga olgan “Maktubot” hamda uning va’zu nutqlarini o’z ichiga olgan “Mavoyizi majolisi sab’a” (“Yetti majlis va’zlari”) kabi asarlari adabiyotshunoslarga ma’lumdir. 
Biroq, aytish joizki, “Masnaviyi ma’naviy” asari Jaloliddin Rumiyga Jahoniy shuhrat keltirgandir. Falsafiy-so’fiyona mushohadalar, ruhiyat dialektikasini kashf etib, inson aqlini lol qoldiradigan teranlik bilan yozilgan ushbu yirik asar olti dafatar, yigima besh ming olti yuz sakson besh bayt – ellik bir ming uch yuz etmish misradan tashkil topgan bo’lib, unda Qur’oni karimning etmish foiz ma’nosi o’z aksini topgan va olti yuz to’qsonta hadisga rumiyona sharh berilgan hamda ikki yuz yetmishta har xil mavzuda bitilgan hikoyalar ham bor. Ushbu kitobning forsiy Qur’on, Ma’naviyat dengizi, tasavvuf qomusi va Dunyoning kitobi, deya ulug’lanishining  asosiy sababi uning Qur’on, Hadis, tasavvuf va hayotni, inson qalbi va fe’l-atvorini ravon tushuntira oladigan o’ziga xos ochqich ekanligidadir.  Usbu asar muridi va shogirdi – Husomiddin Chalabiy iltimosiga asosan yozilgan bo’lib, unda shoir salaflarining an’analarini davom ettirgan. 
Shoir Asqar Mahkam “Masnaviyi ma’naviy” kulliyotining birinchi kitobini Obiddin Podshoning sharhi bilan tarjima qilgan bo’lib, uning muqaddimasida “Naynoma” hikoyatiga, ayniqsa, uning birinchi baytiga alohida e’tibor qaratilgan va quyidagicha izoh va talqinlar berilgan: “Mazkur baytda orifning, komil isonning nayga nisbatan tashbeh bo’lishiga juda ko’p munosabatlar mavjud. Ulardan ba’zilarini eslab qo’yish o’rinlidir: birinchidan, nay odatda qamishdan yasaladi. Qamish kesilmasdan burun doimo nash’u namoda hayot kechiradi. Kesilgandan so’ng quriydi. Komil insonning ruhi ham arvoh olamida (ruhlar dunyosida) benihoyat ma’naviy lazzatlar ichida yashaydi. G’addor va qup-quruq bo’lghan dunyoga kelgach, ayni zilol suvdek ruhlar olamidan judo bo’ladi, go’yo suvsizlikdan ado bo’ladi. Ikkinchidan, naydan oshiqona, lazzatbaxsh sadolar taraladi: orif insondan ham oshiqona va orifona so’zlar zuhur etadi. Ucinchidan, nay nolasi tinglovchi ishqini ziyoda aylaydi. Opifning ham kalimot, hikmat va oyoti tinglovchilar ishqini oshirib, qalbini alam va iztirobdan ozod etadi…”[footnoteRef:36].  [36: Bu haqda qrang: Rumiy Jaloliddin. Ma’naviyi masnaviy. Kulliyot. Birinchi jild. Birinchi kitob. (Tarjima sharhi bilan) Tarjimon: Asqar Mahkam.  – Toshkent: Sharq, 1999. – B. 23.] 

Eronlik rumiyshunos olim Iste’lomiy shunday yozadi: “Mavlono biror bir hikoyatni orifona ma’nolar uchun asos qilib olgan holda, ismlar, so’zlar va barcha bo’laklari bilan  ma’nolar olamiga yetaklaydi. Natijada, hikoyadagi shaharu qishloqlar nomi ham yangicha ma’no kasb etadi… “To’ti va tojir” nomli mashur qissada to’ti haqidagi qissani Haq oshiqlari haqidagi qissaga aylatirib, Mavlono “ovozi vahiydan kelgan to’ti” dan gapirib ketadi. Aslida esa u to’ti emas, balki “Borliqdan oldin bor bo’lgan” Haqqa yetishgan kishidir”[footnoteRef:37]. Ta’kidlash joizki, Rumiy ba’zi hikoyatlarni, undagi obrazlarning so’fiyona ma’nolarini o’zi sharhlaydi Birinchi daftarda keltirilgan bir arobiy va uning xotini haqidagi qissada er – aql, xotin – nafs, Podshoh – Olloh, ko’zadagi suv – dunyo ne’mati, moli, davlati, amali, erning bir ko’za suvni podshoga olib borishi – aqlning nafs yo’liga yurib, bu dunyo ne’matini Tangriga go’yo tuhfa etmoqchi bo’lgani, Podshoning arabning ko’zasini qabul qilishi va uni oltinga to’ldirib yuborishi – Tangri karami, Dajla daryosi – Haq dargohi kabi ma’nolarda kelishini muallifning o’zi sharhlaydi[footnoteRef:38].  Ammo ushbu sharhlar juda kam bo’lgani sabab, oddiy kitobxonga falsafiy baytlarning ko’pchiligi tushunarsiz edi. Su sabab keyinchalik ushbu mashhur asarga mutassavif shoirlar tomonidan “Mabdai nur” (Boborahim Mashrabga nisbat beriladi) va “Miftoh ul-asror”  (Shayx Odina Muhammad) kabi qator sharhlar yozilgandir.  [37: Bu haqda qrang: O’sha manba. – B. 66.]  [38: Bu haqda qrang: Rumiy Mavlono Jaloliddin. Masnaviyi ma’naviy. Forsiydan O’zbekiston xalq shoiri Jamol Kamol tarjimasi.  – Toshkent: Meriyus, 2010. – B. 96-97.] 

Fors-tojik adabiyotining oltin davrini nihoyasiga yetkazgan zabardast so’z san’atkori, ulug’ mutafakkir, naqshbandiya tariqatining yirk namoyondasi Nuriddin Abdurahmon ibn Ahmad Jomiy (1414-1492) bo’lib, Alisher Navoiy unga 1476 yili murid tushadi va rasman naqshbandiya tariqatiga kiradi. Bu amaliy jarayonni  shoir quyidagi kabi satrlarda faxr bilan e’tirof etgan:

Arsh urfonidin past bir maqom,
Masti-azali – Orifi Jom.
Ul fano sori dastgir manga,
Ham ustodu, murshidu pir manga.
Jomiy asarining umumiy sonini yuzga yaqin deb biladilar. Navoiy  “Nasoyim ul-muhabbat” da ustozi Jomiyning “Fotihat ul-shabob”, “Vositat ul-iqd” va “Xotimat ul-hayot” kabi devonlari, “Haft avrang” to’plamida jamlangan “Tuhfat ul-ahror”, “Silsilat uz-zahab”, “Yusuf va Zulayho”, “Layli va Majnun”, “Xiradnomai Iskandariy”, “Suhbat ul-abror” hamda “Salomon va Absol” kabi dostonlari borligini bayon etadi[footnoteRef:39].  [39: Bu haqda qrang: Alisher Navoiy. Nasoyim ul-muhabbat. MAT. 20 tomlik.  – Toshkent: Fan, 2001. – B. 481.] 

Abdurahmon Jomiyning “Salomon va Absol” qissasi tasavvuf adabiyotining ramziy tasvir motivi asosida yaratilgan irfoniy asardir. Shoir shu nomdagi Ibn Sino asari syujetiga o’zgartirish kiritgan bo’lib, uning qisqacha bayoni quyidagichadir: 
Bir mamlakat podshosi shahvatga yaqinlashmaydigan pokiza farzand ko’rish istagi borligini bildiradi. Ammo saroy hakimi buning iloji yo’qligini, inson zoti borki, unda albatta shahvat bo’lishi tabiiyligini aytib, unga e’tiroz bildiradi. Biroq podsho ushbu talabiga qat’iy turib olgach, hakim ilmi bilan onasiz o’g’il farzand yaratiladi. Fafzand go’dakligidayoq juda go’zal va barkamol bo’ladi. Unga Salomon deb ism qo’yishadi va bolani Absol ismli bokira qizning qo’liga tarbiyalash uchun topshirishadi, enaga bola tarbiyasiga juda mas’uliyat bilan kirishadi. Natijada bola juda tez kamol topadi. Ammo Salomon o’n olti yoshiga kirgach, uni ko’rgan Absol o’zi tarbiyalagan bolaga oshiq bo’lib qoladi va ko’pgina hiylalar qilgach, oxiri uning vasliga erishadi. Salomon ham endi Absolsiz o’zini bir daqiqa ham tasavvur eta olmas edi. Bundan xabar topgan podshoh va hakim unga bu ishqni tark etiah xususida nasihat qilishadi. Ammo salomonga bu nasihat aks ta’sir qiladi. Sevishganlar moviy dengiz osha bir go’zal orolga bosh olib ketishadi va u yerda baxtiyor yashaydilar. Salomonning qochib ketganidan xabar topgan podsho oynayi jahonnoma orqali uni qayerdaligini aniqlab, Salomon va Absolni saroyga qaytaradi. Salomonga yana podsho va hakim ishqning zarari, go’zallarning hiylasi haqida nasihat qiladi. Malomatlarga chidolmagan sevishganlar sahroga chiqib ketishadi va u yerda olov yoqib, bir-biri bilan qo’l ushlashgancha olovga kiradilar. Salomon olovdan omon chiqadi, lekin Absol Gulxanda yonib kul bo’ladi. Salomon hijronda ko’p qiynaladi, ayriliq azobidan oh uradi. Biroq saroy hakimi unga asta-sekin ta’sir etib, boshqa bir go’zalga – Zuhraga ko’nglini moyil etadi. Vaqt o’tishi bilan Salomon Absolni umuman unutib, Zuhraga shaydo bo’ladi. Podsho ham saltanatini Salomonga topshiradi. Asar oxirida shoir “Bu qissadan murod faqat hikoya qilish emas, balki maqsad boshqa ma’noda va u bayon etiladi, shunga ishora” sarlavhali alohida bob kiritib, unda o’z maqsadini kitobxonga ma’lum qiladi. Jumladan, Jomiy mazkur bobda dostonidagi obrazlariga avtosharh ham beradi:

Aslida xayoldir zangori dengiz,
Xayolotning esa qamrovi cheksiz.

Ne edi u otash – og’ir mashaqqat,
Tabiatni yoqib kul qilur faqat.

Kim edi ul Zuhra – yuksak kamolot,
Salomonga qayta baxsh etdi hayot[footnoteRef:40]. [40: Bu haqda qrang: Jomiy Abdurahmon. Layli va Majnun. Salomon va Absol. /mas’ul moharrir va so’z boshi muallifi: A.Qayumov.  – Toshkent:  Adabiyot va san’at, 1989. – B. 223.] 

Asardagi qolgan timsollarni sharhlashni shoir kitobxonlarga havola etadi. Tayrshunos olima Zuhra Mamadaliyeva mazkur masalaga maxsus to’xtalib, qissadagi qolgan obrazlarni Podsho – aql, Hakim – Piri komil, Salomon – Inson ruhi va Absol – nafsga ishorat qilishini anglatsa, sahrodagi olov – mashaqqat yoki tariqat yo’lidagi mashaqqatni, sahroning o’zi esa tariqat yo’liga kirish yoki irodat qo’lini murshidga topshirishga ishorat tarzida sharh etadi[footnoteRef:41].  [41: Bu haqda qarang: Z.Mamadaliyeva. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: Tamaddun, 2014. – Б. 33.] 

    
Navoiyga qadar Turkiy mumtoz adabiyotda ramziy timsollar tasviri

	Ma’lumki, turkiy tildagi ilk falsafiy-didaktik va axloqiy doston Yusuf Xos Hojibning “Qutadg’u bilig” (“Saodatga eltuvchi bilim”) asari bo’lib, dostonning barcha bosh qahramonlari ramziy uslubda tasvirlangandir. Shu sabab shoirning o’zi dostondagi ushbu to’rt bosh obrazni quyidagicha izohlaydi:

Bu Kuntug’di Elig tedim so’z boshi,
Tuzunig aylayin, ey ezgu kishi.

Basa aydim emdi bu Ayto’ldini,
Aningdin yariyur izuq qut kuni.

Bu Kuntug’di tegli turur ul ko’ni,
Bu Ayto’ldi tegli qut ul ko’r ani.

Basa aydim emdi ko’r O’gdulmishig,
O’qush ati ul bezutur kishig.

Aningda babasi bu O’zg’urmush ul,
Muni afiyat teb o’zum yo’rmish ul.
	Mazmuni:

Bu kuntug’di Elik dedim so’z boshi,
Sababin etayin, ey ezgukishi.

Yana aytdim endi bu Oyto’ldini,
Yorir u tufayli bu davlat kuni.

Bu kuntug’di degan adolat erur,
Bu Oyto’ldi degan – davlat erur.

Yana aytdim O’gdulmish otini ko’r,
Zakovat otiddir, kishin yuksatur.

Uningdin bo’ligi bu O’zg’urmish ul.
Uni ofiyat deb yo’rish keldi qo’l[footnoteRef:42]. [42: Bu haqda qarang: Xos Hojib Yusuf. Qutadg’u bilig.  – Toshkent: Fan, 1972. – Б. 112-113.] 

	Xullas, shoirning ushbu dostonidagi Kuntug’di – adolat timsoli bo’lib,  badiiy adabiyotda odil shoh obrazining takomil topishiga ulkan  hissa qo’shgan.  O’gdulmish esa – aql timsoli bo’lib, asarda vazirning o’g’li, keyinchalik vazir – ushbu obraz orqali adolat va davlatga aqlning doimo hamroh bo’lishi shartligi nazarda tutilgan. Dostonda O’zg’urmish – qanoat timsoli bo’lib, olam ishlaridan va dunyoviy qiziqishlardan chekinib, zuhdu taqvoni afzal ko’rgan darveshni tamsil etadi.
	Nosiruddin Burhoniddin Rabg’uziyning qalamiga mansub “Qissasi Rabg’uziy” da ham bir qator obrazlar rabziy tasvir namunalaridir. Jumladan, asardagi “Nuh yalavoch qissasi” da bayon etilgan Nuh to’foni sabab, qaldirg’ochning do’st ramziga aylanishi, “Sulaymon qissasi” dagi “Sulaymon va qarincgqa” rivoyatida Sulaymonning hukmronlik va takaburlik, chumolining esa xokisorlik va donishmandlik ramzlarida ifodalanishi fikrimiz dalilidir. Xulosa sifatida aytish joizki, “Qissasi Rabg’uziy” asaridagi hikoyatlarda qaldirg’och – do’st, ilon – dushman, chumoli – kamtarin va donishmand kabi ramziy timsollar o’zidan keyingi yozma adabiyotga ulkan ta’sir ko’rsatgan. 
Har bir ijodkorning an’anaga munosabati va ijodiy o‘ziga xosligini qiyosiy o‘rganish, uning badiiy mahoratini ham aniq belgilashga imkon beradi. Chunonchi, avvalo, forsiy va turkiy adabiyot an’anasi uyg‘unligida Navoiy ijodiyotida tasavvufiy ma’nolar va timsollar haqida  fikr-mulohazalar yuritilsa, sezilarli ijobiy natijalarga erishish mumkin. Masalaga shunday  yondashish – buyuk mutafakkir shoir asarlaridagi talqin, ifoda tarzi va obraz yaratish asoslarini keng yoritishga ham yordam beradi. Tabiiyki, ehtiyoj sabab Navoiyning  turkiy tilda qalam tebratgan salaflari – Ahmad Yassaviy, Yunus Emro, Lutfiy, Hofiz Xorazmiy, Sayyid Qosimiy, Sakkokiy, Durbek, Atoyi, Gadoiy singari orif shoirlarning boy adabiy merosida ma’rifat talqini va orif, miskin, eran, yigit, er, chin oshiq, oshiq orif, darvesh, darveshi orif, orif-faqr kabi obrazlar tarixiga murojaat etish ham ayni muddaodir. Chunki XIII-XV asrlarda yashab ijod etgan ushbu turkigo‘y shoirlar adabiyot, san’at va madaniyatni boyitishga muhim hissa qo‘shgan bo‘lib, Alisher Navoiy ijodining takomillashuvi va yuksak cho‘qqiga ko‘tarilishida ham barakali ta’sir qilgan.
Ma’lumki, muhit, zamon, davr adabiy hayoti barcha ijodkorlarga o‘z ta’sirini o‘tkazadi. Davr adabiyotining yetakchi tendensiyalari, tamoyillari har bir ijodkorning asarlarida u yoki bu darajada aks etadi va umumiy xususiyatlarini yuzaga keltiradi. XV asrning birinchi yarmida yashab ijod etgan turkigo‘y shoirlar – Atoyi, Gadoiy va Sakkokiylar ijodi ham bundan mustasno emas. Bu, eng avvalo, mazkur shoirlar she’riyatining mavzu doirasi, obrazlar tizimida ko‘zga tashlanadi. Shoir devonida ularning zamondoshlari bo‘lgan Sayyid Qosimiy, Lutfiy she’rlariga o‘xshaydigan g‘azallar bor. Ular bir xil mavzularda, bir xil obrazlar, timsollar, tashbehlardan foydalanilgan holda yaratilgan yoki bir radifda yozilgan bo‘lishi mumkin. Biroq mazkur she’rlarning har biri o‘ziga xoslikka egadir. Binobarin, yuqoridagi hol mazkur shoirlarni ham, ularning zamondoshlarini ham o‘ziga xos ijodkorlar ekanini inkor qilishga asos bermaydi. 
Atoyi fors-tojik she’riyatining Hofiz, Kamol Xo‘jandiy kabi mashhur g‘azalnavislari tajribalaridan ham puxta xabardor bo‘lgan. Atoyi ijodida o‘zbek shoirlari orasida Lutfiy lirikasining ta’siri seziladi. Uning devonida Lutfiy she’rlariga ergashish, o‘xshatmalar bitish yo‘lida yaratilgan g‘azallar bor[footnoteRef:43]. [43:  Иброҳим Ҳаққул. Шеърият – руҳий муносабат. – Тошкент. 1989. – Б. 56.] 

Atoyining g‘azallari asosan oshiqona va orifona  mavzularda bitilgan bo‘lib, shoir ularga orif allomalar ijodida kuzatilganidek Qur’on talablari va hadislar mazmun-mohiyatini singdiradi. Ushbu muqaddas manbalardan iqtiboslar keltiradi. May, qadah, mayxona, zulf, xol, qosh, ko‘z, bel, zunnor va sanam kabi tasavvufiy istilohlar vositasida irfoniy g‘oyalarni ifodalaydi. Atoyi Navoiy ta’biri bilan aytganda, “majoz tariqi bilan haqiqat asrorini qo‘lga kiritgan” orif shoirdir. Uning har bir g‘azallarida orif oshiqligi, darvishligi, dinu imonda sobitligi sezilib turadi:

Eyki xo‘plar ko‘zgusinda o‘zin izhor aylagan,
Ham o‘zi ul ko‘zguga boqib meni zor aylagan.

...Dinu iymonimdan ayirma, dami oxir meni,
Ey sanamlar zulfini belimga zunnor aylagan[footnoteRef:44]. [44:  Атойи. Девон. – Тошкент: Фан, 2008. – Б.21] 

Mutasavviflar shariat va tariqatga oid kitoblarda Alloh zoti va sifoti har bir orifning ruhiy va axloqiy kamolotiga qarab u yoki bu darajada mushohada-mukoshafa etiladi, ular haqiqiy diydor oxiratda ko‘rsatiladi, deyilgan fikr-mulohazalarga sodiq bo‘lganlar. Atoyining orifona ruhda bitilgan g‘azallarida vasl va visol yo‘lidagi istak va intilishlar Tangri jamolini talab qilishga qaratilgan. Shoir ushbu ilohiy ishtiyoqni “Jonimg‘a dog‘ qo‘yguchi ul yuzda xoldur” va “Garchikim, ko‘zdin solibsan jurma amdodin meni” satrlari bilan boshlanadigan  g‘azallarida o‘ziga xos tarzda, orifona zavq bilan shunday  tasvirlaydi:

Har kim, ki sevsa sen kabi sohibjamolni,
Sohibnazarlar oldida sohib kamoldir[footnoteRef:45]. [45:  Ўша манба. – Б. 69] 

Yoki:
Bo‘lsa jannatda Atoyi sensizin qilg‘ay fig‘on,
Soldilar do‘zaxqa deb firdavsi a’lodin meni[footnoteRef:46]. [46:  Ўша манба. – Б. 224] 

Atoyining ta’kidlashicha, Parvardigor diydoriga – beqiyos Jamolga Haq oshiqlari, orif va komil insonlar erishadilar. Shoir devonida orif oshiqlar va komil inson timsollarini “sohibnazarlar”, “sanamlar”, “ahli dillar”, “sarvqadlar” hamda “xo‘blar” kabi istioraviy ibora va nomlar bilan ifoda etiladi:

Tut go‘shae Atoyi, sanamlar ko‘zi bikin,
Sohibnazar bo‘l, ahli jahondin kanora qil[footnoteRef:47]. [47:  Ўша манба. – Б. 138] 

“Ey ko‘ngul, tutgil, o‘shal sohibnazarlar millatin” satri bilan boshlanadigan mazkur g‘azalda shoir o‘ziga xitob etar ekan, may ichishni, ya’ni Haq ishqini ko‘ngliga qadashni, xo‘blar, ya’ni oriflar, murshidi oriflar ko‘zidek farog‘atda pinhon bo‘lishni, uzlatga chekinmoqni hamda insonning moddiy ehtiyojlaridan sanalgan ot, to‘n kabi narsalar uchun birovning minnatini tortmaslikni va foniy dunyoga darveshi orif nazari bilan qarashni hamda hech bir nokas oldida bosh egmaslikni tavsiya qiladi:

Boda ich, tut go‘shae, xo‘blar ko‘zidek forig‘ ul,
Tortma otu to‘n uchun bu to‘qquz ayvon minnatin[footnoteRef:48]. [48:  Ўша манба. – Б. 171] 

Xullas, Atoyi devonida orifona mavzuda bitilgan bir necha mukammal g‘azallar mavjuddir. “Har necha bo‘lsa yorda kibru anovu martabat” yoxud “Ayoqing tuprog‘i birla qasamkim” kabi satrlar bilan boshlanadigan g‘azallar shular sirasidandir:

Har necha bo‘lsa yorda kibru anovu martabat,
Bandadin olida hamin faqru niyozu maskanat[footnoteRef:49]. [49:  Ўша манба. – Б. 45] 

Matla’i bilan boshlanuvchi g‘azal orifona mushohadalar va oriflik holi fayz-u barokati ta’rifiga qaratilgandir.  Ushbu g‘azalning quyidagi baytlarida  esa, ilohiy ma’rifat mohiyatini  kashf etmoq va oriflik holi huzuriga erishmoq maqsadi oriflar qatorida o‘zni ko‘rmoq yoki tanimoq bilan muyassar bo‘lishi haqida so‘z boradi. Irfonni yoki ilohiy ma’rifatni egallashni Atoyi “man arafahu” – (“o‘zingizni anglang”) sulukida o‘zlikni kashf etish bilan erishiladi, – deb biladi:

Orif ersang o‘zunga bil faqru fano maqomida,
Ahli dil ostonasin toji sariru saltanat.

Gar sen o‘zungni tanisang “man arafa” sulukida,
Mulku malak sanga bo‘lur xeshu taboru mamlakat[footnoteRef:50]. [50:  Ўша манба. – Б. 45] 

Oriflik maslagi nafsini tanish maqsadi bilan belgilanadi. Nafsini tanigan insongina undan qutilishga jiddu jahd etadi, chin dildan harakat qiladi. Yana mazkur g‘azalda oriflik fazilati bilan xavf-u rajoning lutf-u marhamatga, jabr-u jafoning mehr-u vafoga, har nechuk zarar-u yo‘qotishlarning manfaat-u foydaga aylanishi badiiy bo‘yoqlar vositasida nihoyatda mohirlik bilan tasvirlangan: 

Qahridin ehtiroz etib, tutma ko‘ngulni noumid,
Lutfi ziyodadur onung etsa zamoni marhamat.

 ...Sidqi birla habibni sevsa muhib, bilur yaqin,
Borcha jafosini – vafo, jumla zarori manfaat.[footnoteRef:51].  [51:  Ўша манба. – Б. 45] 

Shuningdek, Atoyining yana bir g‘azalida:

Ey ko‘ngul, tutqil o‘shal sohibnazarlar millatin,
Ko‘zga ilmaslar farog‘atin Sulaymon mulkatin[footnoteRef:52],– [52:  Рафиддинов С. Мажоз ва ҳақиқат. (Атойининг поэтик маҳорати). – Тошкент: Фан, 1995. – Б. 45] 

deydi. Sohibnazarlar orif, valiy zotlarni tamsil etmoqda. Insonlar turli o‘xshash xislat-u, ayni jihatlari bilan bir millat ostida birlashadilar. Dunyo matosini nazarga ilmaydigan oshiq orif kimsalarning millati bir.
Yoxud:
Ayoqing tuprog‘i birla qasamkim,
Manga sensiz pari qaysi, sanam kim?

...Jamoling partavidur jumla olam,
Kunishtu dayr, yo Bayt ul-haram kim[footnoteRef:53], [53:  Атойи. Девон. – Тошкент: Фан, 2008. – Б. 147] 

kabi g‘azallari ham oriflik holi va orifga xos fazilatlarni ta’rif-u tavsif etish maqsadida bitilgandir. Mazkur baytlardagi ushbu orifona g‘oyalarga aynan muvofiq keladigan  misralarni Navoiy ijodida ham ko‘plab uchratish mumkin. Masalan, “Qush tili”dan o‘qiymiz:

Onda teng ko‘r gumrahu ogohni,
Dayr ko‘yi birla Baytullohni.

Birdurur gar Ka’ba birla butkada,
Bo‘lsalar ma’mur yo otashzada.

...Kufr ila dinga chu teng miqdordur,
Munda ish solikka bas dushvordur[footnoteRef:54]. [54:  Алишер Навоий. Лсон ут-тайр. – Тошкент: Ғафур Ғулом, 2005. – Б. 213] 

Barcha orif shoirlar ijodida kuzatilganidek, Atoyi she’riyatida ham insoniy orzu-armonni, bani bashar manfaatiga qaratilgan eng ilg‘or g‘oyalarni orifona targ‘ib etish bosh maqsad darajasiga ko‘tarilgan. Shoir qalamiga mansub quyidagi misralar mazkur fikrlarimizning tasdig‘idir:

Atoyini agar olamg‘a sotsang,
Sot, ey zohid, ki ul xo‘blar qulidur[footnoteRef:55]. [55:  Атойи. Девон. – Тошкент: Фан, 2008. – Б. 95] 

Darhaqiqat, Haqqa qullik oriflar uchun eng oliy saodat bo‘lgan, ularning ranj-u riyozati, toat ibodati, sabr-toqatining zamirida yagona maqsad, ya’ni Alloh taolo rizosini hosil qilib, Unga muqarrablardan bo‘lish umidi bor. Yaratganga bandalik, avvalo, uning solih bandalariga xizmat qilish, U yaratgan barcha mavjudotni asrab-avaylashdan iboratdir. Chunki Xoliqqa ibodat etish xalqqa xizmat qilishdan ayri bir tushuncha emas. Zero, Payg‘ambarimiz (s.a.v.) ham bani bashar saodati uchun qayg‘urdilar. Bu oliy maslak u kishining chin vorislari orifi ulamolar tomonidan munosib davom ettirildi. Ulug‘ maqsad yo‘lida jiddu jahd ila harakat etdilar hamda xizmat va himmatda mol-u jonlarini ayamadilar. Atoyi ham zohidga ta’kidlamoqdaki, Atoyi bu dunyoda sotilsa, xo‘blar, ya’ni faqat valiy oriflarga sotilsin. Chunki olimlarga xizmat payg‘ambarga xizmat hisoblanadi. Vahdat maqomi,  sevimli qullar safiga kirishning esa sharti shundaydir. Zero, Kalomullohda Allohning shunday ta’kidi bor: “Ayting (ey Muhammad) “Agar Allohni sevsangiz, menga ergashinglar. Shunda Alloh sizlarni sevadi... (Oli Imron: 3/31)”. Bu eslatmani mumtoz adiblar hamisha xotirida tutgan. Yana bir g‘azalida Atoyining shunday faxriyasiga guvoh bo‘lamiz: 

Ey Atoyi, sajdayi shukr aylagil Yazdonig‘a.
Kim, seni maqbullar dardig‘a qobil qildilar[footnoteRef:56]. [56:  Атойи. Девон. – Тошкент: Фан, 2008. – Б. 66] 

Maqbullar  - Alloh taoloning rizoligini olgan ahli dillar, hamida axloqqa erishgan, qabul qilingan qullardir. Ularning dardiga darmon bo‘lish, ularning biror koriga yarash ham sharafdir. Zero, “Qiyomatda har kim sevgani bilan birgadir” xushxabari sahobalarni qattiq quvontirgan. Va mashaqqatli nafs riyozatida  sabr-matonat, Rasululloh (s.a.v.)ga nisbatan yana-da kuchli muhabbat paydo qilgan edi. 
Mutasavvif shoirlarning badiiy adabiyotda umumbashar manfaatini ko‘zlab, bu kabi ilg‘or orifona g‘oyalarni  ifoda etishlari barcha zamonda barkamol avlod tarbiyasi uchun muhim ahamiyatga molikdir.   
 Ulug‘ shoir Gadoiy ham o‘zining iste’dodi, ijodi bilan o‘zbek adabiyotiga munosib hissa qo‘shdi. Shoirning devoni o‘n beshinchi asr o‘zbek adabiyotining qimmatli yodgorliklaridan biridir.  Uning ayrim g‘azallarida oriflik holi va orifona g‘oyalar an’anaviy mazmunga muvofiq ravishda talqin etilgan.  Oriflarga xos yuksak xislat va tuyg‘ularlardan sanalgan rizo holi o‘z badiiy in’ikosini topgan quyidagi  misralar shular jumlasidandir:

Gar solik ersang yaxshi-yomonig‘a rizo bo‘l,
Kim, ma’mani amnedurur ush ko‘yi tavakkul[footnoteRef:57]. [57:  Гадоий. Гадоий. – Тошкент: 1973. – Б. 89] 

Gadoiy orifning barcha talab ahli (oshiq, faqr va darvesh)ga ibrat bo‘lgan benazir rizo va tavakkuli hamda cheksiz sabr-u qanoatini ta’rif etar ekan,  uning tamkinga erishib, bunday yuksak hol bilan sharaflanganiga sabab har qanday vaziyatda ham mudom shokir, zokir bo‘lish barobarida sidq va sadoqat ko‘rsata olganligadadir, – deydi:

...Orifg‘a Gado, basdur, agar bilsa kamohiy, 
Mahbub - qanoat, dag‘i hamdami qadahi mul[footnoteRef:58]. [58:  Гадоий. Гадоий. – Тошкент: 1973. – Б. 89] 

Shoir satrlarda faqr istilohini qo‘llar ekan ko‘p hollarda orif faqrni nazarda tutgandir. Darhaqiqat, oriflar ishqi ilohiy yo‘lidagi faqirlikni olam mulkiga egalik qilishdan ko‘ra nihoyatda afzal bilganlar:

Yarlig‘i ishqing bila sultoni olam men begim,
Nechakim bo‘lsa faqir, ey husn mulkinda g‘ani[footnoteRef:59]. [59:  Гадоий. Шеърлар. – Тошкент: 1958. – Б. 55] 

Haydar Xorazmiy “Gulshan ul-asror”da ta’kidlaganidek:

Odam atong anga muruvvat kerak,
Orifi omiga futuvvat kerak[footnoteRef:60].  [60: Ҳ.Хоразмий. Гулшан ул-асрор. Муборак мактублар.  – Тошкент: Ғафур Ғулом. 1987. – Б. 111] 

Demak, kimki odamiylik shevasidan so‘z ochar ekan, albatta, muruvvatli bo‘lmog‘i kerak. Orifi omi – barchaga futuvvat kerak. Oriflar aslida insonning yaratilish sababu mohiyatini ko‘rsatuvchi, odamzodga eslatuvchi ulug‘ valiylardir.
Lutfiy - XY asrning ikkinchi yarmida yashab ijod etgan turkigo‘y shoirlarning eng ulug‘laridan biri. Mavlono Lutfiy (taxm.1336-1465) Navoiyning katta zamondoshi, o‘z zamonasining malikul kalomi, Navoiy tomonidan “majoz tariqida aytur elning ustodi”, deya ijodi yuksak baholangan shoir bo‘lib, uning she’riyatida ham irfoniy ma’nolar va orifona g‘oyalar ta’rif-u tavsifiga keng o‘rin berilgan:

Ko‘ngulni bog‘lama foniy jahong‘a, ey oqil,
Safar yarog‘ini qil, bo‘lma bir nafas g‘ofil.

Ko‘zungga uyqu harom et, bu yo‘lda ogoh bo‘l-
Kim, asru maqsad iroqu xatarliq ul manzil[footnoteRef:61]. [61:  Лутфий. Сенсан севарим. – Тошкент: Адабиёт ва санъат, 1987. – Б. 143] 

Shoirning irfoniy mavzuda bitilgan g‘azallarida “orif” kalimasi ko‘zga tashlanmasa-da, uning lug‘aviy va istilohiy ma’nosiga yaqin bo‘lgan ogoh, oqil, faqr, darvesh, oshiq, miskin, ko‘z, ahli dil kabi so‘z va tasavvufiy terminlar ko‘plab uchraydi. Lutfiy ham faqir deganda orif faqrni nazarda tutib, uning oyoq osti tuprog‘ini ko‘zlarga nur bag‘ishlovchi surmaga – ilohiy hadyaga qiyos etadi:  

	Faqirning odoqi tuproqi turur surma,
	Gazof so‘rma eshikingga kelsa chun soyil[footnoteRef:62].	 [62:   Ўша манба. – Б. 143 ] 

	Shoirning aytishicha, oriflarning qutlug‘ qadami – xoki poyi barokotidan ingan surmadan ravshanlashgan toliblar ko‘zi chinakam o‘zligini taniy boshlaydi va mosivallohdan kechib, Do‘st jamolini tomosha qilish baxtiga erishadi:

	Visoli do‘st kerak bo‘lsa, kel, o‘zungdin kech –
	Kim, oroda bu o‘zung ko‘rmaking turur hoyil[footnoteRef:63]. [63:   Ўша манба.  – Б. 143] 

Oriflik maqomiga yuksalayotgan tolib, o‘zini qaytadan kashf etgach, uning ko‘ksi Haq husni dargohiga aylanadi. Alaloqibatda u Tangri inson ko‘nglini o‘zining ko‘zgusi va olamning yagona serjilo gavhari etib yaratganligiga amin bo‘la boshlaydi. Buni shoir bir g‘azalning matla’ida bitmas zavq-u shavq bilan shunday ifoda etadi: 

Ul husn etti bahona elni shaydo qilg‘ali,
Ko‘zgudek qildi seni, o‘zini paydo qilg‘ali.
	
...Gavhari yakdona qildi zoti bahrinda seni,
Ahli dillar ko‘zini hasratta daryo qilg‘ali[footnoteRef:64].  [64:   Лутфий. Сенсан севарим. – Тошкент: Адабиёт ва санъат, 1987. – Б. 57] 

Ma’lumki, ramziy-ishoraviy timsolar va  tasavvuf adabiyotiga xos istilohlar orqali Mohiyatga molik  ma’no-maqsadlarni ifoda etish yoxud ma’no ahli (darvish, faqr va orif kabilar)ning ma’naviy qiyofasi (holi, maqomi va martabasi)ni tasvirlash Sharq mumtoz poetikasining yirik vakillari uchun eng ishonchli an’anaviy usullardan biri bo‘lgan. Lutfiy ham ushbu an’anaviy yo‘l qoidalariga amal qilar ekan may, sharob, boda, yuz, zulf, xol, xat, noz, dard, balo, g‘am, alam, zunnor kabi istilohlarni qo‘llash orqali ilohiy ishq-u ma’rifat tushunchasi va unga intilish hamda u bilan ko‘ngilni poklashdek mushkul  amaliy jarayonni ifodalashni maqsad qilsa, but, butparast va tarso kabi g‘ayri islomiy atamalarni keltirish orqali esa orifga ishorat etib, uning yuksak ma’naviy holu maqomini tasvirlashga harakat qiladi:

To zulfingizdin bog‘ladim zunnor tarsolar bikin,
Iymonim ortar dam-badam, bu ne ajab zunnor erur[footnoteRef:65]! [65:   Ўша манба. – Б. 255] 

Bu kabi satrlardagi irfoniy g‘oya va orifona ma’no-maqsad xususida  so‘z yuritishdan oldin ularda keltirilgan g‘ayriislomiy atamalarning ham zohiriy, ham botiniy – istilohiy mazmunidan xabardor bo‘lmoq shartdir. Mana shunday murakkab vaziyatlarda “Gulshani roz”, “Kashf ul-mahjub” va “Risolai Qushayriy” kabi nodir manbalarga tayanish ham ayni muddaodir. Shunda ushbu satrlarni ishonchli tarzda tahlil va talqin etishga keng yo‘l ochiladi. Turkiy adabiyot tarixiga nazar tashlansa, but, butparast, mug‘, mug‘bacha, zunnor kabi tasavvufga o‘tgan g‘ayriislomiy so‘z va istilohlar Navoiy salaflari ijodida ham qo‘llanilganiga guvoh bo‘lamiz. Bundagi but tariqatda talab ahlining peshvosi, va murshidi orif ma’nosida qo‘llanilgan. Ba’zi baytlarda duch kelinadigan zunnor va zunnor bog‘lamoq esa zohiriy taqvodan voz kechib, ishq va irfon sirrini egallash uchun riyokorlikdan xalos bo‘lgan va oriflik tomon tinimsiz ildamlayotgan tolib ma’nosiga ega. 
Lutfiy she’riyatini Navoiy tab’ ahli qoshida o‘qisa bo‘ladigan she’rlar sirasiga kiritadi. U tab’ ahli deganda oliy adabiyotdan xabardor kishilarni nazarda tutgan edi. Buning uchun esa forsiy va turkiy adabiyotning eng ilg‘or an’analaridan xabardor bo‘lish talab etilgan. Ma’lum bir ijodkorning she’rlari oliy adabiyot bilimdonlari nazdida qadr topishi uchun esa  shakl va mundarija, mazmun va badiiy ifoda butunligi kabi bir qator omillarga muhim e’tibor qaratilgan. Va yana majoz orqali haqiqatni ifodalash ham asosiy talablardan biri bo‘lgan. Lutfiyning may orqali ilohiy ishq va ma’rifatni, ahli dil obrazi vositasida orif oshiqni ifodalashi uning she’riyati zukko adabiyot muxlislari tomonidan yuksak baholanishining bosh omili bo‘lgan desak, xato bo‘lmas.    
Bizningcha, ushbu mulohazalarimiz qanchalik haqiqatga yaqin ekanini aniqlash uchun e’tiborimiz markazida turgan g‘azalning maqta’siga nazar tashlab o‘tish o‘rinlidir:

Keldim eshikka – orzum yuzungdurur, ko‘rguz chiqib,
Kelginki, Lutfiy hojati uchmoq emas, diydor erur[footnoteRef:66]. [66:   Лутфий. Сенсан севарим. – Тошкент: Адабиёт ва санъат, 1987. – Б. 255] 

Darhaqiqat, kamol kasb etgan orif zotlar ikki olam saodatidan kechgan, Vuslat atalmish davlat egasi – Mohiyat koshifi erurlar. Modomiki, Lutfiy o‘zida oriflik kamolini ko‘rayotgan ekan, albatta, u ham o‘z Robbisining diydoriga musharraf bo‘lishga haqlidir. 
Chunonchi, shoir g‘azallaridan saralab olingan quyidagi  satrlar ham biz ilgari surayotgan fikr va xulosalar bilan mazmunan hamohangdir:

Andakim g‘amzangni sarmasti mayi nob aylading,
Lutfiyi sohibnazardin aql zoyil qildilar[footnoteRef:67]. [67:   Лутфий. Сенсан севарим. – Тошкент: Адабиёт ва санъат, 1987. – Б.89] 


Ko‘zum yuzung sori nogoh boqsa, man’ etma –
Ki ko‘rktin nazar ahlig‘a noguzir bo‘lur[footnoteRef:68]. [68:   Ўша манба. – Б. 35] 


Jodu ko‘zing karashmada sohibkamol erur,
Zulfung totori mushkina xush go‘shmol erur[footnoteRef:69].  [69:   Ўша манба. – Б. 246] 

XIV asrning ikkinchi yarmi – XV asrning o‘rtalarida Xorazmda yashab ijod etgan orif shoirlardan yana biri Hofiz Xorazmiydir. Uning asl ismi Abdurahim ekanligi she’rlaridan ma’lum bo‘ladi:

Xos o‘z qulingg‘a lutf etib, rahm qilsa yor,
Muxlis qadimiy qul anga Abdurrahim erur[footnoteRef:70]. [70:   Ҳ.Хоразмий. Ой юзингга бандаман. – Тошкент: Шарқ. 2008. – Б. 3] 

Orifona fazilatlarni ulug‘lash, irfoniy g‘oyalarni targ‘ib-tashviq etib, dunyo ahli ma’naviy olamini yuksaltirish – barcha Sharq mumtoz adabiyoti vakillari kabi Hofiz Xorazmiy ijodining ham asosiy mohiyatini tashkil etadi. Chunonchi shoir aytadi:

Xalqdin ne jafo sanga tegsa, 
Orif ersang, ko‘ngulni tang etma.

Ohutak bo‘lmoq izdasang mushkin,
Kibr ila o‘zungni palang etma.

Barcha sulh etmagin tilar bo‘lsang,
Xalqdin xashm yeyu jang etma[footnoteRef:71]. [71:   Ҳ.Хоразмий. Ой юзингга бандаман. – Тошкент: Шарқ. 2008. – Б. 204] 

Darhaqiqat, shoir nazdida ham orifning qalbi Allohning Lutfi karami uchun maxsus hozirlangan qutlug‘ dargohdir. Shu sabab uning qamrovi benihoya keng bo‘lib,  sifotining ta’rifiga so‘z ojizdir. Shunday ulug‘ mo‘‘jizakor qalb sohibi  ziqnalik, besabrlik, shoshqaloqlik va beqarorlik kabi nuqsonlarga uchrashi yoxud diltang holga tushushi mumkinmi? Albatta, yo‘q. Kimdakim, bunday yuksak hol ichida o‘zini unutib, o‘zligini yo‘qotsa, oriflar dargohidan behad yiroq tushgan va g‘ofillik chohiga qolgan sanalur. Hamisha ogoh chin orif uchun esa, har dam, har jon va har imkon g‘animat erur. Shu sababdan ham oriflar har dam kamtar, barchaga (katta-yu kichikka) barobar, barchadan boxabar hamda barcha-barchaga (yaxshi-yomonga) burodar bo‘lganlar. Manmanlik-u  mag‘rurlik, kina-yu adovat va g‘iybat-u xasislik ular uchun mutlaqo begona bo‘lgan. Xolis maslahat, xolis xizmat va xolis maqsadlari bilan ahli jahonning barori kori, madori holiga aylanganlar.
Haydar Xorazmiy ijodida orifona g‘oya  va talqinlar boshqa ijodkorlarga nisbatan farqli. Unda davrdosh ijodkorlarga nisbatan oriflik maslagi, tushunchalari balandroq pardalarda ifodalangan. Go‘yo u tariqat  yo‘lini bosib o‘tgan bir ma’rifatulloh shoir sifatida gavdalanadi. Orifona tashbehlarida esa shoirlik mahorati ham yaqqol seziladi. Ma’lumki, oshiq oriflar, Haq yo‘lchiligidagi solik, haq yo‘lchilari. Shu bois shoir o‘zini mana shunday Haq diydori talabgorlari  bilan birga bo‘lish, ularga ergashishni istaydi. Chunki sadafning duru gavharga aylanishi uchun abri nayson, ya’ni aprel oyida yog‘adigan ma’lum bir bulut shart. Boshqa yomg‘irlar marvarid hosil qila olmaydi. Marvarid komil inson ma’nosida keladi-ki, Hofiz Xorazmiy ham shu darajaga ko‘tarilishda oriflar himmatidan madad kutadi. Oriflik darajasi, mazkur rutba sohiblarining o‘ziga xos fazilatlari xususida ham Haydar Xorazmiy bot-bot to‘xtaladi. Mana shunday ma’rifat maqomining orifona talqinlaridan biri: 

Oqil agar so‘z birla so‘zni yopar,
Orif o‘shal so‘zda o‘zini topar[footnoteRef:72]. [72:   Ҳайдар Хоразмий. Гулшан ул-асрор. Муборак мактублар.  – Тошкент: Ғафур Ғулом. 1987.  – Б. 213] 

Baytdagi oqilning so‘z bilan so‘zni yopishga doir ta’kidi ikki ma’noga ega: birinchisi, so‘z, ya’ni yopish bilan (fikr bilan) yashirish, ikkinchisi so‘zni so‘zga qarshi qo‘ya olish layoqatini izohlaydi. Keyingi satrga kelsak, Tasavvufda vujud va ruh, nafs va qalb qarshilantirilganidek, ma’lum maqsadlarga aql va ko‘ngil ham tazod qiladi. shuningdek, olim va oriflar tafovutlari haqida bahs yuritiladi. Zero, aql egalari, faylasuflar o‘z dalillariga tayansalar, oriflar qalblariga inadigan vorid, ilhomga asoslanadilar. Shu bois oriflarning sukutida ham hikmat bor. Ularning so‘zlarida o‘zlari bo‘ladi. Qushayriy bu holni shunday izohlagan edi: “Orifning qalbi sukut etarkan, Allohning barcha hukmlariga qarshilik qilishdan tamoman xolos bo‘lur. Mutavvakil Allohning go‘zal ishlariga quvonar, orif esa Allohning har qanday ishiga rozidir. Chunki, orif har on rizo holidadir”[footnoteRef:73]. Aslida mumtoz adabiyot ham oriflar tilidan  aytilgan hikmatlardir. Undagi ramz-u ishoratlarni anglamoq uchun ma’rifiy mushohada lozim. [73:  Kuşeyri A. Kuşeyri Risalesi. Hazırlayan: Süleyman Uludağ. – Aralik: Dergah yayinlar, 1991. – Б. 259] 

Oriflar tasavvufda so‘nggi marhala sohiblari, nafsini tazkiya etib,  ruhiy kamolotga erishgan tama’ va riyodan yiroq zotlardir:

Iltifot etmas ko‘rib och o‘ltirib sobir faqir,
Ne’mati ko‘b xojalarning bolina va bog‘ina.

Orif erga bil jahannamning azobi birla teng
Kirmagi qo‘shni ayog‘i birla jannat bog‘ina[footnoteRef:74]. [74:  Ҳайдар Хоразмий. Гулшан ул-асрор. Муборак мактублар.  – Тошкент: Ғафур Ғулом. 1987. – Б. 176 ] 

Faqirlarda vujudning istagi ila o‘zini kamsitish, birovlarning oyog‘iga bosh urish  xo‘rligi aslo bo‘lmagan. Ularning ehtiyoji, tashnaligi faqat ruh, qalbga tegishlidir. Bu kechinmalarni shoir o‘ta ta’sirli tarzda ifodalaydi. Uning aytishicha, orif zotlarning jannatga qo‘shnining oyog‘i bilan kirishi, jahannamga teng hisoblangan. Ya’ni ular o‘zlaridagi nafs istaklarini riyozat ila jilovlab, uni tamkin holga keltirayotgan qanoat egalaridir. Albatta, har bir davr adabiyotida oriflik maslagi va orif obrazining o‘ziga xos o‘rni bor. Chunki adabiyot hech bir davrda ma’rifatdan yiroq bo‘lmagan. 

Tayanch tushunchalar:

Hikoyat                                                              Orif oshiq timsoli
Hikmat                                                               Devoni hikmat
Faqr                                                                  Orif timsoli
Faqrnoma                                                          Ramziyat 
Shariat eshigi                                                     Istiloh
Tariqat eshigi                                                     Ishq
Ma’rifat eshigi                                                   Muhabbat
Haqiqat eshigi                                                   Ma’rifat
Tavhid                                                               Tavhid daraxti
Fano                                                                 Fanofilloh maqomi
Obit timsoli                                                       Zohid timsoli
Valiy                                                                 Viloyat
Manzil                                                               Lomakon
Ma’naviy bekat va bekatchalar                         Sir 
Faqir timsoli                                                     Muroqib 
Oshiq timsoli                                                     Ofoq timsoli
Olim timsoli                                                       Irfon
Qul timsoli                                                        Miskin timsoli
Darveshi orif timsoli                                        Orif faqir timsoli
G’arib timsoli                                                   G’urabo timsoli
Eran timsoli                                                      Orif eran timsoli
Nafs timsoli                                                      Gof’il timsoli
Tavba                                                               Orif qul ttimsoli
Maqom                                                              Martaba
Hol                                                                   Fayz
Nafsi ammora                                                  Nafsi lavvom
Nafsi Mulhamida                                             Nafsi Mutmaina
Nafsi roziya                                                     Nafsi Marziya
Nafsi Sofiya                                                    Oriflik rutba’si
Ishq shavqi                                                     Ma’rifat zavqi
Ilmi ladun                                                       Xizr alayhissalom timsoli



Savol va topshiriqlar:

1. Sharq xalqlari, jumladan, musulmon olami adabiyotida yetakchi o’rin egallagan ramziy tasvir an’anasi nimaga asoslanadi.?
2. Musulmon Sharqi adabiyotida ramziy-majoziy timsollar asosida ilk falsafiy asarlar yaratgan alloma kim va u haqda qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
3. Ibn Sino oriflik maqomi, holi va kamoli xususida qaysi bir asarida maxsus to’talgan?
4. “Orif oxirat zavqi va mukofoti uchun emas, “valilik ishoratlarini anglamoq uchun” Allohga yuz burgandir”, ushbu etirofli fikrlar muallifi kim?
5. Tasavvuf falsafasini kalom va tafsir ilmlari bilan ilk bor yaqinlashtirgan ijodkor kim va u haqda yana nimalarni bilasiz?
6. “Taboqot as-sufiya”, “Manozil us-soyirin” va “Munojot” kabi asarlar muallifi – Abdulla Ansoriy va uning tasavvuf adabiyotiga qo’shgan hissasi haqida qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
7. Farididdin Attor va Abdurahmon Jomiy kabi buyuk allomalarning tasavvuf adabiyoti takomiliga qo’shgan hissasi haqida so’zlab bering.
8. “Istiloh” kalimasining lug’aviy va istilohiy ma’nolarini izohlang.
9. G’arib, yetim, yesir, haqir, miskin va faqir kabi orazlar ishtirok etgan hikmatlardan birini irfoniy jihatdan izohlab bering, 
10. Obit, zohid, oshiq,chin oshiq, orif va orif oshiq kabi timsollarning badiiy ifodasi hamda ramziy yoki istilohiy ma’nolari haqida so’zlang.
11. ishq, ma’rifat, haqiqat, sir, fayz, zavq, shavq, kashf va muroqaba kabi istilohlar bagrida turgan irfoniy mohiyatlar haqida nimalarni bilasiz?
12. Nafs timsolining badiiy ifodasi va haqida fikrklaringizni bayon eting.
13. Nafs martabalari haqida  soz’lab bering.
14. Zikr va tavba istilohlari haqida qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
15. Ilmi ladun va ilmi vujud istilohlarining irfoniy ma’nolarini izohlab bering.
16. Tavhid va tavhid daraxti kabi istlohlarning irfoniy ma’nolari haqida qanday ma’lumotlarga ega boldingiz?
17. Faqr ma’rifati, maqomi va holi haqida tushunganlaringizni so’zlab bering.
18. “Atvori sa’ba (sab’)” istilohini izohlang.
19. Tariqatlarda “suhbat yoli” iborasida nimalarni angladingiz? 
20. Nafsning qaysi martabasida solikka oriflik rutbasi va murshidlik irshodi in’om etiladi?
21. Mutassavvif allomalar asarlarida tez-tez uchraydigan “Maydon”, “maydonga tushmoq” istilohlaridagi irfoniy mohiyatni izohlab bering.
22. “Tariqat gulzorida sayr qilish” va “haqiqat osmonida parvoz qilish” iboralarining ramziy ma’nolarini sharhlab bering.  
23. Navoiy “Tab’ ahli” deganda kimlarni nazarda tutgan edi?
24. Haydar Xorazmiy ijodida orifona g‘oya  va talqinlarning boshqa ijodkorlarga nisbatan farqli xususiyatlari xususida so’zlab bering.
24. Hayy ibn Yaqzon muallifga o’zini kim deb tanishtiradi va unga qanday maslahatlar beradi?
25. Adabiyotshunoslikda Qur’oni karimning o’zbek adabiyotida ta’siri masalasini  qaysi olima  maxsus o’rgangan edi?

Adabiyotlar

Matn va manbalar

1. Abdulxoliq G‘ijduvoniy. Maqomoti YUsuf Hamadoniy. Vasiyatnoma. (tarjimon va nashrga tayyorlovchilar: S.Rafiddinov, N.Hasan). – Toshkent: Movarounnahr, 2018. 
2. Abdurahmon Go‘zal. YAssaviy “Faqrnoma”si. Usmonli turkchadan tahrir va ayrim qisqartirishlar bilan o‘zbekchalashtiruvchi: Nodirxon Hasan. – Toshkent: navro‘z, 2014. 
3. Abduqodirov A. Tasavvuf istilohlarining qisqacha izohli lug‘ati. – Xo‘jand: Rahim Jalil nomidagi Davlat nashriyoti, 1997. 
4. Abdulkarim Qushayriy. Qushayriy risolasi. – Araliq: Dargoh yoyinlari, 1991.
5. Al – G’azolliy hujjat ul-islom Abu Homid G’azzoliy. “Risolat ut-tayr” (“Qushlar risolasi”). (Arab tilida) / Mjmuat ul-risola.    – Kurdiston. Hij. 1328. O’z FA ShI inv №13262.  
6. Amir Kamoliddin  Husayn Gozurgohiy. Majolis ul-ushshoq. (Tazkirai urafo). Ba ehtimomi G’ulommirzo Tabotaboyi Majd. Chopi duvvum.  – Tehron, 1998.
7. A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991.
8.Alisher Navoiy. MAT.  17-tom. – Toshkent: Fan,  2001.
9. Ali Akbar Dehxudo. Lug’atnoma. – Tehron, 1960. – B. 2763.
10. Attor Fariduddin Nishopuriy.  Mantiqut tayr. Forsiydan O’zbekiston xalq shori Jamol Kamol tarjimasi. – Toshkent: Fan, 2006.
11. Cebecioğlu E. Tasavvuf terimleri ve deyimleri sözlüğü. – Ankara: Rahber yayınları, 1997. 
12. Câmî, Abdurrahman. Nefahat’ül-üns min hazarat’il-kudüs. – İstanbul: Huzur yayınevı, 1981. 
13. Ibn Arabi. Marifet kitabi.  – Istanbul: Islam klasirleri dizisi, 2008. 
14. Islom tasavvufi manbalari. To‘plovchi H. Boltaboev. – T.: O‘qituvchi, 2005. 
15. Islom ensiklopediyasi. T.: SHarq, 2004. 
16. 1Ibn Sino. Tayr qissasi. / O’bek mumtoz adabiyoti namunalari. To’plovchilar: N.rahmonov, H.Boltaboyev. – Toshkent: Fan, 2003.
17. Ibn Sino Abu Ali. Salomon va Ibsol. – Toshkent: Adabiyot va san’at, 1980.
17. “Kalila va Dimna”. Nashrga tayyolovchi: S.G’aniyeva. – Toshkent: Istiqlol, 1994.
18. Korkmaz E. Ansıklopedık Alevilik Bektaşilik terimleri sözlüğü. – İstanbul, 1993.  
19. Kuşeyri A. Kuşeyri Risalesi. Hazırlayan: Süleyman Uludağ. – Aralik: Dergah yayinlar, 1991.
20.Koshifiy H.V. Futuvvatnomai sultoniy yoxud javonmardlik tariqati. – T.: Meros, 1994. 
21. Muhammad Mu’yin. Farhangi forsiy.  Jildi  2. Dol – qof. – Tehron: Muasasa’ intishorat Amiri Kabir. Hijr. 1382.
22. Mifi narovdov mira. Ensiklopediya. V2-x tomax. 2-tom. – Moskva: Nauka, 1988.
23. Rasululloh sallallohu alayhi vasallam. Tarjimon: SHayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. – T.: Sharq, 2011. 
24. Sayid Ja’far Sajjodiy. Farhangi Mustalahote urafon. – Tehron: CHopxonai Masduxviy, hijr. 1339.  
25. Sulaymon Boqirg‘oniy. Boqirg‘on kitobi. Nashrga tayyorlovchilar: 20.I.Haqqul, S.Rafiddin. –T.: YOzuvchi, 1991.
26. Tasavvuf  istilâhlari literatürü ve Seyyid Mustafa Râsim efendi’nin istilâhât-i insân-i kâmil’i. İstanbul: 2003.  
27. Uludağ S. Tasavvuf terimleri sözlügü. İstanbul: Marifet yayınları, 1995. 
28. Farhangi zaboni tojiki. Iborat az du jild. Jildi II. – M.: SE, 1969. 
29. Fitrat A. O‘zbek adabiyoti namunalari. 1-jild. –Samarqand–T.: O‘zdavnashr, 1928. 
30. Xolmo‘minov J. Jomiy va vahdat ul-vujud ta’limoti. – T.: O‘zbekiston Milliy ensiklopediyasi, 2008. 
31. Sebusteri. GULSEN – I RAZ. Ceviren: Prof. Abdulbaki GOLPINARLI. – Istanbul: Sark – Islam Klasikleri, 1989. 
32. Shayx Mahmud SHabustariy. Gulshani roz. – Tehron: Mo, 1952. 
33. Shayx Mahmud SHabustariy. Gulshani roz. – Toshkent: Tamaddun, 2013. 
34. Shayx Najmiddin Kubro. Tasavvufiy hayot. Tarjimon va nashrga tayyorlovchilar: I.Haqqul, A.Bektosh. – T.: Movarounnahr, 2004. 
35. Shayx Sayyid Abdulqodir Giyloniy. Sirrul-asror. Maktubot. Tarjimon, nashrga tayyorlovchi, so‘zboshi va lug‘at-izohlar muallifi: O.Jo‘raboev. T.: Movarounnahr, 2005. 
36. O’zbek xalq ertaklari. Tuzuvchilar: M.I.Afzalov, X.Rasulov. Ikkinchi jild. – Toshkent: O’zadabiynashr, 1963.

Ilmiy-nazariy adabiyotlar

37. Abul Muhsin Muhammad Boqir ibn Muhammad Ali. Bahouddin Balogardon. –T.: YOzuvchi, 1993.
38. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf va inson. – T.: Adolat, 2001.
39. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf ta’limotining ildizlari  // Muloqot, 1995, №1-2. –  32 b.
40. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf ta’limotining ildizlari / Muloqot, 1995, №1-2.
41. Bertels E.E. Izbrannыe trudы. Tom III.Sufizm i sufiyskaya literatura. – M.: Vostochnaya literatura, 1965. 
42. Jilvahoyi tasavvuf va irfon dar Eron va jahon. / Nigorishi Atoulloh Taddin. – Tehron: 1995. 
43. Ishoqov YO. Naqshbandiya ta’limoti va o‘zbek adabiyoti. – T.: A.Qodiriy nomidagi xalq merosi nashriyoti, 2002. 
44. Komilov N. Tasavvuf. – T.: Movarounnahr – O’zbekiston, 2009. 
45. Komilov N. Xizr chashmasi. – T.: Ma’naviyat, 2005. 
46. Komilov N. Tafakkur karvonlari. – Toshkent: SHarq, 2011. 
47. N. Komilov. Tasavvuf va badiiy ijod  // ”YOshlik”. 1997, №8.  
48. Gökbulut S. Mejdüddin Bağdadı ve tasavvufi görüşleri. – Ankara: İlahiyat, 2019.
49. Gökbulut S.Necmeddîn-i Kübrâ (hayatı, eserleri, görüşleri). – İstanbul:İnsan Yayınları, 2010. 
50. Mallaev N. O‘zbek adabiyoti tarixi. 1-kitob / Darslik. – T.: O‘qituvchi, 1976.
51. Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: Tamaddun, 2014.
52. Muhiddinov M. Komil inson – adabiyot ideali. – T.: Ma’naviyat, 2005.  
53. Nurmonov F. Xizr obrazining genezisi va o‘zbek folkloridagi talqini. Diss. – T.: 2006. 
54. Oybek. Adabiy-tanqidiy maqolalar. MAT.XIII tom. –T.: Fan, 1979. 
55. Olim S. Ishq, oshiq va ma’shuq. – T.: Fan, 1992. 
56. Rafiddinov S. Majoz va haqiqat (Atoyining poetik mahorati). –T.: Fan, 1995. 
57. Rahmon V. Mumtoz so‘z sehri. – T.: O‘zbekiston, 2015. 
58. Sayid Nasafiy. Sarchashmai tasavvuf dar eron. – Tehron: Asotir, hijr. 1383. 
59. Sayid Ziyouddin Sajjodiy. Muqaddimahoyi bar mabone irfon va tasavvuf. – Tehron: Muhr, hijr. 1372. 
60. Sayid Muashshirxon Kosoniy. Najmiddin Kubro ta’limotining ma’naviy zaminlari. // Shayx Najmiddin Kubro (Maqolalar).  – Toshkent, 1995. – B. 33.
61. Stepanyans M.T. Filosofskie aspektы sufizma. – M.: Nauka, 1989. 
62. Sufizm v kontekste musulmanskoy kulturы. – M.: Nauka. Glavnaya redaksiya vostochnoy literaturы, 1989. 
63. Sayfiddin Sayfulloh. Etti pir (dunyo murshidlari). – Toshkent: O’zbekiston, 2019. 
64. Türer O. Tasavvuf tarihi. – İstanbul: Seha, 1995. 
65. Tohir Rashid Xo‘ja. “Xizr obrazi va uning klassik she’riyatdagi talqini (XV asr birinchi yarmi she’riyati asosida)”. // O‘zbek tili va adabiyoti, 1991, №1. – 3-8 b.
66. Trimengem Dj.S. Sufiyskie ordenы v Islame. – M.: Nauka, 1989. 
67. Usmon Turar. Tasavvuf tarixi. Tarjimon: Nodirxon Hasan. – Toshkent: Istiqlol, 1999.
68. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. Islom tarixi. Birinchi kitob. Hilol. – T.: 2018.
69. SHayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. Tasavvuf haqida tasavvur. – T.: Movarounnahr, 2002.
70. Sharipov Sh. Lisonut ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari. – Toshkent: Fan, 1982.
71. Erkinov A. Alisher Navoiy “Xamsa” sining XV-XX asr manbalari. Fil fan dok… diss.. – Toshkent: 1998.
72. Eshonqulov H. Navoiyshunoslik. Lirik asarlarni sharhlash: G’azal sharhi.      – Toshkent: “FAN ZIYOSI”, 2023.
73. Eshonqulov H. Samovot – ishq mazhari. – Toshkent: Fan, 2008. 
74. Qobilov U. Ilohiyot va badiiyat.  – Toshkent: Nihol, 2008.
75. Hayrani Altintas. Ibn-i Sina dusuncesinda tasavvufi kavram olarak  arif va irfan. Uluslararasi Ibn Turk, Harezmi, Farabi, Beruni, ve Ibn Sina Sempozyumu bildirileri. (Ankara, 9-12 eylul 1985)   - Ankara: 1990.     
76. Hayitmetov A. SHarq adabiyotining ijodiy metodi tarixidan (X-XV asrlar). – T.: Fan, 1970. 
77. Hayitmetov A. Adabiy merosimiz ufqlari. – T.: O‘qituvchi, 1997.   
78. Hayitmetov A. Islomiy e’tiqod va buyuk ijod mahsuli // Imom al-Buxoriy. 2001, №1. – 41-43 b.
79. Haqqul I. Tasavvuf va she’riyat. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991.
80. Haqqul I. Irfon va idrok. –T.: Ma’naviyat, 1998. 
81. Haqqul I. Taqdir va tafakkur. – Toshkent: SHarq, 2007. 
82. Haqqul I. Tasavvuf saboqlari. – BuxDU, 2000. 
83. Haqqul I. Meros va mohiyat. – Toshkent: Ma’naviyat, 2008.
84. Haqqulov I. Navoiyga qaytish. 4-kitob. – Toshkent: Tafakkur, 2023. 
85. Homidiy Hamidjon. Tasavvuf allomalari. – T.: SHarq, 2004.        
86. Ceylan Ö. Tasavvufi şiir şerhleri. – İstanbul: Kitabevi, 2000. 
87. Kurbanmamadov A. Esteticheskaya doktrina sufizma. – Dushanbe: Donish, 1987. 
88. Mehmet Demirci. Tasavvuf va tariqatlar. Damla Yayinevi, 2004. 
89. Necmeddin-i Daye. Sufilerin seyri. – Istanbul: Ilk harf Yayinlari, 2013. 
90. Osman T. Tasavvuf Tarihi. – İstanbul: Seha, 1995. 
91. Seyidov M. Azerbaycan mifik tafakkürünün qaynaqları. – Bakı: Yazıcı, 1983. 
92. Hamadoniy, Xoja YUsuf. Hayot mezoni (Rutbat ul-hayot); Odobi tariqat; Koinot va inson haqida. –T.: Movarounnahr, 2018. 
  
	  



2-mavzu: “Lison ut-tayr” da ramziy obrazlarning badiiy tasviri va ma’rifiy talqinlari.

Reja:

          1. Hudhud timsolining badiiy xususiyatlari va ma’rifiy talqini.

          2. Simurg’ va boshqa qushlar timsollaridagi ramziyat va haqiqat.

Hudhud timsolining badiiy xususiyatlari va ma’rifiy talqini

	Ko’pgina irfoniy xarakterdagi badiiy asarlar qatori Alisher Navoiyning “Lison ut-tayr” dostoni ham tasavvufiy asosda qurilgan bo’lib, asardagi timsollar ham ramziy-ishoraviy obrazlardir. Shu sabab “Hudhud – pir  timsoli bo’lsa, o’ttiz qush solik muridlar timsolidir. Attor va Navoiy  tasvirlagan yetti vodiy esa solik ruhining yeti tovlanuvchi manzarasi – Ilohga vosil bo’lish bosqichlari, ma’rifat zinalarini bildirib keladi[footnoteRef:75], kabi mulohazalarni tasavvufshunos N. Komilov  tasavvuf ta’limotidan bahs etuvchi “Tasavvuf yoki komil inson axloqi” nomli kitobida ilgari surgan edi. Mazkur timsol haqida sho’ro davri navoiyshunosligida Mallayev N. Hayitmetov A. Zohidov V. va Sharipov Sh., kabi olimlar tomonidan qator fikrlar aytib o’tilgan. Ammo bu kabi fikr-munosabatlar o’z davri nuqtai nazaridan bildirilgan bo’lib,  unda ushbu timsolga “Navoiyga zamondosh shayxlarning allegorik obrazi, shoir ularni bu timsol orqali o’z dostonida tanqid qilgan”[footnoteRef:76], kabi noxolis qarashlar ham mavjuddir. Adabiyotshunos olim Sh.Sharipov esa, 1982 yilda nashr etilgan “Lisonut ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari” nomli risolasida  Navoiyning “Lison ut-tayr” dostoni genesis nuqtai nazaridan Ibn Sinoning “Tayr qissasi”ga borib taqalishini  ilk bor isbotlab bergan edi[footnoteRef:77].  [75: Komilov N. Tasavvuf yoki komil inson axloqi. – Toshkent: Yozuvchi, 1996. – Б. 162.]  [76: Mallayev N. O,zbek adabiyoti tarixi. – Toshkent: O’qituvchi, 1965. – Б. 572-573.]  [77: Sharipov Sh. Lisonut ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari. – Toshkent: Fan, 1982. – Б. 14.] 

	Mustaqillik davriga kelib barcha diniy-tasavvufiy asarlar qatori ushbu asarga ham xolis yondashishlar ko’zga tashlana boshladi. Natijada mazkur davr adabiyotshunosligida ham Alisher Navoiyning “Lison ut-tayr” dostonidagi Hudhud timsoliga nisbatan turli ko’rinishdagi mulohazalar o’rtaga tashlandi. Jumladan, tasavvufshunos olim U.Qobilov 2008 yilda nashr etilgan “Ilohiyot va badiiyat” nomli risolasida Hudhud obrazini payg’ambar yoki islom dini timsollarida talqin qilgan[footnoteRef:78].  [78: Qobilov U. Ilohiyot va badiiyat.  – Toshkent: Nihol, 2008. – Б. 63.] 

	  Alisher Navoiy – tasavvuf nazariyasi, tariqatlari (amaliyotlari) va irfoniy adabiyot  yuksak cho’qqiga ko’tarilgan mo’tabar bir davrning mutafakkiri bo’lsa, “Lison ut-tayr” buyuk mutassavif  Farididdin Attorning mashhur “Mantiq ut-tayr”  dostoniga javoban yozilgan va Navoiyning Yaratgan va yaralmish, odam va olam, fano va baqo, ma’rifat yo’lchiligi va oriflik maslagi kabi muhim masalalar e’tirofiga qaratilgan irfoniy asardir. Mazkur asarning assosiy bosh qahramoni – Hudhud timsoli bo’lib, Navoiy unda tassavvufiy qarashlarning qaymog’idan mufassal so’zlash va islomiy tariqatlar ta’limotlariga asoslangan estetik ideyalini mukammal ifodalash singari vasifalar belgilab qo’yilgandir. Shu sababdan bo’lsa kerak “Lison ut-tayr”da Hudhud majlisda qushlar joy talashib, kelishmovciliklarga borganida,  ushbu tarartibsizlikni sababi hamda uni bartaraf eta oluvchi yagona Podshoh haqida ogoh  qush sifatida kirib keladi. Attorda bo’lganidek Navoiy ham Hudhudni olqishlar bilan baland ruhda quyidagicha kutib oladi:

Hudhud ul nuri xiraddin bahramand,
Rohbarlig’ afsaridan sarbaland.

Zotida izzat Sharaf me’rojidin,
Boshida zeva hidoyat tojidin.

Jabroiloso ayon yuz roz ango,
Qurb arshi avjida parvoz ango.

Kirdi ul majma’ aro devonavor,
Sham’I maqsud vasfida parvonavor[footnoteRef:79]. [79: A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 34.] 

 		Shoir ushbu satrlarda boshqa salaflari qatori Hudhudni (Muhammad salallohu alayhi vassalamga Jabroyil sirdosh bo’lgani kabi) Sulaymon alayhi salomga xuddi shunday hamroz deya sharaflaydi hamda uning ulug’ligini Sulaymon Payg’ambar va Sabo mamlakati bilan bog’liq holda ifoda etadi. Xullas, Attor talqini kabi Navoiy talqinidagi Hudhud ham qushlarni Cemurg’ sari safarga chorlaydi va yo’lda uchragan mushkulotlarga dosh berolmay ortga qaytmoqchi bo’lganlarini uzrini tinglab, ularning turli savollariga javob berish barobarida qushlarni  qayta ruhlantirib yangitdan safarga boshlaydi. Quyidagi kabi satrlarda ushbu jarayyon ifodasi Hudhud tilidan bunday bayon qilinadi:

Kim – “Oning ahvolidin bilg’onni dey,
Ko’nglima asroridin kelg’onni dey.

Lek bu afsona birla butmas ish,
So’z bila el vasl ganjin topmamish.

Ish uluqdur, shoh uluq, dargoh uluq,
Yo’l qotiq, vodiy uzun, dilxoh uluq.

Buki, dersiz, shah so’zidin sur kalom, 
Gar oni ming yil desam bo’lmas tamom…”[footnoteRef:80]   [80:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 36.] 

	Iloh va uning dargohi ulug’ligi, biroq unga eltadigan yo’l masshaqqatdan iborat ekani va ushbu yo’ldagi vodiylar nihoyat uzunligi (sinovlari ko’pligi) dan ogohlantirgan Huhud qushlarni Talab, Ishq, Ma’rifat, Istig’no, Tavhid, Hayrat va Faqru fano vodiylari osha sayr qildirish barobarida ularni ruhan chiniqtirib, Simurg’ vasliga loyiq holga keltiradi. Har bir qush bilan alohida suhbat olib borish jarayonida Hudhud o’zi bilan Simurg’ni bog’lab turgan rishtalardan so’zlaydi va mana shu muqaddas rishtalarga Musharraf bo’lish uchun ham uning vasliga qarab intilishni bardavom saqlash kerakligini  qushlarga uqtiradi. Xulosa qilib aytganda, sho’ro adabiyotshunoslari targ’ib etganidek, Alisher navoiy also Hudhudni majoz yoki allegoriya yo’li bilan o’ziga zamondosh shayxlar misolida tanqid qilmagan. Aksicha, Hudhud timsolini talqin etishda o’z salaflarining an’anaviy yo’lidan borib, oziga xos ifodalar bilan ham izohlagan.  Endi, e’tiborimizni Alisher Navoiy talqinidagi Huhud obrazining an’anaviy va o’ziga xos jihatlariga qaratamiz.
	Dostonda Sulaymon (a.s.)ning hamsuhbati bo’lib, uning Sabo mamlakatiga yuborgan elchisi sifatida tasvirlangani – Hudhud obrazining Qur’oni karim oyatlariga keltirilgan ma’lumotlarga asoslangan an’anaviy xususiyatlaridan biri hisoblanadi. Dostondan keltirilgan ushbu satrlar mazkur mulohazaning dalili bo’la oladi:

Ham  sulaymon bazmida topqan qabul,
Ham rasul etkon seni andoq rasul

Istasa bilqis holidin xabar,
Sen bo’lib shahri Sabog’a rohbar.

O’yla payg’ambarg’a mahramliq qilib,
Har dame yuzlansa hamdamliq qilib[footnoteRef:81]. [81:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 35.] 

	“Lison ut-tayr”da donishmand kishi timsolida Hudhudning namoyon bo’lishi an’anaviy xususiyatlarning yana bir ko’rinishidir. Quyidagi kabi satrlarda bu hol yaqqol ko’zha tashlanadi:

Bo’yla g’aflatqa o’lum roje’durur,
Ahli hush ollinda bu vozehdurur.

Sen aromizda chu kelding rahshunos,
Borchamizdin budur emdi iltimos.

Kim borig’a muqtadoliq qilg’osen,
Bu safarda peshvoliq qilg’osen[footnoteRef:82]. [82:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 42.] 


 	Xuddi shu kabi tasvir hollari Farididdin Attor, Nosiriddin Burhoniddin o’g’li Rabg’uziy va Jaloliddin Rumiy asarlarida ham uchraydi. Biroq, Attor va Navoiy dostonlarida Hudhud markaziy qahramon hamda qushlarga yo’lboshchi tarzida tasvirlansa-da, Attor talqinida Hudhud qushlarga o’z-o’zicha rahnamo. Navoiyda esa Sulaymon (a.s.)ning elchisi va hamsuhbati bo’lganligi tufayli ham usbu martabaga loyiqdir. Bunda qushlarninng qur’a tashlashlari ham ramziyatga molikdir. Chunki, yuqorida keltirilgan satrladan anglashilib turganidek, “Lison ut-tayr”da Hudhuddan yo’lga rahnamolik qilishni qushlar taklif qiladilar. 
	 “Shayx San’on” hikoyatidan so’ng qushlarning ruhiyatida evrilish holi sodir bo’ladiki, endi ularning Hudhudga beradigan savollari yo’ldan qaytish uchun bahona topish maqsadidan qancha mashaqqatlar bo’lmasin ularni sabr va qat’iyat bilan yengish hamda Simurg’ sari dadil ildamlash kabi pok niyatga aylanadi. Olima – Zuhra Mamadaliyeva ta’kidlaganidek, “Savollar har ikki dostonda aynan bir xil, ya’ni ijtimoiy savollardan falsafiylikka qarab ko’tarilib boradi. …Aynan mana shu joyda Hudhudning komil yo’lboshchi ekanligi yaqqolroq namoyon bo’ladi”[footnoteRef:83].  Asarlarda Simurg’ni umuman ko’rinmasligi, Hudhud obrazining esa Simurg’ va solik qushlar orasida rishta vazifasini o’tab borishi hamda berilgan savollardagi har bir javobga fikrlarini dalillash maqsadida kamida bir hikoyatni keltirishi kabi an’anaviy ifodalar har ikki allomani irfon ilmining daholari ekanligidan darak beradi.   [83:  Z.Mamadaliyeva. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: Tamaddun, 2014. – Б. 52-53.] 

	Alisher Navoiy “Lison ut-tayr”da  Hudhud obrazini an’anaviy tarzda talqin etish barobarida uni o’ziga xos xususiyatlar va hayotiy ifodalar bilan yanada sayqallashtirdi. Ammo ushbu xususiy ifodalardagi har bir izoh va talqinlar ma’no jihatdan biri ikkinchisidan farqlanishi, yoki umuman bir-biriga zid bo’lishi ham mumkin. Shularni inobatga olgan navoiyshunos olim – A. Erkinov mazkur masalani germeneftik uslubda o’rganish taklifini bergan edi[footnoteRef:84].  Darhaqiqat, ushbu uslub, biz amglamoqchi bo’lgan badiiy haqiqatni yuzaga chiqishida monelik qiladigan har qanday fikriy chalkashliklarni (zo’riqishlarni) bartaraf eta oladi. Hudhud obrazining Navoiy talqinidagi oziga xos jihatlari quyidagilarda namoyon bo’ladi: [84:  Bu haqda qarang. Erkinov A. Alisher Navoiy “Xamsa”sining XV-XX asr manbalari. Fil fan dok… diss.. – Toshkent: 1998.     – Б. 15-40.] 

	Hudhud timsoli shaxsiyati “Lison ut-tayr” ifodasida – dono, zakiy va aslzoda (Sulaymon payg’ambarning elchisi va hamrozi) bo’lishi barobarida ancha kamtarin va kamsuqum. Shu sabab u erishgan yuksak martaba, manzil va ma’naviy hol bayoni boshqa qushlar tilidan berilagandir:

“K-ey daming jonbaxshu nutqing dilpisand,
Ikkisi jonu ko’ngilga sudmand.

Ham  sulaymon bazmida topqan qabul,
Ham rasul etkon seni andoq rasul.

Xizmatida qurb hosil aylagan,
Yo’lida qat’i manozil aylagan.

Amri birla oncha vodiy qat’ etib,
Kim base oliy manozilga yetib.

Istasa bilqis holidin xabar,
Sen bo’lib shahri Sabog’a rohbar.

O’yla payg’ambarg’a mahramliq qilib,
Har dame yuzlansa hamdamliq qilib…”[footnoteRef:85]. [85:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 35.] 

	Va yana “Lison ut-tayr” dostonidagi Hudhud barcha qushlarning injiqlik bilan bergan savollariga ham, o’zlarini takabburlik bilan maqtashlariga ham sobirlik bilan chidaydi va sipolik bilan javob qaytaradi. Diniy va dunyoviy ilmlar sohibi bo’lsa-da, uni behudaga ko’z-ko’z qilish maqsadida namoyon etmaydi. Berilgan savollardan also chetga chiqmay, yuksak tavoze’ bilan munosabat bildiradi. Shuning uchun ham asarda uning donishmandligi yorqin namoyon bo’ladi. Bu esa Hudhud timsolining Navoiy talqinida komil inson qiyofasida ham ifodalanganidan darak beradi. “Hudhudning javobi bulbulg’a” bobidan keltirilgan ushbu misralarda bu kabi tasvir hollari yanada yaqqol ko’zga tashlanadi:

Hudhud ul afsonani chun qildi go’sh,
Dedi: - “Ko’p qilma bu ishqingdin xuro’sh.

Ishq emastur, bu – havasdur sar-basar
Gar havasdur, muncha bas ey bexabar.

Sen kibi olamda nodon bo’lmag’ay,
Nafsqa ma’muri farmon bo’lmag’ay…”[footnoteRef:86]. [86:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 58.] 

  
 “Mantiqut tayr”dagi Hudhud obrazi esa, o’z somelariga qattiqqo’l, ancha mag’rur va rohbarlikka ishtiyoqi balandligi tufayli qushlarga o’zini o’zi ta’riflab, Sulaymon payg’ambar qoshida qadru qimmati nihoyatda balandligi va Haq asroridan ham boxabar ekanligini balandparvoz ohanglarda bayon etadi[footnoteRef:87].  [87:  Bu haqda Qarang. Attor Fariduddin Nishopuriy.  Mantiqut tayr. Forsiydan O’zbekiston xalq shori Jamol Kamol tarjimasi. – Toshkent: Fan, 2006.  – Б. 64-65.] 

	Hudhud timsolining Alisher Navoiy talqinidagi o’ziga xos jhatlaridan yana biri shundaki, uning solik qushlarga hatto yuksak irfoniy mushohadalar doirasidagi o’z mulohazalarini ham sodda hayotiy misollar va boqealar orqali aniq hamda ravon tushuntira olishi, va har bir qushning o’z ma’naviy darajasiga qarab so’zlashidadir. Misol tariqasida qushlardan birining:

O’rdak og’oz etti: “K-ey farxunda zot,
Suv bila bo’lmish manga qoyim hayot.

…mavjdin sajjodani solib su(v) da,
Ko’rguzub maqsud yuz ul ko’zguda.

Suvdadur maqsuduma chun yetmagim,
Bas xatodur o’zga yon azm etmagim” [footnoteRef:88],  [88:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 78-79.] 

tarzida uzr sorab, topgan bahonasiga:

“…Pok esang nedur sug’a cho’mmoq ishing,
Kecha-kunduz g’o’ta urmoq varzishing.

Ere sang, ollingdadur bahru fano,
Cho’mgilu qilg’il o’zungni oshno” [footnoteRef:89]. [89:  O’sha manba. 1991. – Б. 79.] 

	“Lison ut-tayr” dostonidagi Hudhud obrazi talqininig yana bir xususiy jihati – qushlarni ta’riflash vazifasi ham unga yukiatilgani bilan namoyon bo’ladi. Bu esa dostonning mantiqiy mohiyatini oshirish barobarida Hudhud timsolining asardagi badiiy-estetik quvvatini ham oshiradi. Dostonning XXII-XXXII boblaridagi quyidagi kabi satrlar ushbu talqin ifodasi bayoniga qaratilgandir:

Sayrog’il, ey To’tii shirin kalom,
Nutq tashrifi bila oliy maqom[footnoteRef:90]. [90:  Bu haqda qarang. O’sha manba. 1991. – Б. 44.] 

	“Mantiqut tayr” da esa asar syujeti to’g’ridan to’g’ri – qushlar ta’rifi va ularni Haq sari safarga da’vat etish voqealari bayoni bilan boshlanadi. Buni dostonning debochasidagi satrlarda kuzatish mumkin[footnoteRef:91].  [91:  Bu haqda Qarang. Attor Fariduddin Nishopuriy.  Mantiqut tayr. Forsiydan O’zbekiston xalq shori Jamol Kamol tarjimasi. – Toshkent: Fan, 2006.  – Б. 59-63.] 

	Alisher Navoiy talqinidagi Hudhud timsoli talqinining o’ziga xos xususiyatlaridan yana biri – uning Simurg’ haqidagi ta’rifni solik qushlar savol berganidan keyin bayon etishi va bu holatga muallifning o’zi ham alohida e’tibor berib – “XVII bob. Qushlar diqqat ila so’rg’ondin so’ngra Hudhud Simurg’dan nishonalar aytqoni” tarzida bob sarlavhasiga chiqarganidir[footnoteRef:92]. Attor talqinida esa Hudhud hech qanday so’roqsiz, o’zicha o’zi Simurg’ning zoti va sifoti ta’rifida uzundan uzoq so’ylaydi.  [92:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 36] 

	“Lison ut-tayr” dostonidagi Hudhud timsoli talqinining o’ziga xos yana bir jihati – Hudhud o’zi ergashtirgan qushlarni eng so’nggi manzilga qadar rohbar sifatida umidlantirib, qo’llab turishidir. Ushbu xos xususiyat mazkur timsolni Haqqa yetgan Murshidi komil ma’nosida kelayotganiga ham ishorat etadi. Chunki, asar voqeliklari bayonidan anglashib turganidek, aynan mana shu say’-harakat tufayli Hudhudga ergashgan qushlar asl maqsadga – Haq vasliga vosil bo’ladilar:

Garchi ba’zi qildi bedilliq ayon,
Hudhud irshodin qilib sharhu bayon.

Oni qo’ymay ya’su bedilliq aro,
Surdi oncha va’z birla mojaro.

Kim topib ul nuktalardin jon yana,
Bo’ldi mushkul ish anga oson yana.

Gar jaloliyatdin ul xayli zalil,
G’am yemasga surdi ko’p Hudhud dalil.

Ham alarda bore di mardonaliq,
Hodii komilda ham farzonaliq[footnoteRef:93]. [93:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 235-236.



] 

“Mantiqut tayr” da esa, boqealar bayoni yetti vodiyga kelganida, Hudhud timsolining hech bir vazivasi qolmaydi va qushlar ham endi vodiylarda rahnamosiz harakatda bo’ladilar. Albatta bu Faridididdin Attorning Alloh vasliga vosil bo’layozgan solik rahnamoga ortiqcha ehtiyoj sezmasligi haqidagi so’fiyona qarashga bo’lgan yuksak ehtiromidir.
	Ma’lumki, barcha tariqatlar, hattoki ibodatda jamoaviylikni yo’qlab chiqqan – naqshbandiylik ta’limotida ham Haq vasliga vosil bo’lish yo’li also jamoaviy emas, balki individual yo’l ekanligi aytilgan.  “Lison ut-tayr”da bu yo’lning jamoaviy tarzda qat’ etilganiga oid voqelar bayoni esa, polifonik tafakkurga asoslangan badiiy tasvir uslubi natijasidir. Polifonik tafakkur asoslangan badiiy tasvir uslubi haqida kopgina olimlar o’z ishlarida maxsus to’xtalgan bo’lib, bu haqda ustoz adabiyotshunos – I.Haqqul ham quyidagicha mulohazalar yuritgan edi: “Polifoniya – kop ohangli, ko’p ma’noli degani. Polifonik tasvir asar bag’riga bir necha ma’no va ohanglarni sig’dirishni zaruriyatga aylantiradi. Bunda fikr chaynalmaydi. She’r so’zbozlik va ma’no yalang’ochligidan xalos bo’ladi. Polifonik ifodalar she’rdagi ma’lum bir obraz yoki belgi ta’sirida ko’plab hayotiy hodisalar haqida fikrlashga yo’l ko’rsatadi. Polifonik uslubda tasvir va munosabat go’yo birinchi o’rinda turadi, tafakkur yalqovligi va fikrsizlikka qandaydir ayovsiz qarshilik seziladi. She’rxon aytilgan so’zdan aytilmagan so’zlarda haqiqat ko’pligini his etib, o’sha haqiqatlar mushohadasiga beriladi. O’zbek adabiyotida polifonik tafakkur Ahmad Yassaviydan boshlanib, Navoiy poeziyasida yuksak bosqichga kotarilgan”[footnoteRef:94].  [94:  I.Haqqul. Tasavvuf va she’riyat. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 47.] 

	Aytish kerakki, Alisher Navoiy talqinidagi oziga xos xususiyatlarning yana bir ko’rinishi – Hudhud obrazining yuksak bosqichdagi polifonik tafakkurga asoslangan badiiy uslubda ifodalangani bo’lib, bunda dostondagi qushlar – soliklar timsoli ekanligi barobarida o’zga bir ma’noga ma’lum bir kishining turli xulq-atvori va Hudhud esa o’z-o’zini tarbiyalab borayotgan lavvoma nafs yoki Robbisini tanishda ildamlayotgan ruh sohibi timsoliga ham ishorat qilayotgan bo’lishi mumkin. 
	Xullas, “Lison ut-tayr” genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlarini maxsus o’rgangan tayrshunos olim(ushbu e’tirof biznikidir) Sharafiddin Sharipov ta’kidlaganidek, “Hudhud obraziga Navoiyning falsafiy masalalarga oid qarshlarini ifoda etuvchi badiiy vosita sifatida qarash mumkin”[footnoteRef:95]. Darhaqiaqt, olim ta’kidlaganidek, shoir “Lison ut-tayr” dostonida o’zining manmanlik, xudbinlik, xilvatnishinlik va uzlatga chekinishlikka munosabat, amal-martaba, molu mulk va kuch-qudratga ruju qo’yishning zararli oqibatlari, zebu ziynatga o’chlik va shahvatparastlikdan nafratlanish, behunarlik va beg’ayratlikni qoralash, kabi qator ijtimoiy fikrlarini hamda ishq oldida shohu gado barobarligi, nafs va shaytonning solikka munosabati, etti vodiy ta’rifi, faqru fano va baqo yoxud inson kamolotiga oid falsafiy qarashlarini, vahdat ul-vujud ba tajalliy nazariyalariga oid yuksak irfoniy mulohazalarini Hudhud tilidan bayon etadi. Bu ifoda holi – Huhud obrazini asarning birinchi raqamli markaziy timsoli darajasiga olib chiqqan Navoiyona talqinning betakror xususiyatlaridan yana biri hisoblanadi.  [95:  Sharipov Sh. “Lison ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari. – Toshkent: Fan, 1982. – Б. 14.] 

Simurg’ va boshqa qushlar timsollaridagi ramziyat va haqiqat
	
	Ma’lumki, Sharq xalqlari adabiyotida polifonik tafakkurga asoslangan ifoda, ya’ni ma’lum bir badiiy timsolning bir qancha ma’nolarni anglatib kelish hodisasi bisyor ko’zga tashlanadi. Sharq islom olamida mashhur Simurg’ obrazi ham ana shunday timsollardan biridir. Chunonchi, “Simurg’ – Eron mifologiyasida sehrli, barcha narsaga qodir qush sifatida tasvirlangan, Axuramazdaga tenglashtiriladi. Evroosiyo mifologiyasida esa u burgutsimon tumshuqli, uzun va ulkan qanotli, bahaybat hamda patlari ham sehrli bir qush tarzida ifodalanadi. …XIII-IV asrlardagi asarlardagi tasviriy san’at namunalarida esa ko’pincha Simurg’ning ajdar va finks kabi maxluqlar bilan kechgan janggi tasvirlanadi”[footnoteRef:96], kabi ma’lumotlar “Jahon xalqlari miflari” enciklopediyasida keltirilgandir.    [96:  Mifi narovdov mira. Ensiklopediya. V2-x tomax. 2-tom. – Moskva: Nauka, 1988. – Б. 436.] 

	Zardushtiylik dinining muqaddas kitobi “Avesto” da tasvirlaqngan  “Varag’n” nomli qush Simurg’ timsolining ilk yozma shaklidir. Avestoda ushbu qush haqida quyidagicha ma’lumotlar keltiriladi: “Varag’n – qushlarning qushi, uning pati sehrli kuchga ega. Kimki ixlos bilan Varag’na patini olib, tanasi bo’ylab , u bilan siypasa, dushmanlarning sehr-jodusi, ilmu amallaridan qutuladi, kuch-qudratga to’ladi. Unga omad kulib boqadi, maydonda dovyurak bo’ladi, zo’ravon yo qotil uni o’ldirolmaydi. U o’z dushmanlarini mahv etadi”[footnoteRef:97]. [97:  Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: TAMADDUN, 2014. – Б. 58.] 

	“Lison ut-tayr” ning obrazlari va ramz hamda majoz olamini maxsus o’rgangan olima – Z. Mamadaliyevaning mulohazalarida keltirilishicha, ushbu jangovar, g’ayritabiiy qush Simurg’ obrazining mifologik timsol sifatida yaratilishiga asos bo’lgan.  Xuddi mana shu asos  tufayli Simurg’ qanotidagi patlarning nihoyatda qimmatbaholigi, shifobaxshligi va mo’’jizakorligi kabi xususiyatlari haqida ilk tasavvurlar paydo bo’la boshlagan[footnoteRef:98].   [98:  Mifi narovdov mira. Ensiklopediya. V2-x tomax. 2-tom. – Moskva: Nauka, 1988. – Б. 436.] 

	Zahmatkash olima – Z. Mamadaliyeva Simurg’ obrazining og’zaki va yozma adabiyotda farovonlik timsoli sifatida shakllanib, undagi ijobiy xususiyatlarning yanada ortib borishiga ta’sir qilgan  Avestodagi Saena qushini  ham o’z e’tiboridan soqit etmaydi Va o’z fikrlari dalili sifatida Avestodan Saena qushi ta’rifida bitilgan quyidagi kabi satrlarga tayanadi:

Namozimiz Bahromga – 
Ahura Yaratganga.
Ulkan Saena qushi
Yomg’irli bulutdayin,
Tog’ni qoplagan kabi
To’ldiradi Varaxran
(Imonlilarning uyini)
Molu-qo’yu qut bilan[footnoteRef:99]. [99: Bu haqda qarang. Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent:  – Б. 59.] 

	Ma’lumki, Simurg’ timsoli O’zbek xalq og’zaki ijodida ham ko’plab uchraydi.  Bunda Baxt va Davlat qushi hamda Bulbuligo’yo kabi variantlarda  kelib, turli ma’nolarni ifodalaydi. Masalan, Simurg’ “Kenja botir” ertagida podshohlarni o’ziga jalb etadigan bir pati yarim podsholikka teng noyob qush ma’nosida, “Guliqahqah” ertagida yaxshi kishilarning homiysi va himoyachisi tarzida va “Qora xolli ot” ertagida insonlarni o’ziga maftun etadigan sayroqi va go’zal qush timsolida tasvirlanadi. Va yana “Shohnoma” motivlari asosida yaratilgan “Simurg’” ertagida esa, Zol va Rustamga yordam beruvchi donishmand qush obrazida namoyon bo’ladi[footnoteRef:100].   [100: Bu haqda qarang. O’zbek xalq ertaklari. Tuzuvchilar: M.I.Afzalov, X.Rasulov. Ikkinchi jild. – Toshkent: O’zadabiynashr, 1963. – Б. 426.] 

	Hudhud timsoli nafaqat fors va turk adabiyotiga balki, hind ertaklarida ham ta’sir ko’rsata olgan mashhur obrazlardan biridir. “Kalila va Dimna”dagi hikoyatlardan birida Simurg’ning qushlar podshosi timsolida ifodalanishi, qushlar undan yordam so’rashganida yordam berolmagani kabi boqea-hodisotlar tasviri mazkur mulohazalarimizga dalil bo’ladi[footnoteRef:101].  [101: Bu haqda qarang. “Kalila va Dimna”. Nashrga tayyolovchi: S.G’aniyeva. – Toshkent: Istiqlol, 1994. – B. 85.] 

	Darhaqiqat, adabiyotshunos olimlar e’tirof etgalaridek, fors shoiri Abulqosim Firdavsiy badiiy adabiyotdagi Simurg’ timsolini ilk bor “Shohnoma” asarida ifodalagan. Firdavsiy talqinidagi Simurg’ noyob qush bo’lib, u qushlar podshosi, ulug’vor, ulkan, qo’rqmas, dono va najotkordir. Bu esa shoir o’z ijodida, ayniqsa, mazkur asarni yaratishda folklordagi ko’pgina an’anaviy ifoda usullarini umumlashtiganligidan darak beradi.
	Qomusiy olim Ibn Sino o’zining “Tayr qissasi” asarida qushlarni ilk bor ramziy ma’nolarda qo’llab, falsafiy-irfoniy adabiyot rivojiga ulkan hissa qo’shdi.  Mazkur qissada Simurg’ nomi umuman ko’rinmasada, “Parda ko’tarilib, podsho jamolini ko’rgach, hammamiz behush bo’lib qoldik. Haytovur, uning o’zi dardimizdan ogoh bo’lib, o’z lutfi bilan hushimisga keltirdi”[footnoteRef:102]  kabi boqeliklar bayonida uning ulug’vorligiyu qushlar podshosi ekanligi Simurg’ni yodga soladi. Xullas, “Tayr qissasi” da qushlar ramziy ma’noda tasvirlangan bolib, insonlar ruhlariga, Simurg’ esa Tangriga ishorat etadi. Ammo ushbu timsol mazkur asarda tom ma’noda irfoniy-tasavvufiy ma’no kashf qilmagan edi. [102: Bu haqda qarang. Ibn Sino. Tayr qissasi. / O’bek mumtoz adabiyoti namunalari. To’plovchilar: N.rahmonov, H.Boltaboyev. – Toshkent: Fan, 2003. – B. 118.] 

	XI-XII asrlar orasida hujjat ul-islom – Abu Homid Muhammad G’azzoliy tomonidan yaratilgan “Risolat ut-tayr” asar syujeti ham Ibn Sino qissasiga monandir: “Tabaiati va xillariga ko’ra turli-tuman bo’lgan qushlar yig’ilishib, o’zlariga bir podshoh saylashga qat’iy qaror qilishibdi. Ular G’arb tomondagiyarim orollarda yashaydigan Anqodan bo’lak qush bunga loyiq emas, degan fikrga keldilar. Shunday qilib, ularni shavq da’vatchisi talab himmatijamladi. Ular samimiy azmu qaror qilib, samimiyat soyasida soyalanib, fanoga moyil bo’ldilar. Ulardagi zavq-shavq kuchli istakka aylanadi va unga tomon yurib, uning makoniga borishni, uning xizmatida bo’lishni baxt-saodat deb biladilar”[footnoteRef:103]. Xullas, Abu Homid G’azzoliy ham  Anqoni Simurg’  singari qushlar podshosi hamda ramziy ma’noda esa, Allohning tasavvufiy timsoli siifatida ifodalaydi. [103: Bu haqda qarang. Al – G’azolliy hujjat ul-islom Abu Homid G’azzoliy. “Risolat ut-tayr” (“Qushlar risolasi”). (Arab tilida) / Mjmuat ul-risola.    – Kurdiston. Hij. 1328. O’z FA ShI inv №13262. – B. 536-537. ] 

	Mutassaviflarning tasavufiy istilohlariga bag’ishlangan “Mir’oti ushshoq”, “Farhangi mustalahoti urafo” kabi lug’atlarda ham Simurg’ obrazining bir necha xil talqinlari berilgan. Jumladan, “Farhangi mustalahoti urafo”da “Simurg’ insoni komil ast”[footnoteRef:104], ya’ni “Simur’ – komil insondir”, ko’rinishida ma’lumotlar berilgan bo’lsa, rus sharqshunos olimi – Y.E.Bertelsning “So’fiy va so’fiylik adabiyoti” asarida yozilishicha, “Mir’oti usshoq”da “Simurg’ deb – rabbul – olamin va musabbubul-asbob (sabablar sababchisi)ning huzurini aytarlar (Haztat – bo’sag’a, dargoh, hozir bo’lmoq)” kabi mulohazalar bor[footnoteRef:105]. Turk olimlari tomonidan tayyorlangan “Tasavvuf terminlari lugati” da ham Simurg’ timsoli – komil inson, o’ttiz qush, Hudhud boshchiligida yo’lga chiqqan qushlar yetti vodiydan o’tgaganidan so’ng yetishadigan podshoh va Alloh kabi ma’nolarda izohlanadi.   [104: Farhangi mustalahoti urafo. – Tehron: Hijr. 1329. – B. 243. ]  [105: Bu haqda qarang. Bertels Y.E. Sufizm i sufiyskaya literatura. Moskva: Nauka,1965. ] 

	Musulmon dunyosida o’z davridayoq “Ishroq shayxi” (“Nurni alqovchi olim”)  e’tirofi ila tanilgan Yahyo Suhravardiy (1153-1191) asarlarida Simurg’ obraziga ham falsafiy tomondan e’tibor qaratib, uni ramziy timsol darajasida qo’llagan. Jumladan, “Simurg’ning uyasi To’bo (Jannat daraxti) ning ostidadir. Har tongda u o’z uyasidan chiqib, qanotlarini yerga qaratib yoyadi, uning parvozi ta’sirida yerda o’simliklar o’sib chiqadi, daraxtlar gullab meva beradi. Simurg’da shunday xususiyat (xosiyat) borki, agar ro’baro’siga  oyna yoki shunga o’xshash narsa qo’ysalar, unga qaragan ko’z xira tortadi. Pirdan “Jahonda faqat o’sha bitta Simurg’ bormi?” so’radim. Pir dedi: “Bilmagan odam shunday deb o’ylaydi. Aslida har lahzada Tubo daraxtidan bir Simurg’ Yerga tushadi va oldingisi ko’zdan g’oyib bo’ladi”[footnoteRef:106] tarzidagi qator ma’lumotlar olimning “Qizil aql” nomli asarida keltirilgan. Ushbu ma’lumotlardan shunday xulosalar chiqarish mumkin: Yahyo Suhravardiy “ko’zgu”, “unga qaragan ko’z”, “aql xira tortishi”, “har lahzada paydo bo’ladigan yangi bir Simurg’” yoki “oldingisining ko’zdan g’oyib bo’lishi” singari soz va iboralarni ramziy ma’nolarda qo’llab, ular vositasida “biz ko’zimiz bilan ko’rib turgan olam”, “Allohni anglashga harakat qilgan aqlning xira tortishi – ojizlik qilishi”, “Yaratganning tajalliy nurlari bois yer yuzida sodir bo’ladigan to’xtovsiz rivojlanish va tarqqiyot” hamda “dengizdagi mavjlar singari avvalgilarning g’oyib bo’lishi” kabi tajalliy falsafasiga oid g’oyalarga ishorat etgan. Suhravardiyning “Simurg’ qiсhqirig’i” nomli asarida Simurg’ni – Har necha ming yilda insonlarni g’aflat uyqusidan uyg’otish maqsadida yuboriladigan Tangri hidoyati – payg’abbar sifatida talqin qiladi. Biroq, Ibn Sino, Abu Homid G’azzoliy va Yahyo Suhravardiylarning bu kabi har bir fikr-mulohazalar timsollar tili bilan ifodalangan asarlari falsafiy-tasavvufiy risolalar bolib, badiiy adabiyot namunalari emas edi. [106: Bu haqda qarang. Jilvahoyi tasavvuf va irfon dar Eron va jahon. / Nigorishi Atoulloh Taddin. – Tehron: 1995. – B. 92-93. ] 

	Simurg’ timsolini badiiy asarga ilk bor shoir va mutafakkir shayx Farididdin Attor (“Mantiq ut-tayr” dostoni orqali) qo’llab, uni bosh qahramon darajasiga olib chiqdi hamda ushbu obrazni “Qushlar podshosi”, “Ilohiy ideal – Yartuvchi”, “O’ttiz qush” kabi ma’nolarda talqin qildi.   “Mantiq ut-tayr” dostonidan keltirilgan quyidagi kabi satrlar usbu mulohazalarning yorqin dalilidir:


Shohi Simurg’dir, o’shal sultoni tog’,
Ul yaqindir bizga, biz andin yiroq.

Menga hamroh bo’lsangiz, sobit qadam,
Shohga yetgaysiz, o’shal dargohga ham.

Vasfini ayturg’a joni pok yo’q,
Aqlu hushga  qobili idrok yo’q.

Ham aql, ham jon sustu xiyradir,
San’atin ko’rmakka ko’zlar tiyradir.

Bir biyik bilgich kamolin bilmamish,
Bir biyik ko’rgich jamolin ko’rmamish.

Chehra ochdi bo’yla Simurg’i jahon,
Ko’rdilar Simurg’ni qushlar ul zamon.

Ko’rdilar Simurg’ni, go’yo tush edi,
Aslida Simurg’ u o’ttiz qush edi[footnoteRef:107].  [107: Bu haqda qarang. Attor Shayx Fariduddin. Mantiq ut-tayr. Forsiydan O’zbekiston xalq shoiri Jamol Kamol tarjimasi. – Toshkent: Fan, 2006. – B. 66; 67; 357. ] 

	Shuni alohida ta’kidlash joizki, Farididdin Attor asarining g’oyasi, ya’ni “vahdat ul vujud” falsafasi targ’ibi shu kabi baytlarda yaqqol namoyon bo’ladi:

Solsalar Simurg’ tarafga gar nigoh,
Unda o’ttiz qush edi beishtiboh[footnoteRef:108]. [108: Bu haqda qarang. O’sha manba. – B. 357. ] 

 	Attorning ushbu masala yuzasidan Simurg’ni ham gapirtira olgani esa, usbu mo’tabar tasavvufiy-falsafiy g’o’yalarga bo’lgan ishonchni yana ham mustahkamlaydi:

Barcha qushlarning aziz, a’losi biz,
Chun haqiqatning asl ma’nosi biz.

Mahv o’lib bizda, ko’rib yuz izzu noz, 
Topdingiz bizda bu yanglig’ o’zni boz[footnoteRef:109].  [109: Bu haqda qarang. O’sha manba. – B. 359-360. ] 

	Alisher Navoiyning “Lison ut-tayr” dostonida ham Simurg’ – ideal qahramon sifatida parda ortida tasvirlanadi. Navoiy Simurg’ tarifida Attorga nisbatan ko’proq fikr va mulohazalar ifodasini uyg’un tarzda amalga oshiradi. Sharqshunos olim Y.E. Bertels ushbu masala yuzasida to’xtalib, o’z mulohazasini bunday bayon etadi: “…Navoiy qushlarni o’zlarining sirli podshosi haqida qiziqishga ikki hissa ko’proq majbur qiladi” [footnoteRef:110]. Darhaqiqat, dostonda qushlarning Simurg’ haqida yana ham ko’proq ma’lumotlar istab, qilgan xitoblari bayoni ifodalangan quyidagi kabi satrlar professor Y.E.Bertelsning ushbu mulohazasini to’la tasdiqlaydi: [110: Bu haqda qarang. Bertels Y.E. Sufizm i sufiyskaya literatura. Moskva: Nauka,1965. – S. 22. ] 


Bizda chun mone’durur gumrohliq,
Bersang ul shah sirridin ogohliq.

Ham sifotidin rivoyat aylasang,
Zoti sori ham hidoyat aylasang.

Voqif etsang bizni shah asroridin,
Bahramand etsang bu sir izhoridin.

Kim ko’rubtur oniyu holotini,
Fe’lu asmou sifotu zotini.

Tavfu sayrining degil kayfiyatin,
Amru nahyining dag’i xosiyatin[footnoteRef:111].  [111:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 36; 40.] 

	Ma’lumki, jon qushi, ko’ngil qushi, maloyik qushlari, arvohi qudsiy qushlari, hidoyat qushlari, vasl qushi, xirad qushi va junun qushlari kabilar Navoiy lirikasida ramziy ma’noda qo’llangandir. Shoir “Jon qushi” timsolida lirik asarlarida oshiqlik maqomiga erishiib, tavallun holini o’zida kuzatayotgan oshiqqa ishorat etsa, “Lison ut-tayr” da uni orif maqomida yuksalib, tamkin holiga erishgan orif oshiqqa tamsil etadi. Chunki, har qanday vaziyatda, har doim Tengrini madh etish, ya’ni “Haq” zikrini bardavom saqlash faqat orifga xosdir:

Jon qushi chun mantiqi roz aylagay,
Tengri hamdi birla og’oz aylagay[footnoteRef:112]. [112:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 18.] 

	Olima – Zuhra Mamadaliyevaga ko’ra, “Lison ut-tayr” dostonidagi qush timsollarini ikkiga ajratib tahlil qilish[footnoteRef:113] maqsadga muvofiq sanaladi. Bularning birinchisi afsonaviy qushlar: Simurg’, Anqo, Humo va Qaqnus timsollari bo’lsa, ikkinchisi real qushlar: Huhud, Qumri, To’ti, Tovus, Bulbul, Qumri, Kaklik, Tazarf, Durroj, Kabutar, Shohboz (qirg’iy), shunqor, Kabki dari, Qarchig’ay, Burgut, Kuf, Humoy, O’rdak va Tovuq kabi obrazlardir. [113: Bu haqda qarang. Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent:  – Б. 86.] 

	Dostondagi afsonaviy qushlar haqida soz borganda, shunga alohida e’tibor qaratish muhimki Navoiy dostonda Anqo timsolini uch ma’noda qollagandir. Birincisi – Muhammad (s.a.v.) ning mursal payg’ambarligiga ishorat qilsa, ikkinchisi – qushlar podshosi Simurg’ga o’xshatadi. Uchinchisi esa ma’naviy ustozi shayx Farididdin Attorga qiyos qiladi. Navoiy bu kabi tasvirlarda esa, tazod va talmeh kabi badiiy san’atlardan ustalik bilan foydalangandir.
	“Lison ut-tayr” dagi real qushlar xususida gap borganida, avvalo, shuni alohida ta’kidlash kerakki, Navoiy lirik asarlarida Bulbul timsolini ishda faryod qiluvchi, ya’ni sukr – shovqinli yo’ldagi oshiqqa qiyoslaydi va tazod san’atini qo’llab, uni o’tda jimgina yonuvchi parvonaga – sahv yo’lidagi orifga qarshi qo’yadi. Mazkur dostonda esa, uni sal boshqacharoq – tashqi go’zallikka, o’tkinchi jiloga ko’ngil qo’ygan kishi sifatida ifodalaydi va uning ishqini nuqsonli deb, o’zini qattiq tanqid ostiga oladi:

Kim yasab sen o’zni oshiq zo’r ila,
Ko’rguzursen ishq aro ming sho’r ila.

Garchi bu ishqingda shaydoliq durur,
Lek oning poyoni rasvoliq durur[footnoteRef:114].  [114:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 59.] 

	Ma’lumki, To’ti mumtoz adabiyotda, jumladan, Navoiy lirikasida ham shirinso’zlik timsoli bo’lib keladi. “Lison ut-tayr” dostonida esa, Navoiy To’ti timsoli orqali zohiriy orzu-havaslarga o’ch, xudbin kimsalarni yoki ruhiyatning o’z-o’ziga bino qo’yish xususiyatini aks ettiradi:

El aro shuhrat fasohatdin tutub,
Nukta birla g’amlig’ elni ovutub.

Komronlar manzilim aylab qafas,
Har malolat yetsa aylab hamnafas.

Nozaninlar ilgidin olib xo’rish,
Qandu shakar birla topib parvarish

Ko’rmayin umrumda juz komu nishot,
Elga nutqimdin etib yuz inbisot.

To bilib o’zni qotig’liq ko’rmagan,
Ranj zahridin achig’liq ko’rmagan[footnoteRef:115]. [115:  O’sha manba. – Б. 53.] 

	Ta’kidlash joizki, mumtoz adabiyotda, jumladan Alisher Navoiy lirikasida ham ma’shuqaning go’zalligi va qadam tashlashlari ko’p hollarda Tovus timsolida tasvirlanadi. “Lison ut-tayr” da esa, ushbu obraz zebu ziynatlariga bino qo’ygan kishi yoki o’zining ilmiga, amaliga kibr aylash ramzi sifatida talqin etiladi. Su sabab uni Hudhud suratga bino qo’yganlikda ayblab, tanqid qiladi:

Odam o’lg’on zebu zohirdin demas,
Kimki ondin faxr etar – odam emas[footnoteRef:116].  [116:  O’sha manba. – Б. 56.] 

	Navoiy mumtoz adabiyotda sayroqi qush timsolida tasvirlangan Qumri obraziga ham yangi ma’no yuklab, o’z uyiga mehr qo’ygan, undan narini ko’rolmaydigan kishi yoki ruhiyatning dunyo “yaltir-yultir” lariga asir bo’lib, undan ajralishni tasavvur qilolmaydigan holati timsolida talqin qilinadi. Dostonda Hudhud uning xonanishinligini tanqid qilib, uni Haq yo’liga kirishga targ’ib etadi:

Bo’yla murdor o’lg’ucha g’aflat aro,
O’zni o’rab shu’lai furqat aro.

Er esang, maqsudi asl istabon,
Yo’lg’a kirsang yor vaslin istabon[footnoteRef:117].  [117:  O’sha manba. – Б. 125.] 

	“Lison ut-tayr” ga Navoiyning o’zi kiritgan qush timsollaridan biri Kabutar obrazi bo’lib, u uy-joyiga asir bo’lgan odam yoki vujudi – nafsi  xohishlariga asir bo’lgan notavon ruh sifatida talqin qilingan: 

Qushlar aylab holingdin hayrate
Yo’q seningdek bir yana beg’ayrate.

Kim sanga Tengri nasib aylab qanot,
Qilg’udek bir damda qat’I koinot.

Sen xaloyiqqa bo’lub farmonpazir,
Dona birla suv uchun zoru asir[footnoteRef:118]. [118:  O’sha manba. – Б. 63.] 

	“Naqshband va Navoiy” nomli risola muallifi navoiyshunos olim – Sultonmurod Olim ushbu qushlar timsollarini izohlab, Hudhudning qushlarga bergan javoblari haqida quyidagicha mulohazalar yuritadi: “Qumriga bergan javobda behunarlik qoralangan edi, endi beg’ayrat kishi tanqid qilinyapti”[footnoteRef:119].  [119: Olim S. Navoiy va Naqshband. – Toshkent: O’qituvchi, 1996.  – Б. 125.] 

	“Lison ut-tayr”da uzlatni makon etgan zohid yoki o’z ibodatlariga ruju’qo’ygan  kishi timsoli Kabki dari (kaklik) timsolida tasvirlanadi. Ushbu qush bilan kechgan savol-javobga e’tibor qaratib, “Hudhud (demak shoir ham) Kabki dariyning bemaqsadlikda, oliy niyat sari intilmaslikda ayblaydi, shunchaki uzlatga chekinib, nuqul zikr tushish bilan shug’ullanishni bema’nilik deb hisoblaydi”[footnoteRef:120], deydi navoiyshunos  Sultonmurod Olim ham. Quyida keltirilgan satrlar ushbu mulohazalar qay darajada haqiqatga yaqin ekanini izohlaydi: [120:  O’sha manba. – Б. 61.] 


Tog’ aro, dersenki, tuttum inzivo,
Inzivo ermas, erur nafsu havo.

Harzagardesen yugurmaklik ishing,
Po’ya tog’u qulla uzra tashvishing.

Sen kimu ma’ni kim, ey majhuli mast,
Jahl birla mastlif’din xudparast[footnoteRef:121].  [121:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 64-65.] 

	Mumtoz adabiyotda go’zallik timsoli bo’lgan Tazarf Navoiy talqinida tashqi chiroyga ruju’ qo’ygan yengiltak kishi yoxud inson ruhiyatining yengil-yelpiliklarga moyilligi ma’nolari ifodalanadi. Ushbu satrlar shundan dalolat beradi:

Senki xotunlar kibisen xudpisand,
Yetgusi zotingga erlikdin gazand.

Er kirur er soniga himmat bila
Er emas Faxr aylag’on ziynat bila.

Erga xulqu fe’l erur zebu jamol,
Yangg’i zarkash hullasidur eski shol[footnoteRef:122].  [122:  O’sha  manba. – Б. 67.] 

	Navoiyshunos Sultonmurod Olimga ko’ra: “Hudhud ov qushi bo’lmish qarchig’ayni g’urur yo’lida pastlikda, jaholat va g’aflat bosganlikda ayblab, aslida shohga ham, ovchiga ham qul ekanligini ta’kidlaydi”. 
	Turkiy xalqlar xalq og’zaki ijodi namunalarida ko’p uchraydigan Qarchig’ay timsoli “Lison ut-tayr” da podshohning nadimlariga ishorat etadi:

Shoh ayog’ingg’a solib bandi azim,
Yo’qki shah, har qaysi sayyodi laim[footnoteRef:123].  [123:  A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991. – Б. 69. ] 

	Taxt va mansabga ruju’ qo’ygan shaxslar yokimda ruhiyatdagi amalparastlik illatlarini Navoiy Shunqor timsolida tasvirlaydi. Quyidagi kabi satrlar mazkur mulohazalar haqiqatidan dalolatdir:

Buki shahliqqa tahavvurdur sanga,
Bas ajab botil tasavvurdur sanga.

Qavmi nodonkim, degaylar, seni shoh,
Butni yo o’tni degondekdur Iloh.

Zotinga shatranch shohidur adil,
Kim o’zidek o’trusidadur badil[footnoteRef:124].  [124:  O’sha  manba. – Б. 71.] 

	“Lison ut-tayr” da Navoiy yangitdan kiritilgan timsollardan biri Burgut obrazidir. Asarda nafsga, jimoniy kuch-qudratga haddan ziyod ruju’ qo’yib, toat-ibodatni esidan chiqargan kishi yoki asliyatini unutgan ruh timsoli ushbu obraz orqali ifodalanadi. Navoiy quyidagi kabi satrlarda Burgut timsolidagi bu kamchiliklarni qoralab, uni haqiqiy pahlavonlik va qahramonlik sari undaydi:

Muncha birla o’zni tavsif etkosen,
Zo’ru shavkat birla ta’rif etkosen.

Pahlavonu qahramon ul bo’ldi, ul – 
Kim kechib jonidan etkoy azmi yo’l[footnoteRef:125].  [125:  O’sha  manba. – Б. 73.] 

	Navoiy Kuf timsoli talqinida kundalik tirikchilikka ruju’ qo’ygan kishi yoki ruhiyatning shu xildagi xususiyatiga ishorat qiladi. Kufning bu kabi botil qarashlari Huhud tilidan umrning behuda o’tkazilishi deb tanqid qilinadi:

Filmasal bilfarz topsang ham bu ganj,
Qil xayol, ey notavon g’ussasanch.

Kim he bo’lgay bahrang ondin juz balo, 
Har dam o’zga  g’amga bo’lmoq mubtalo.

Ul balolar birla o’lmak xoru zor,
Gannj tutmoq dushman ilkida qaror[footnoteRef:126].  [126:  O’sha  manba. – Б. 75-76.] 

	Navoiy talqinidagi Humoy timsoli o’z nasli-nasabi shuhratiga bino qo’ygan, kibru havoga berilgan, burnidan narini ko’ra olmaydigan – maqtanchoq, xudpisand kishini tamsil etadi. Shu sabab shoir uni ham o’z o’rnida tanqid qiladi: 

Kim yetar soyangdin elga shohlig’,
Sanga bovar qildurub gumrohlig’.

Kim oni shoh aylamish soyang sening,
Kim erur bu muddao voyang sening.

Bilgil, ey botil xayol ichra asir,
Kim erur holingg’a loyiq bu nazir[footnoteRef:127]. [127:  O’sha  manba. – Б. 77.] 

	Navoiy “lison ut-tayr” da O’rdak obrazi orqali coxta karomatfurush avliyoga yoki o’z ilmu hunarlariga ortiqcha ishongan va mag’rurlikka berilgan ruhiyat sohibiga ishorat qiladi. Asarda bu kabi mag’rurlik va erishgan ilmu karomatlariga bino q’oyish hollari illat sanalib, qattiq tanqid ostiga olinadi:

Pok domanlig’ qilibmen fan dema,
O’zni suvda g’ayri tardoman, dema.

Ne janobatdur bu-yu beboklik,
Kim cho’mib tunu kun yetishmas poklik

Er esang, ollingdadur bahru fano,
Cho’mgilu qilg’il o’zungni oshno[footnoteRef:128]. [128:  O’sha  manba. – Б. 79.] 

	Navoiy talqinidagi Tovuq (Xo’roz) timsoli dostonda shahvoniy hirsga nihoyatda ruju’ qo’ygan, buzuqchilikka berilib ketgan kishini tamsil etadi. Shahvoniy hirsga berilmoq ham isonni yo’ldan adashtiruvchi holat ekanini uqtirgan Navoiy Tovuq timsolidagi ushbu illatni ham tanqid ostiga oladi:

Fisqu mufrit kecha-kunduz varzishing,
Bejihat g’avg’ou qichqirmoq ishing.

Yuz yamonlig’ birla shan’at aylabon,
Yaxshilarg’a o’zni nisbat aylabon.

Sustlug’lar birlakim qilding ayon,
Demag’il o’zin xuro’s, ey mokiyon[footnoteRef:129]. [129:  O’sha  manba. – Б. 81.] 

	Aytish joizki, Navoiyning tariqatdagi maslagi yoki naqshbandiylikka bo’lgan munosabati dostonning aynan mana shu joyida yaqqol ko’zga tashlanadi. Chunki, shu o’rinda keltirilgan javobda Hudhud jannatdagi Sidra daraxti uzra sokin ko’rinsalar-da, lekin qalban doim parvozdalar – Simurg’ bilan doim birgadirlar, deydi. Bu bilan shoir naqshbandiylikka ishora qilish barobarida mazkur tariqatning “Xilvat dar anjuman” g’oyasini targ’ib[footnoteRef:130]. qilmoqdadir: [130:  Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: – Б. 95.] 

Bor oningdek qushki ochmay bolu par,
Sidra shoxi ustida aylar maqar.

Keldi xilvatgohi oning anjumand,
Sayr etar, lekin yeri doim Vatan.

Ermas ul Simurg’din ayru dame,
Vaslidin ko’nglig’a o’zga olame[footnoteRef:131].  [131:  O’sha  manba. – Б. 81.] 

	Xullas, Alisher Navoiy nuqtai nazarida o’ttiz qush – tariqat yo’lidagi soliklar bo’lib, ular sidq ila riyozat chekish davomida tabiatlari soflanib, o’zlaridagi Simurg’ni – Allohning zuhurini kashf eta olganlar, yoki o’zlaridagi barcha illatlarni bartaraf etib, Haqiqiy O’zlikka erishganlardir. Aynan ushbu ifoda esa, Simurg’ timsoli ilk bor Navoiy talqinida komil inson ramzida tasvirlanganini anglatadi. 

Tayanch tushunchalar:

Hikoyat                                                              Orif oshiq timsoli
Hikmat                                                               Devoni hikmat
Faqr                                                                  Orif timsoli
Faqrnoma                                                          Ramziyat 
Shariat eshigi                                                     Istiloh
Tariqat eshigi                                                     Ishq
Ma’rifat eshigi                                                   Muhabbat
Haqiqat eshigi                                                   Ma’rifat
Tavhid                                                               Tavhid daraxti
Fano                                                                 Fanofilloh maqomi
Obit timsoli                                                       Zohid timsoli
Valiy                                                                 Viloyat
Manzil                                                               Lomakon
Ma’naviy bekat va bekatchalar                         Sir 
Faqir timsoli                                                     Muroqib 
Oshiq timsoli                                                     Ofoq timsoli
Olim timsoli                                                       Irfon
Qul timsoli                                                        Miskin timsoli
Darveshi orif timsoli                                        Orif faqir timsoli
G’arib timsoli                                                   G’urabo timsoli
Eran timsoli                                                      Orif eran timsoli
Nafs timsoli                                                      Gof’il timsoli
Tavba                                                               Orif qul ttimsoli
Maqom                                                              Martaba
Hol                                                                   Fayz
Nafsi ammora                                                  Nafsi lavvom
Nafsi Mulhamida                                             Nafsi Mutmaina
Nafsi roziya                                                     Nafsi Marziya
Nafsi Sofiya                                                    Oriflik rutba’si
Ishq shavqi                                                     Ma’rifat zavqi
Ilmi ladun                                                       Xizr alayhissalom timsoli

Savol va topshiriqlar:

1. Sharq xalqlari, jumladan, musulmon olami adabiyotida yetakchi o’rin egallagan ramziy tasvir an’anasi nimaga asoslanadi.?
2. Musulmon Sharqi adabiyotida ramziy-majoziy timsollar asosida ilk falsafiy asarlar yaratgan alloma kim va u haqda qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
3. Ibn Sino oriflik maqomi, holi va kamoli xususida qaysi bir asarida maxsus to’talgan?
4. “Orif oxirat zavqi va mukofoti uchun emas, “valilik ishoratlarini anglamoq uchun” Allohga yuz burgandir”, ushbu etirofli fikrlar muallifi kim?
5. Tasavvuf falsafasini kalom va tafsir ilmlari bilan ilk bor yaqinlashtirgan ijodkor kim va u haqda yana nimalarni bilasiz?
6. “Taboqot as-sufiya”, “Manozil us-soyirin” va “Munojot” kabi asarlar muallifi – Abdulla Ansoriy va uning tasavvuf adabiyotiga qo’shgan hissasi haqida qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
7. Farididdin Attor va Abdurahmon Jomiy kabi buyuk allomalarning tasavvuf adabiyoti takomiliga qo’shgan hissasi haqida so’zlab bering.
8. “Istiloh” kalimasining lug’aviy va istilohiy ma’nolarini izohlang.
9. G’arib, yetim, yesir, haqir, miskin va faqir kabi orazlar ishtirok etgan hikmatlardan birini irfoniy jihatdan izohlab bering, 
10. Obit, zohid, oshiq,chin oshiq, orif va orif oshiq kabi timsollarning badiiy ifodasi hamda ramziy yoki istilohiy ma’nolari haqida so’zlang.
11. ishq, ma’rifat, haqiqat, sir, fayz, zavq, shavq, kashf va muroqaba kabi istilohlar bagrida turgan irfoniy mohiyatlar haqida nimalarni bilasiz?
12. Nafs timsolining badiiy ifodasi va haqida fikrklaringizni bayon eting.
13. Nafs martabalari haqida  so’lab bering.
14.Zikr va tavba istilohlari haqida qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
15.Ilmi ladun va ilmi vujud istilohlarining irfoniy ma’nolarini izohlab bering.
16. Tavhid va tavhid daraxti kabi istlohlarning irfoniy ma’nolari haqida qanday ma’lumotlarga ega boldingiz?
17. Faqr ma’rifati, maqomi va holi haqida tushunganlaringizni so’zlab bering.
18. “Atvori sa’ba(sab’)” istilohini izohlang.
19. Tariqatlarda “suhbat yoli” iborasida nimalarni angladingiz? 
20. Nafsning qaysi martabasida solikka oriflik rutbasi va murshidlik irshodi in’om etiladi?
21. Mutassavvif allomalar asarlarida tez-tez uchraydigan “Maydon”, “maydonga tushmoq” istilohlaridagi irfoniy mohiyatni izohlab bering.
22. “Tariqat gulzorida sayr qilish” va “haqiqat osmonida parvoz qilish” iboralarining ramziy ma’nolarini sharhlab bering.  
23. Navoiy “Tab’ ahli” deganda kimlarni nazarda tutgan edi?
24. Haydar Xorazmiy ijodida orifona g‘oya  va talqinlarning boshqa ijodkorlarga nisbatan farqli xususiyatlari xususida so’zlab bering.


Adabiyotlar

Matn va manbalar

1. Abdulxoliq G‘ijduvoniy. Maqomoti YUsuf Hamadoniy. Vasiyatnoma. (tarjimon va nashrga tayyorlovchilar: S.Rafiddinov, N.Hasan). – Toshkent: Movarounnahr, 2018. 
2. Abdurahmon Go‘zal. YAssaviy “Faqrnoma”si. Usmonli turkchadan tahrir va ayrim qisqartirishlar bilan o‘zbekchalashtiruvchi: Nodirxon Hasan. – Toshkent: navro‘z, 2014. 
3. Abduqodirov A. Tasavvuf istilohlarining qisqacha izohli lug‘ati. – Xo‘jand: Rahim Jalil nomidagi Davlat nashriyoti, 1997. 
4. Abdulkarim Qushayriy. Qushayriy risolasi. – Araliq: Dargoh yoyinlari, 1991.
5. Al – G’azolliy hujjat ul-islom Abu Homid G’azzoliy. “Risolat ut-tayr” (“Qushlar risolasi”). (Arab tilida) / Mjmuat ul-risola.    – Kurdiston. Hij. 1328. O’z FA ShI inv №13262.  
6. Amir Kamoliddin  Husayn Gozurgohiy. Majolis ul-ushshoq. (Tazkirai urafo). Ba ehtimomi G’ulommirzo Tabotaboyi Majd. Chopi duvvum.  – Tehron, 1998.
7. A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991.
8.Alisher Navoiy. MAT.  17-tom. – Toshkent: Fan,  2001.
9. Ali Akbar Dehxudo. Lug’atnoma. – Tehron, 1960. – B. 2763.
10. Attor Fariduddin Nishopuriy.  Mantiqut tayr. Forsiydan O’zbekiston xalq shori Jamol Kamol tarjimasi. – Toshkent: Fan, 2006.
11. Cebecioğlu E. Tasavvuf terimleri ve deyimleri sözlüğü. – Ankara: Rahber yayınları, 1997. 
12. Câmî, Abdurrahman. Nefahat’ül-üns min hazarat’il-kudüs. – İstanbul: Huzur yayınevı, 1981. 
13. Ibn Arabi. Marifet kitabi.  – Istanbul: Islam klasirleri dizisi, 2008. 
14. Islom tasavvufi manbalari. To‘plovchi H. Boltaboev. – T.: O‘qituvchi, 2005. 
15. Islom ensiklopediyasi. T.: SHarq, 2004. 
16. 1Ibn Sino. Tayr qissasi. / O’bek mumtoz adabiyoti namunalari. To’plovchilar: N.rahmonov, H.Boltaboyev. – Toshkent: Fan, 2003.
17. “Kalila va Dimna”. Nashrga tayyolovchi: S.G’aniyeva. – Toshkent: Istiqlol, 1994.
18. Korkmaz E. Ansıklopedık Alevilik Bektaşilik terimleri sözlüğü. – İstanbul, 1993.  
19. Kuşeyri A. Kuşeyri Risalesi. Hazırlayan: Süleyman Uludağ. – Aralik: Dergah yayinlar, 1991.
20.Koshifiy H.V. Futuvvatnomai sultoniy yoxud javonmardlik tariqati. – T.: Meros, 1994. 
21. Muhammad Mu’yin. Farhangi forsiy.  Jildi  2. Dol – qof. – Tehron: Muasasa’ intishorat Amiri Kabir. Hijr. 1382.
22. Mifi narovdov mira. Ensiklopediya. V2-x tomax. 2-tom. – Moskva: Nauka, 1988.
23. Rasululloh sallallohu alayhi vasallam. Tarjimon: SHayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. – T.: Sharq, 2011. 
24. Sayid Ja’far Sajjodiy. Farhangi Mustalahote urafon. – Tehron: CHopxonai Masduxviy, hijr. 1339.  
25. Sulaymon Boqirg‘oniy. Boqirg‘on kitobi. Nashrga tayyorlovchilar: 20.I.Haqqul, S.Rafiddin. –T.: YOzuvchi, 1991.
26. Tasavvuf  istilâhlari literatürü ve Seyyid Mustafa Râsim efendi’nin istilâhât-i insân-i kâmil’i. İstanbul: 2003.  
27. Uludağ S. Tasavvuf terimleri sözlügü. İstanbul: Marifet yayınları, 1995. 
28. Farhangi zaboni tojiki. Iborat az du jild. Jildi II. – M.: SE, 1969. 
29. Fitrat A. O‘zbek adabiyoti namunalari. 1-jild. –Samarqand–T.: O‘zdavnashr, 1928. 
30. Xolmo‘minov J. Jomiy va vahdat ul-vujud ta’limoti. – T.: O‘zbekiston Milliy ensiklopediyasi, 2008. 
31. Sebusteri. GULSEN – I RAZ. Ceviren: Prof. Abdulbaki GOLPINARLI. – Istanbul: Sark – Islam Klasikleri, 1989. 
32. SHayx Mahmud SHabustariy. Gulshani roz. – Tehron: Mo, 1952. 
33. SHayx Mahmud SHabustariy. Gulshani roz. – Toshkent: Tamaddun, 2013. 
34. SHayx Najmiddin Kubro. Tasavvufiy hayot. Tarjimon va nashrga tayyorlovchilar: I.Haqqul, A.Bektosh. – T.: Movarounnahr, 2004. 
35. SHayx Sayyid Abdulqodir Giyloniy. Sirrul-asror. Maktubot. Tarjimon, nashrga tayyorlovchi, so‘zboshi va lug‘at-izohlar muallifi: O.Jo‘raboev. T.: Movarounnahr, 2005. 
36. O’zbek xalq ertaklari. Tuzuvchilar: M.I.Afzalov, X.Rasulov. Ikkinchi jild. – Toshkent: O’zadabiynashr, 1963.

Ilmiy-nazariy adabiyotlar

37. Abul Muhsin Muhammad Boqir ibn Muhammad Ali. Bahouddin Balogardon. –T.: YOzuvchi, 1993.
38. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf va inson. – T.: Adolat, 2001.
39. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf ta’limotining ildizlari  // Muloqot, 1995, №1-2. –  32 b.
40. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf ta’limotining ildizlari / Muloqot, 1995, №1-2.
41. Bertels E.E. Izbrannыe trudы. Tom III.Sufizm i sufiyskaya literatura. – M.: Vostochnaya literatura, 1965. 
42. Jilvahoyi tasavvuf va irfon dar Eron va jahon. / Nigorishi Atoulloh Taddin. – Tehron: 1995. 
43. Ishoqov YO. Naqshbandiya ta’limoti va o‘zbek adabiyoti. – T.: A.Qodiriy nomidagi xalq merosi nashriyoti, 2002. 
44. Komilov N. Tasavvuf. – T.: Movarounnahr – O’zbekiston, 2009. 
45. Komilov N. Xizr chashmasi. – T.: Ma’naviyat, 2005. 
46. Komilov N. Tafakkur karvonlari. – Toshkent: SHarq, 2011. 
47. N. Komilov. Tasavvuf va badiiy ijod  // ”YOshlik”. 1997, №8.  
48. Gökbulut S. Mejdüddin Bağdadı ve tasavvufi görüşleri. – Ankara: İlahiyat, 2019.
49. Gökbulut S.Necmeddîn-i Kübrâ (hayatı, eserleri, görüşleri). – İstanbul:İnsan Yayınları, 2010. 
50. Mallaev N. O‘zbek adabiyoti tarixi. 1-kitob / Darslik. – T.: O‘qituvchi, 1976.
51. Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: Tamaddun, 2014.
52. Muhiddinov M. Komil inson – adabiyot ideali. – T.: Ma’naviyat, 2005.  
53. Nurmonov F. Xizr obrazining genezisi va o‘zbek folkloridagi talqini. Diss. – T.: 2006. 
54. Oybek. Adabiy-tanqidiy maqolalar. MAT.XIII tom. –T.: Fan, 1979. 
55. Olim S. Ishq, oshiq va ma’shuq. – T.: Fan, 1992. 
56. Rafiddinov S. Majoz va haqiqat (Atoyining poetik mahorati). –T.: Fan, 1995. 
57. Rahmon V. Mumtoz so‘z sehri. – T.: O‘zbekiston, 2015. 
58. Sayid Nasafiy. Sarchashmai tasavvuf dar eron. – Tehron: Asotir, hijr. 1383. 
59. Sayid Ziyouddin Sajjodiy. Muqaddimahoyi bar mabone irfon va tasavvuf. – Tehron: Muhr, hijr. 1372. 
60. Sayid Muashshirxon Kosoniy. Najmiddin Kubro ta’limotining ma’naviy zaminlari. // Shayx Najmiddin Kubro (Maqolalar).  – Toshkent, 1995. – B. 33.
61. Stepanyans M.T. Filosofskie aspektы sufizma. – M.: Nauka, 1989. 
62. Sufizm v kontekste musulmanskoy kulturы. – M.: Nauka. Glavnaya redaksiya vostochnoy literaturы, 1989. 
63. Sayfiddin Sayfulloh. Etti pir (dunyo murshidlari). – Toshkent: O’zbekiston, 2019. 
64. Türer O. Tasavvuf tarihi. – İstanbul: Seha, 1995. 
65. Tohir Rashid Xo‘ja. “Xizr obrazi va uning klassik she’riyatdagi talqini (XV asr birinchi yarmi she’riyati asosida)”. // O‘zbek tili va adabiyoti, 1991, №1. – 3-8 b.
66. Trimengem Dj.S. Sufiyskie ordenы v Islame. – M.: Nauka, 1989. 
67. Usmon Turar. Tasavvuf tarixi. Tarjimon: Nodirxon Hasan. – Toshkent: Istiqlol, 1999.
68. SHayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. Islom tarixi. Birinchi kitob. Hilol. – T.: 2018.
69. SHayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. Tasavvuf haqida tasavvur. – T.: Movarounnahr, 2002.
70. Sharipov Sh. Lisonut ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari. – Toshkent: Fan, 1982.
71. Erkinov A. Alisher Navoiy “Xamsa” sining XV-XX asr manbalari. Fil fan dok… diss.. – Toshkent: 1998.
72. Eshonqulov H. Navoiyshunoslik. Lirik asarlarni sharhlash: G’azal sharhi.      – Toshkent: “FAN ZIYOSI”, 2023.
73. Eshonqulov H. Samovot – ishq mazhari. – Toshkent: Fan, 2008. 
74. Qobilov U. Ilohiyot va badiiyat.  – Toshkent: Nihol, 2008.
75. Hayrani Altintas. Ibn-i Sina dusuncesinda tasavvufi kavram olarak  arif va irfan. Uluslararasi Ibn Turk, Harezmi, Farabi, Beruni, ve Ibn Sina Sempozyumu bildirileri. (Ankara, 9-12 eylul 1985)   - Ankara: 1990.     
76. Hayitmetov A. SHarq adabiyotining ijodiy metodi tarixidan (X-XV asrlar). – T.: Fan, 1970. 
77. Hayitmetov A. Adabiy merosimiz ufqlari. – T.: O‘qituvchi, 1997.   
78. Hayitmetov A. Islomiy e’tiqod va buyuk ijod mahsuli // Imom al-Buxoriy. 2001, №1. – 41-43 b.
79. Haqqul I. Tasavvuf va she’riyat. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991.
80. Haqqul I. Irfon va idrok. –T.: Ma’naviyat, 1998. 
81. Haqqul I. Taqdir va tafakkur. – Toshkent: SHarq, 2007. 
82. Haqqul I. Tasavvuf saboqlari. – BuxDU, 2000. 
83. Haqqul I. Meros va mohiyat. – Toshkent: Ma’naviyat, 2008.
84. Haqqulov I. Navoiyga qaytish. 4-kitob. – Toshkent: Tafakkur, 2023. 
85. Homidiy Hamidjon. Tasavvuf allomalari. – T.: SHarq, 2004.        
86. Ceylan Ö. Tasavvufi şiir şerhleri. – İstanbul: Kitabevi, 2000. 
87. Kurbanmamadov A. Esteticheskaya doktrina sufizma. – Dushanbe: Donish, 1987. 
88. Mehmet Demirci. Tasavvuf va tariqatlar. Damla Yayinevi, 2004. 
89. Necmeddin-i Daye. Sufilerin seyri. – Istanbul: Ilk harf Yayinlari, 2013. 
90. Osman T. Tasavvuf Tarihi. – İstanbul: Seha, 1995. 
91. Seyidov M. Azerbaycan mifik tafakkürünün qaynaqları. – Bakı: Yazıcı, 1983.
3-mavzu. “Lison ut-tayr” – ma’rifat   yo‘lchiligi hamda oriflik maslagi e’tirof-e’zoziga bag’ishlangan irfoniy doston.  

Reja:

1. Dostonda hol va maqomlar talqini: “Shayx San’on” va “Shayx Abu Bakri Nishopuriy” hikoyatlari asosida.
2. Dostonda ma’naviy vodiylar tavsifi hamda ma’rifat maqomi va oriflik holining badiiy ifodasi: “Ko’rlar va fil” hikoyati asosida.
 
Dostonda hol va maqomlar talqini: “Shayx San’on” va “Shayx Abu Bakri Nishopuriy” hikoyatlari asosida
Sharq mumtoz adabiyotida o‘lmas asarlar yaratgan ulug‘ so‘z san’atkori Alisher Navoiy ayni zamonda ulkan mutassavif edi. Uning borliq va olam haqidagi tushunchalari, qarashlari boy tasavvufiy mazmun bilan uzviy bog‘liq bo‘lgan. Shuning uchun ham shoir ijodiyotida irfoniy g‘oyalar ustuvorligi hamda tasavvufiy istilohlarning izchil qo‘llanishi asarlariga ilohiy fayz va kuch bag‘ishlagandir. Ayniqsa, “Lison ut-tayr”da bu fikr o‘zining yorqin isbotini topgan. Unda shoir din va axloq, ishq  va komillik, fano va baqo  masalalaridan bahs yuritgan. Mutassaviflarga ko‘ra, borliqdagi barcha narsalar; quyosh, oy, er, osmon, suv, tuproq, olov, tog‘, tosh, o‘simlik va hayvonot olami, darrandayu parandalar barcha-barchasining har birida Xudoning fe’l va sifatlaridan biri mavjud. Mutlaq haqiqat – Alloh  shu tabiat bag‘rida, abadiy go‘zallik sifatida  o‘zini namoyon etaveradi. Bu kabi ilg‘or qarashlar o‘z-o‘zidan ma’no ahlini diniy haqiqatlarga keng qarashga ilhomlantiradi[footnoteRef:132]. [132: С. Ж. Сажжодий. Истилоҳоте урафо. – Теҳрон: ҳижр. 1339. – Б. 200; 205] 

Ana shunda diniy mahdudlik va ayirmaliklar ham barham topadi. Navoiyning ta’kidlashicha, asl mohiyat tomon yurgan kishining e’tiqodida sobitlik juda muhimidir:

Onda teng ko‘r gumrahu ogohni, 
Dayr kuyi birla Baytullohni.
Birdurur gar Ka’ba birla butkada,
Bo‘lsalar ma’mur yo otashzada.
Kufr ila dinga chu teng miqdordur,
                Munda ish solikka bas dushvordur[footnoteRef:133] [133: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 161-162] 

So‘fiylarning dunyoqarashlarida yuz bergan bunday ma’naviy ilgarilash holatlari o‘zga dinlarga mansub bo‘lgan  tushunchalarni anglatuvchi kufr, tarso, zunnor, but kabi  so‘zlarning tasavvufiy istilohlar qatoridan o‘rin olishiga bosh sabab bo‘lgan, desak  xato bo‘lmas. Shuni unutmaslik kerakki, so‘fiylarning nuqtai nazari va fikr-mulohazalarida ham farq, nomuvofiqlik, hatto ixtiloflar ham bo‘lgan. Oshiq oshiqning holini teran idrok aylashi qiyin bo‘lganidek, orif ham orifni oson anglayvermagan. Masalan, bir orif “Hech bir narsani ko‘rmaymanki, uning ortida Allohni ko‘rmasam”, desa, boshqa biri “Hech bir narsani ko‘rmaymanki, unda Allohni ko‘rmagan bo‘lsam”, degan. Yana boshqasi, “Hech bir narsani ko‘rmaganmanki, undan oldin Allohni ko‘rmagan bo‘lsam”, desa, navbatdagisi “Faqat Allohni ko‘raman”, degan. Shuningdek, “Yolg‘iz Alloh ko‘rinadi, U esa ko‘rinmaydigan Alloh erur”, deguvchilar ham bo‘lgan.  Bu so‘zlar “Lison ut-tayr”dagi “Fil hikoyati”da ifodalangan ko‘rlarning gaplarini eslatmaydimi? Albatta, eslatadi. Chunki ko‘ngil holi va mushohadasi ma’rifat sohiblarining hammasida ham bir xil bo‘lmaydi. Shu ma’noda dostondagi Shayx San’on qissasi chuqur tadqiq va talqinga loyiqdir. Shayx sevgan malak - tarso qiz. U nima qilib bo‘lsa hamki keksa oshig‘ini dinu imon yo‘lidan ozdirmoqchi:

Sho‘xi Tarso so‘z bu navi etti bayon, 
Kim sharoitdin biri bo‘ldi ayon.
Dedi mahvash kufr eli ashrofig‘a,
Barcha mohir sheva kufr afsofig‘a.
Kufrni iymong‘a taqdim ettilar,
                Anga ul millatni ta’lim ettilar[footnoteRef:134].    [134: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн.. – Тошкент:  Фан, 1965. – Б. 82 ] 

Qalbida tavhid tuyg‘ulari tug‘yon urgan  San’on uchun  barcha  dinlarning tub mohiyati shiddat-la yorishayotgandi. Shu sabab ham u o‘zga din peshvolarining mohirona bajarayotgan musulmonchilikka zid urinishlariga qarshilik ko‘rsatishga ham hafsala qilmasdi:
              Dedi Shayx: “ Ey sho‘x ne  qoldi degil, 
Har ne  matlub o‘lsa mendin istagil”.
Kufr eli xil’atlarin etkurdilar,
Shayxqa boshtin oyoq kiydurdilar.
Beliga mahkam tangib zunnorini,
Kofir aylab soliki atvorini.
Chektilar butxonag‘a xoru dajam,
Mast qildi sajda but ollida ham.
Ham bo‘lub jomi damo-dam birla mast, 
Ham qilib mastona o‘zni butparast[footnoteRef:135]. [135: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн.. – Тошкент:  Фан, 1965. – Б. 82 ] 

E’tibor bering:  yuzlab muridlari ortidan ergashib yurgan va qanchadan-qancha o‘lkalarda dong taratgan bir murshid hech ikkilanmay "kufr eli"ning kiyimini kiyib, beliga zunnor bog‘laydi. Bu ham kamlik qilgandek, butxonaga olib borilganda u mast bo‘lib butga topinadi! Buning nimasi ibrat? Bu savolga javob berishdan oldin aynan kufr, tarso, zunnor, but, butxona, butparast kabi kalimalarning istilohiy ma’no-mohiyati sharhlangan “Gulshani roz” dagi mana bu misralar bilan tanishish maqsadga muvofiqdir: 

Musulmon gar bidonistiki, but chist,
Bidonistiki, din dar butparastist?
Daron har bute jone ast pinhon,
Bazeri kufr iymone ast pinhon.
Chu kufru din but qoim bahasti,
Shavad tavhidi ayn butparasti.
Zi islom majoziy gashta bezor,
Kiro kufr haqiqiy shud badiydor.
But injo mazhari ishq astu vahdat,
Buvvad zunnor bastani aqdi xidmat[footnoteRef:136].   [136: Маҳмуд Шабустарий. Гулшани роз. – Теҳрон: 1952. – Б. 90-91] 

Mazmuni:  Ey musulmon, koshki sen butning nimaligini-yu, budparastlik maslagining qandoqligini anglasang edi! Shuni bilgilki, har bir butda yashirin jon bordir. Kufr esa qalbda sir  tutilgan iymon timsoli erur. Va yana anglaginki, agarda kufr va din  borliqdan butkul yo‘qolib qolsa, ulardagi asl mohiyatlar birlashib butparast qalbida namoyon bo‘lishi ham mumkin. Mudom esda tutginki, ba’zan din zohiran kufrga aylanib, kufr esa botinida yashirin turgan iymoniy asrorni oshkor etadi. Shuni yaxshilab uqib olginki, aslida but – ilohiy  ishqning mazhari, qalbning vahdatga intilishi bo‘lsa, zunnor bog‘lamoq – bu yo‘lda solikning sadoqat va yakdillik bilan murshid yoki piri komilga itoat etishidir.
Ushbu kitobda yana shunday fikrlar bor: 
Zi  tarsoyi g‘arazi tajrid didam, 
Xalosi az ribqa’i taqlid didam.
Butu tarsobacha nuri ast bohir,
                Ki az ro‘yi buton dorad mazohir[footnoteRef:137].    [137: Маҳмуд Шабустарий. Гулшани роз. – Теҳрон:  – Б.96; 100  ] 

Mazmuni: tarsolikda  tajrid xususiyatlarini ko‘rdim: mosivodan ayrilmoqni va yana soxtaliklardan, boshqalarga zohiran taqlid qilish kabi ma’nisiz amallardan tamoman xalos bo‘lmoqni ham. Tarsobacha – butlar yuzidan  yog‘ilgan ilohiy nurlardan xabar topib, bu ilohiy tajalli natijalarini (tajridni) o‘z qalbida kashf eta olgan zotdir.
Xullas, mutassaviflar nazdida va istilohida kufr – haqiqiy iymonni tamsil etsa, kofir – faqirlik maqomiga erishgan orifga ishoratdir. Tasavvuf tilida tarso – kasratni tark aylab, dunyo tashvishlaridan g‘olib  kelayozgan  solik bo‘lsa, tarsobacha – tajalliyot hamda tajrid sirlaridan boxabar murshid yoxud pir timsolidir. So‘fiyona maslakda but – matlab va maqsad, butparast – shu matlab va maqsadga intiluvchi  kishi bo‘lsa, zunnor bog‘lamoq – ilohiy  maqsad yo‘lida belni mahkam bog‘lashdir[footnoteRef:138].   [138:  Ушбу истилоҳларни изоҳлашда С. Ж. Сажжодийнинг “Истилоҳоте урафо”( Теҳрон. Ҳижр. 1339.) китобидан ҳам фойдаланилди.] 

Endi qissadan keltirilgan misralarning botiniy ma’nolari haqidagi fikrlarimizni bayon etsak: 
Istig‘no va tavhid vodiylariga xos hollarni yashagan  Shayx San’on faqr, sabr va tavakkul kabi maqomlarga yuksaldi hamda o‘zida tom ma’noda faqrlikni kashf  qiladi. Vahdat mayi uni yanada sarxush, yana ham mast etadi. Shunda u ma’shuqa quygan ilk shartlarni o‘z-o‘zidan bajarishga kirishadi:

Kufr dayri ichra ma’vo aylayin,
Azmi zunnorru chalipo aylayin.
Piru dayr ollida aylab o‘zni mast,
Kuydurub Mushaf bo‘loyin butparast.
Ishqi dayri ichra  aylab o‘zni xos, 
Jonni iymon nangidan aylay xolos.
Dayr aro asmo’i noqus aylayin,
But sujudinda zaminbo‘s aylayin.
Belga mahkam bog‘labon zunnorini,
                O‘zdin aylay shodimon kufforini[footnoteRef:139].   [139: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 67  ] 

Shabustariyning yuqorida keltirilgan misralari va ularning izohlaridan keyin Shayx San’onning ushbu gaplari g‘ayritabiy ko‘rinmaganidek, ularni qoralashga ham ehtiyoj sezilmaydi. Chunki Shayx ranj-u riyozat torta-torta fano vodiysiga etib kelgan va nafsi mosivodan tamomila poklangan edi. Fanolik zavq-shavqi uni domiga tortar, u esa dengizga qo‘shilib – singib ketgan tomchiday ishq daryosiga cho‘mishdan shodlanardi.
Mutassaviflar istilohida ishq Haqning zuhuriga asos bo‘ladigan dastlabki sifat[footnoteRef:140]. Oriflar butunlay ishqqa o‘zini bag‘ishlab ilohiy jalol va jamolga oshufta bo‘lganni “Oshiq” deb ataganlar[footnoteRef:141]. Ularning nazdida zohidlar – zohiran  o‘zini dunyodan yuz o‘girganini namoyon etuvchilar bo‘lsa, obidlar – ko‘p ibodat qiladigan, doimiy mashg‘uloti ibodat va toat bo‘lgan, qilgan ibodatlari tufayli najot topishiga ishonadiganlardir[footnoteRef:142]. Biroq, birgina zohidlik va obidlik rasm-rusmlarini ado etish – nafs balolaridan tamoman qutilish yoxud, nafsi pokka (nafsi mulhama, nafsi komilaga) erishib,  Haq diydoriga loyiq bo‘lish degani emas. Chunki o‘tmishda qilgan toat-ibodatlari hurmati va chekkan riyozatlari shuhratiga bino qo‘yib, movumanlik, shuhratparastlik va xudparastlik kabi nafsi ammoraning nayranglariga aldanib, imonsiz ketganlarning soni behad ko‘p bo‘lgan. Xullas,  oriflarga ko‘ra qalbda Haq ishqi tug‘yon urmasa, qalb chin oshiq bo‘lmasa, kishi bir dam ham “nafsi bad”dan xalos bo‘la olmaydi. [140: .Маҳмуд Шабустарий. Гулшани роз. – Теҳрон: 1952. – Б. 47]  [141: Ўша манба. – Теҳрон: 1952. – Б. 65 ]  [142: Ўша манба. – Теҳрон: 1952.  – Б. 127] 

Darvoqe’, “Lison ut-tayr” dostonidagi “Shayx San’on” hikoyatini  sinchiklab o‘qiy boshlar ekanmiz asar boshida Shayx San’onni  ham uzoq muddat toat-ibodatda bo‘lgan, bir necha o‘n yillar  mobaynida islom va imon uchun riyozat chekib, yuzlab muridlarni kamolga etkazib, musulmon olamida shuhrat qozongan zohid, obid-taqvodor pir – “Ka’baning shayxul-mashoyixi”  sifatida tasavvur etamiz:

Shayx San’on vosili dargoh edi,
Ko‘ngli g‘ayb asroridan ogoh edi.
Xalq irshodig‘a rosix erdi ul,
              Ka’bada shayxul-mashoyix erdi ul[footnoteRef:143].	 [143: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 67-68 ] 

Xo‘sh, shunday kamolotga erishgan, olim-u ulamo, shoh-u gado, katta-yu kichik barcha-barchaning hurmat va e’tiborini qozongan kishida yana qanday ehtiyoj yoxud  kamchilik bo‘lishi mumkin?, - degan savol tug‘ilishi tabiiy. Xuddi mana shu savolga to‘g‘ri javob topish – Shayx San’on boshiga tushgan kulfat va musibatlar sababining tub mohiyatini aniqlashga imkon yaratadi. Shu bilan birga  dostondagi yana boshqa avliyolar, oriflar va buyuk shaxslar haqida bitilgan hikoyatlarni ham nazardan chetlashtirmaslik kerak bo‘ladi. Asarning 137-bobidan joy olgan Shayx Abu Bakri Nishopuriy haqida bitilgan hikoyatni olaylik. Unda o‘qiymiz:

Shayx Abu Bakri Nishopuriyki, ul-
Mulki Ma’ni sori topib erdi yo‘l. 
Chiqti bir kun mulki Nishopurdin,
Sayr uchun ul xittai ma’murdin.
Shayxlig‘ oyini g‘oyatdin fuzun,
Xodimi muxlis nihoyatdin fuzun.
..Shayx chun nazzora qildi bu shukuh,
Keynida-ollida har yanglig‘ guruh. 
Bir xayole ko‘ngliga tushti mahol,
Kim oni mag‘lub qildi ul xayol.
Bu mahalda bir eshak aylab fig‘on,
Chiqti ondin bir biyik el nogahon.
Shayxqa  bu ramzdin vaqt o‘ldi xush,
              Vajdu raqs aylab yiqilib qildi g‘ash[footnoteRef:144] [144: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн.. – Тошкент:  Фан, 1965. – Б. 140-141] 

Xullas, shohidi bo‘lib turganimizdek, riyozatlar chekib, ma’no mulkini qo‘lga kiritmoq, barchaning e’tibori va hurmatini qozonmoq bilan ham ish bitmaydi. Bunga erishgan kishi doimiy muroqabadan to‘xtasa, u shu qozongan shuhrati soyasiga suyanib-sig‘inib  yashashga mahkum. Qisqasi nafsi ammora – movumanlik  va shuhratparastlik kabi illatlar bilan bundaylar qalbini ishg‘ol etishga mudom o‘ch bo‘ladi. Oriflarga ko‘ra bu kabi nafsoniy xurujlarga ters javob qaytarmay, ko‘nikib ketaveradigan kimsalar esa, (kim bo‘lishidan va qanchalik mashhur bo‘lishidan qat’iy nazar) nasli-nasabi va  toat-ibodatlarini ro‘kach qilib, Hazrati Odamni nazarga ilmay,  Haq amriga bo‘yinsunmagan Azozildan, ya’ni shaytondan hech farqi yo‘q. Shayx Abu Bakri Nishopuriy ham tezda o‘ziga qaytmaganida, yoki ilohiy ishoratni ilg‘amay raqs-u samo bilan muroqabaga (qalbini muhofaza etishga) kirishmaganida, nafs uni egarlab, o‘z markabiga (eshakiga) aylantirib, elkasiga minib olishi tayin edi. Mazkur fikrlarimizni hamsafarlari savoliga javob tariqida aytgan Shayxning ushbu so‘zlari ham tasdiqlaydi:

Chun nazar soldimki, xalq aylab hujum,
Tobe’yimdurlar, bu ishdin nafsi shum.
Ko‘nglima soldiki irshod ahlidin, 
Tolibi solikka imdod ahlidin.
Ne Junaydu Shibliyyu ne Boyazid,
Ne Ubaydu Nuriyyu ne Bu Said.
Qaysi bir topib edi erkin bu joh, 
Faqr oyinida bu xaylu sipoh!
Nafs chun ko‘ngluma soldi bo‘yla tob,
Bu mahalda ul eshak berdi javob.
Chun javobim topdim andoqkim kerak,
Boisi bul vajdim o‘ldi ul eshak.
Joy ul bo‘lg‘ayki, aylab vajdu hol,
Boshidin eldek chiqorg‘ay ul xayol.
..Yo‘qsa har mag‘rur, duni bulhavas,
               Bu biyik davlatqa topmas dastras” [footnoteRef:145] . [145:   А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент:  Фан, 1965. – Б. 141] 

	Shayx San’on taqdirida ham xuddi mana shu holat-sinov o‘zgacha ko‘rinishlarda yuz bera boshladi:

Necha tun bir tush anga ko‘rguzdilar,
Rishtai sabru qarorin uzdilar.
Uyg‘onib holiga istig‘for edi, 
Yumsa ko‘z ul tushga-o‘q takror edi.
Kim matofi erdi bir begona bum,
                     Aylasa ma’lum, ul bum erdi Rum[footnoteRef:146]. [146:   А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 68 ] 

         Darhaqiqat, San’on boshiga tushgan balo, uning bag‘rini o‘rtab borayotgan dard va qalbini hamda vujudini chulg‘ab olgan olov – shunchaki  tezda daf etib bo‘ladigan balo, bir davo bilan tuzaladigan dard yoxud, jahd bilan o‘chirsa bo‘ladigan olov emasdi. Axir bular  o‘z oti bilan – “ishq balosi”, “ishq dardi”, “ishq o‘ti-olovi”dir. Shu dard bilan mudom hamnafas bo‘lgan qalb sohiblari esa Haq vasliga loyiq oshiq oriflardir. Dardidan yiroqlik – ishqida  notavonlik hamda maqsadsiz harakat – aldovdir. Bu aldov qanchalik jaranglamasin, saratonda jilo bergan sarobdek bemanzildir. 
 “Alam”, “g‘am”, “o‘t”, “olov”, “balo”, “dard”, “malomat” bu kabi kalimalarni  ma’no ahli ba’zan “ishq” so‘zi beradigan mazmunga qiyoslasalar, ba’zida esa oshiqlar hayotidagi ziddiyatli o‘zgarishlar, tabiatida yuz bergan ters alomatlar sababchisi – asliyatga qarab intilishlarning boshlanishi, Haq yo‘lida qo‘yilgan ilk qadamlar deb bilganlar[footnoteRef:147]. Demak, ayni paytda San’on ruhiyatida ham  asliyat tomon ilk amaliy harakat, ildamlash jarayonlari – ilohiy  mo‘jiza kashf bo‘layotir. Bu jarayonning talabi har qanday boshqa maqsadlar istagidan qadrli, hukmi esa  qat’iydir. Shu sababli talab ahli qanchalik qiyin va mashaqqatli bo‘lmasin barcha musibatlarga dosh berib, bu amrni vojib etishga jahd etadilar: [147: С.Ж.Сажжодий. Истилоҳоте урафо. – Теҳрон: ҳижр.1339. – Б.103] 


Chun bu tush bo‘ldi mukarrar ganji roz-
Dedi: “Bo‘lmas bu balodin ehtiroz. 
Kimsaga ma’vo haramdur yo kunisht,
Ko‘rmay o‘lmas  ulcha bo‘lsa sarnavisht.
Chunki bo‘lsa bizga ul ma’vo nasib,
               Boshimizga harna kelsa, yo nasib” [footnoteRef:148]. [148: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент:  Фан, 1965. – Б. 68] 

“Ganji roz” (sir, sirlar xazinasi) – Shayx  San’on  nutqidagi  bu kalimada mutassaviflar – oriflar, darveshlar hamda oshiqlar qalbida kashf etiladigan va o‘zgalardan maxfiy saqlanishi shart bo‘lgan, kamolot sari boshlaydigan alomatlarni tushunganlar[footnoteRef:149]. Shuning uchun ham ruhiyat va qalb bilan bog‘liq bu kabi  ilohiy ishoratlarni boshqalardan yashirish, “Sir” tutishni – oshiq ahli Haq amriga  bo‘ysunmoq, yoki ishqida sodiq bo‘lmoq deb bilganlar: [149:  С.Ж.Сажжодий. Истилоҳоте урафо. – Теҳрон: ҳижр.1339. – Б. 205] 


Shayxning ko‘nglig‘a savdolar tushub,
Kim ani zoye’ qilurg‘a yovushub.
..Xoslar aylab savol ul holdin,
              Voqif o‘lmay ul g‘arib ahvoldin[footnoteRef:150]. [150: А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 69 ] 

Oshiq San’on ham qalbida, vujudi-jism-u jonida, ruhiyatida yuz ochayotgan hollarni, o‘zgalarni lol etayotgan hayrotomuz savdolarni Haq ishqidan ishorat bilib, imkoni boricha boshqalardan yashirishga – sir tutishga harakat qilada. Shu sababdan u muridlarining safar davomidagi barcha savollarini javobsiz qoldirishga majbur. Ammo, manzilga yaqinlashgan sari bu ishoratlar – qalbga  ilashgan dardga, ruh etagiga yopishgan baloga, jismu jonga tutashgan olovga o‘xshab borsa, o‘z alomatlarini zohirida namoyon eta boshlasa, bu sirni qachongacha hamsafarlardan yashirin tutish mumkin?

Shayxning ko‘nglig‘a savdolar tushub,
Kim ani zoye’ qilurg‘a yovushub.
..Xoslar aylab savol ul holdin,
              Voqif o‘lmay ul g‘arib ahvoldin.
To qadam qo‘ydilar ul kishvarg‘a tez,
Shayx ko‘nglida vale yuz rustaxez.
Har nafas bir buq’ani aylarda sayr,
Ma’ri o‘ldi nogahon bir turfa dayr.
Za’fi mustavli bo‘lub har dam anga,
Jilva aylab o‘zga bir olam anga.[footnoteRef:151]. [151:  А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 69-70.] 

	Shayx San’onni shu butkadada g‘aybat, vajd va sakr hollari mag‘lub etdi. Shu sababdan ham u o‘zidan kechib, moddiy olamdan yiroqlashgan. Uning qalbi tamoman o‘zini unutib,  menligini to‘la tark etishga intilib, butkul poklanib borgan. Endi u basiyrat ko‘zlarini ochib, borliqqa toza nurli nigoh bilan nazar tashlashga tayyor. Balki u tajalli olamiga kirib, ma’shuqai azalni izlayotgandir:

Nozir erdi har taraf oshuftavor, 
Bir taraf tushti ko‘zi beixtiyor.
Manzare, ondin osilg‘on bir tutuq,
Bir quyoshqa ul bo‘lub qavsi ufuq.
Eldin ul burqa’ chu bo‘ldi bartaraf, 
Ul quyosh anvori tushti har taraf.
Ne quyoshkim, yuz quyosh devonasi,
Husni sham’i davrida parvonasi[footnoteRef:152].  [152:  А.Навоий. Лисон ут-тайр. Илмий-танқидий матн. – Тошкент: Фан, 1965. – Б. 70] 

Alohida bir ishq dostoni sifatida “Lison ut-tayr” asaridan o‘rin olgan “Shayx San’on” ishqi, albatta, mazkur doston maqsadini belgilashda asos bo‘ladi. Navoiy bu ishq yo‘lini orifona mushohada, oshiqona zavq-shavq bilan yozganligiga shubha yo‘q. Aslida bu ishq dostoni oshiqlikdan oriflikka, undan faqr-u fanoga ko‘tarilish bosqichini yorqin ifodalaydi. Bu bir ulug‘ riyozat, ko‘ngil safari ekanini ko‘rsatadi. 
“Lison ut-tayr”da solikning holdan holga, maqomdan maqomga ko‘tarilishi ma’lum bir tizim asosida ochiq, ravshan ifodalangan. 
Muallif barcha qushlarga peshvo Hudhud tilidan sayri suluk “bekat”lari haqida  shunday xabar beradi:

Vodiyi avval — Talab vodiysidur, 
Boshlag‘on ul yon sharaf hodiysidur.
Ishq vodiysidur ondin so‘ngra bil, 
Ul o‘t ichra boru yo‘qni o‘rtagil,
Ishq chun qildi vujudingni adam, 
Ma’rifat vodiysig‘a urdung qadam.
So‘ngra Istig‘nog‘a vodiydur vase’ 
Pastdur junbida bu charxi rafe’.
Vodiyi Tavhid bil, ondin nari, 
Fard bo‘lmoq necha borsang ilgari.
Mundin o‘tsang vodiyi Hayratdurur, 
Vodiyi Hayratda ko‘p shiddatdurur.
Borchadin so‘ng vodiyi Faqru fano, 
O‘tmas ondin sayr ila solik yano[footnoteRef:153]. [153:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 283] 

Demak, Talab, Ishq vodiysidan so‘ng Ma’rifat vodiysi boshlanadi. 





Dostonda ma’naviy vodiylar tavsifi hamda ma’rifat maqomi va oriflik holining badiiy ifodasi: “Ko’rlar va fil” hikoyati asosida

Alisher Navoiy “Lison ut-tayr”da har bir vodiyning o‘ziga xos jihatlari, uni qat’ etishning usulu arkonlarini o’ta mohirlik bilan aniq tushuntirishga harakat qiladi. Shu sabab dostonda ma’naviy safar davomida solikda kechadigan o‘zgarishlardan bahs yuritilib, ruhiy hayotning turli-tuman manzarasi chiziladi. Darhaqiqat,  bu vodiylarni aqlu irfon ila bosib o‘tmasa, sir eshigi ochilmaydi. Shu bois mutasavvif Alisher Navoiy ma’naviy yo‘lchilikda shaytoni lain qo‘yadigan tuzoqlar, nafsning turli qo‘rqo‘v-u vasvasalari, nayranglariga birma-bir izoh beradi. Har bir vodiy vasfidan so‘ng o‘quvchi ongu shuurida vodiyning jonli tasviri muhrlanadi. 
Undan keyin keladigan hikoyatlar esa ba’zi xiralashib turgan xulosalarga yorug‘lik baxsh etadi. Jumladan,  dostonda Ma’rifat vodiysi shunday vasf qilinadi:

«Ma’rifat vodiysin ondin so‘ngra bil, 
Dashti bopoyonlig‘in nazzora qil.
Kimki bu vodiyg‘a bo‘ldi muttasif, 
Topti anda hollarni muxtalif.
Vodiedur yuz tuman ming onda yo‘l, 
Ul bu bir kelmay, oningdekkim bu ul.
Ixtilofi juzv ila kul mundadur, 
Kim taraqqiyu tanazzul mundadur[footnoteRef:154]. [154:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 224] 

Mutafakkir Navoiyning ushbu satrlari Shayxi Valitaroshning: “    Allohga eltguvchi yo‘llarning adadi maxluqotning nafaslari qadar behisob”, - e’tirofini yodga soladi.  Mazkur kalima arbobi tasavvufning eng mashhur so‘zlaridan bo‘lib, uning xilma-xil sharhlari mavjud. Demak, sayri sulukda har kimning o‘z yo‘li mavjud. Har bir jon jononiga o‘zicha etishadi. Chunki insonlarning ma’rifat nasibasi turlichadir. Pashsha va fil, Muso va Fir’avn, Mahdiy va Dajjol – bular  ham aslida yo‘lchilardir. Faqat yo‘lda kimdir Lotni rahbar etsa, kimdir Illalloh deydi. Mana shunda taraqqiy va tanazzul anglashiladi.  Lekin har kim o‘zicha haq. Bu haqlik da’vosi vodiy vasfidan so‘ng keltirilgan biz yuqorida tilga olgan “Ko‘rlar va fil” hikoyatidan chiqariladigan hikmat bilan yanada isbotlanadi. Fillarni ko‘rib, ular haqida ma’lumot hosil qilish maqsadida “ko‘r”lar Hindistonga jo‘natiladi. Filning qo‘llarini ushlagan “Sutun”, qornini ushlagan “Besutun”, qulog‘ini ushlagan “Elpig‘ich”, tishini ushlagan “ko‘r” esa “So‘ngak” deydi va hk. Xullas, ko‘rlar o‘z ma’rifatiga ko‘ra filni tasavvur etib, ta’rif-tavsif etadilar. Ammo hikoyat shunday yakunlanadi:

Bir-birining so‘ziga aylab xilof, 
Gar jadal qildilar erdilar maof.
Har biri o‘z bilganidin dedi so‘z, 
Solmog‘on erdi biri pil uzra ko‘z.
Lek jam’ o‘lg‘onda bu barcha sifat, 
Pilg‘a hosildur uldam ma’rifat.
Komili biynog‘a chun erdi yaqin, 
Betakalluf dedi bori so‘zni chin[footnoteRef:155]. [155:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 228] 

Muhaqqah, barcha ko‘rlarning ta’rifi jamlansa, fil haqida mukammal tasavvur hosil bo‘ladi. Insonning ilm-u irfoni ham shunday.  
  “Nasoyim”da bayon etilishicha, Shayx Abu Ishoq Ibrohim Shahriyor Goziruniy oriflar ma’naviy kamolining nechog‘li yuksak darajaga  etishi ularning ko‘ngul ko‘zlari Haq jamolini qanchalik ravshan ko‘ra olishiga bog‘liq bo‘lishidan xabardor etib: “Bu ish bir orifga musallamdurki, ko‘ngli pokligi kamolga etmish bo‘lg‘ay va ko‘zi Haq subhonu taolodan g‘ayrini ko‘rmakdin yopilmish bo‘lg‘ay” [footnoteRef:156],- deb aytgan ekan. Biroq, ta’kidlash joizki, Ollohni ko‘ngul ko‘zi ila ko‘rish va mushohada etish zavqi hamma orifda ham bir xil kechmagan. Navoiy ham “Lison ut-tayr”  dostonida buni ta’kidlab:  [156:  Алишер Навоий.МАТ.  17-том. – Тошкент: Фан,  2001. – Б. 154] 


Bo‘ldi o‘z irfoni har kimga sifat, 
Ko‘p tafovut qildi paydo ma’rifat.
Har kishi o‘z tavrida istab kamol, 
Qildi vodiy tay qilurg‘a ishtig‘ol[footnoteRef:157],–   [157:  Алишер Навоий. МАТ. 12-том. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 225] 

degan edi. Mazkur dostonning ma’rifat vodiysiga tegishli fil va ko‘rlar  hikoyatiga orifona nuqtai nazar bilan yondashganda,  Hindiston – Haq dargohini, ko‘zi ojizlar –  irfon sir-asroridan ogoh bo‘la boshlagan toliblarni tamsil etadi, deyishga to‘g‘ri keladi. Xo‘sh, Filbon kim?  Filbon ularning  imomi, piri, shayxi yoxud  ma’rifat sohibi – komil orifdir. Hikoyatda filbon tilidan  keltirilgan satrlar va “Ma’rifat tariqi adosida munojot” bobida bitilgan misralar ushbu fikrni quvvatlaydi:

...Har  bir ulcha voqif erdilar, 
Pil holidin nishone berdilar.
Bir-birining so‘ziga aylab xilof,  
Gar jadal qildilar erdilar maof.
Har biri o‘z bilganidin dedi so‘z, 
Solmog‘on erdi biri pil uzra ko‘z.
Lek jam’ o‘lg‘onda bu barcha sifat, 
Pilg‘a hosildur ul dam ma’rifat[footnoteRef:158]...  [158:  Алишер Навоий. МАТ. 12-том. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 227-228; 285.] 

Nafsni tazkiya etish alal oqibat tavhidga ishtiyoqmand etib, uni oliy maqsadga aylantiradi. Lekin ma’rifat ummonidan bahramand bo‘libgina Birlik maqomiga yuksalish mumkin. Demak, Yorga etmoq uni tanimoqdir. Mahbubni  tanigachgina oshiq bo‘lib, unga taslim  va tobelik boshlanadi. Shu bois tasavvufda oriflik maqomi hamisha alohida ahamiyat beriladigan masalalardan. Go‘yoki barcha martabalar uchun zanjir irfondir. Navoiy ham bu mavzuga diqqat qaratib shunday degan edi: 

Ey qilib insonni koni ma’rifat, 
Ko‘nglini aylab jahoni ma’rifat.
Ma’rifat har kimgakim qism aylabon, 
Dahr aro orif ango ism aylabon.
Kimni aylab ma’rifatqa muttasif, 
Aylabon ul xayl holin muxtalif,
Har kishi sayrin kamolicha qilib, 
Qurbin oning hasbi holicha qilib[footnoteRef:159]. [159:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 285] 

Mazkur parchadan oriflarning maqsad muddaosi haqida aniq xulosalarga, ularning holi to‘g‘risida jonli tasavvurlarga guvoh bo‘lamiz. Adabiyotshunoslar uchun Ko‘ngil hamisha asosiy, eng ko‘p murojaat qilinadigan mavjudlik sanaladi. Biroq ta’kidlash joizki, Ko‘ngil mohiyati, uning asl qiymati ma’rifatulloh bilan o‘lchanadi. Kimdaki Alloh ma’rifatidan nasiba yo‘q ekan, unda ko‘ngil yo‘qdir. Agar kimki Parvardigorning irfon ummonidan bir tomchi bilan ne’matlansa, unda dunyoparastlikdan orlanish, vujud hoyu havaslaridan yuksalish bo‘ladi. Hurriyat zavqini faqat mana shunday insonlargina tuya oladi. Shoh bir orifga marhamat qilmoqchi bo‘lganda, u shunday javob qaytaradi:

Iltimos ettiki: — «O‘ltur bir nafas,
To qilay hozir nekim qilsang havas».
Dedi solik: — «Tengrini to tonidim,
Mutlaq oning g‘ayridin ma’yus edim[footnoteRef:160]. [160:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 286] 

Ne kerak bo‘lg‘ay bu foniy dayr aro,
Kim gari qilg‘ay tilarga g‘ayr aro.
Gar keraklik bo‘lsa dog‘i Haq berur,
Bas senga bu ishdakim muhtoj erur[footnoteRef:161]. [161:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 246] 

Demak, oriflarda Yaratganga muhtojlikdan boshqa biror ehtiyoj qolmaydi. Navoiy ham mana shunday yuksak martabaga erishishni istab, Alloh taologa qayta-qayta munojot qilgan edi:

Ma’rifatda yorab ul yo‘lkim ango, 
Solikekim kirsa etkurgay sango.
Foniyi ovorani ul yo‘lg‘a sol, 
Qat’ qilg‘och yo‘l, nasib etkil visol.
Yoxud:
Yo rab, ul solikka bo‘lg‘ondek sifat, 
Ayla Foniyg‘a nasib ul ma’rifat.
Jahlu javru zulmidin g‘avrig‘a et, 
Ham o‘ziga, ham o‘zungga orif et[footnoteRef:162]. [162:  Навоий А. МАТ. 12-жилд. Лисон ут-тайр. – Тошкент: Фан, 1996. – Б. 286] 

Darhaqiqat, Alisher Navoiy o‘zi orzu etgan orif zotlardan edi. U insoniyatning hidoyatini o‘ylaydigan ma’naviy sultonlardan sanaladi. Asarlarida bu maslak, bu maqsad teran ifodalangandir. Xullas, Navoiyning mazkur dostonidagi kufr, kofir, but, sanam, butxona, butparast, dayr, piri dayr, tarso, tarsobacha, tarsozoda, soqiy, boda, may, mayxona, maykada, xarobot, piri xarobot kabi g’ayri islomiy kalimalardan iborat tasavvufiy istilohlar, gul, bulbul, sarv, sarvqomat, dilbar, dilrabo, dildor kabi arxaik obrazlar va qator ramziy-mashoziy timsollar irfoniy g’oyalarni yorqin ifodalash hamda islomiy tariqatlar maqsad-mohiyatini umuminsoniyatga bekamu ko’z singdirish vazifalarini o’tab boradi.

Tayanch tushunchalar:

Hikoyat                                                              Orif oshiq timsoli
Hikmat                                                               Devoni hikmat
Faqr                                                                  Orif timsoli
Faqrnoma                                                          Ramziyat 
Shariat eshigi                                                     Istiloh
Tariqat eshigi                                                     Ishq
Ma’rifat eshigi                                                   Muhabbat
Haqiqat eshigi                                                   Ma’rifat
Tavhid                                                               Tavhid daraxti
Fano                                                                 Fanofilloh maqomi
Obit timsoli                                                       Zohid timsoli
Valiy                                                                 Viloyat
Manzil                                                               Lomakon
Ma’naviy bekat va bekatchalar                         Sir 
Faqir timsoli                                                     Muroqib 
Oshiq timsoli                                                     Ofoq timsoli
Olim timsoli                                                       Irfon
Qul timsoli                                                        Miskin timsoli
Darveshi orif timsoli                                        Orif faqir timsoli
G’arib timsoli                                                   G’urabo timsoli
Eran timsoli                                                      Orif eran timsoli
Nafs timsoli                                                      Gof’il timsoli
Tavba                                                               Orif qul ttimsoli
Maqom                                                              Martaba
Hol                                                                   Fayz
Nafsi ammora                                                  Nafsi lavvom
Nafsi Mulhamida                                             Nafsi Mutmaina
Nafsi roziya                                                     Nafsi Marziya
Nafsi Sofiya                                                    Oriflik rutba’si
Ishq shavqi                                                     Ma’rifat zavqi
Ilmi ladun                                                       Xizr alayhissalom timsoli

Savol va topshiriqlar:

1. Sharq xalqlari, jumladan, musulmon olami adabiyotida yetakchi o’rin egallagan ramziy tasvir an’anasi nimaga asoslanadi.?
2. Musulmon Sharqi adabiyotida ramziy-majoziy timsollar asosida ilk falsafiy asarlar yaratgan alloma kim va u haqda qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
3. Ibn Sino oriflik maqomi, holi va kamoli xususida qaysi bir asarida maxsus to’talgan?
4. “Orif oxirat zavqi va mukofoti uchun emas, “valilik ishoratlarini anglamoq uchun” Allohga yuz burgandir”, ushbu etirofli fikrlar muallifi kim?
5. Tasavvuf falsafasini kalom va tafsir ilmlari bilan ilk bor yaqinlashtirgan ijodkor kim va u haqda yana nimalarni bilasiz?
6. “Taboqot as-sufiya”, “Manozil us-soyirin” va “Munojot” kabi asarlar muallifi – Abdulla Ansoriy va uning tasavvuf adabiyotiga qo’shgan hissasi haqida qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
7. Farididdin Attor va Abdurahmon Jomiy kabi buyuk allomalarning tasavvuf adabiyoti takomiliga qo’shgan hissasi haqida so’zlab bering.
8. “Istiloh” kalimasining lug’aviy va istilohiy ma’nolarini izohlang.
9. G’arib, yetim, yesir, haqir, miskin va faqir kabi orazlar ishtirok etgan hikmatlardan birini irfoniy jihatdan izohlab bering, 
10. Obit, zohid, oshiq,chin oshiq, orif va orif oshiq kabi timsollarning badiiy ifodasi hamda ramziy yoki istilohiy ma’nolari haqida so’zlang.
11. ishq, ma’rifat, haqiqat, sir, fayz, zavq, shavq, kashf va muroqaba kabi istilohlar bagrida turgan irfoniy mohiyatlar haqida nimalarni bilasiz?
12. Nafs timsolining badiiy ifodasi va haqida fikrklaringizni bayon eting.
13. Nafs martabalari haqida  so’lab bering.
14.Zikr va tavba istilohlari haqida qanday ma’lumotlarga ega bo’ldingiz?
15.Ilmi ladun va ilmi vujud istilohlarining irfoniy ma’nolarini izohlab bering.
16. Tavhid va tavhid daraxti kabi istlohlarning irfoniy ma’nolari haqida qanday ma’lumotlarga ega boldingiz?
17. Faqr ma’rifati, maqomi va holi haqida tushunganlaringizni so’zlab bering.
18. “Atvori sa’ba(sab’)” istilohini izohlang.
19. Tariqatlarda “suhbat yoli” iborasida nimalarni angladingiz? 
20. Nafsning qaysi martabasida solikka oriflik rutbasi va murshidlik irshodi in’om etiladi?
21. Mutassavvif allomalar asarlarida tez-tez uchraydigan “Maydon”, “maydonga tushmoq” istilohlaridagi irfoniy mohiyatni izohlab bering.
22. “Tariqat gulzorida sayr qilish” va “haqiqat osmonida parvoz qilish” iboralarining ramziy ma’nolarini sharhlab bering.  
23. Navoiy “Tab’ ahli” deganda kimlarni nazarda tutgan edi?
24. Haydar Xorazmiy ijodida orifona g‘oya  va talqinlarning boshqa ijodkorlarga nisbatan farqli xususiyatlari xususida so’zlab bering.

Adabiyotlar

Matn va manbalar

1. Abdulxoliq G‘ijduvoniy. Maqomoti YUsuf Hamadoniy. Vasiyatnoma. (tarjimon va nashrga tayyorlovchilar: S.Rafiddinov, N.Hasan). – Toshkent: Movarounnahr, 2018. 
2. Abdurahmon Go‘zal. YAssaviy “Faqrnoma”si. Usmonli turkchadan tahrir va ayrim qisqartirishlar bilan o‘zbekchalashtiruvchi: Nodirxon Hasan. – Toshkent: navro‘z, 2014. 
3. Abduqodirov A. Tasavvuf istilohlarining qisqacha izohli lug‘ati. – Xo‘jand: Rahim Jalil nomidagi Davlat nashriyoti, 1997. 
4. Abdulkarim Qushayriy. Qushayriy risolasi. – Araliq: Dargoh yoyinlari, 1991.
5. Al – G’azolliy hujjat ul-islom Abu Homid G’azzoliy. “Risolat ut-tayr” (“Qushlar risolasi”). (Arab tilida) / Mjmuat ul-risola.    – Kurdiston. Hij. 1328. O’z FA ShI inv №13262.  
6. Amir Kamoliddin  Husayn Gozurgohiy. Majolis ul-ushshoq. (Tazkirai urafo). Ba ehtimomi G’ulommirzo Tabotaboyi Majd. Chopi duvvum.  – Tehron, 1998.
7. A.Navoiy. Lison ut-tayr. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991.
8.Alisher Navoiy. MAT.  17-tom. – Toshkent: Fan,  2001.
9. Ali Akbar Dehxudo. Lug’atnoma. – Tehron, 1960. – B. 2763.
10. Attor Fariduddin Nishopuriy.  Mantiqut tayr. Forsiydan O’zbekiston xalq shori Jamol Kamol tarjimasi. – Toshkent: Fan, 2006.
11. Cebecioğlu E. Tasavvuf terimleri ve deyimleri sözlüğü. – Ankara: Rahber yayınları, 1997. 
12. Câmî, Abdurrahman. Nefahat’ül-üns min hazarat’il-kudüs. – İstanbul: Huzur yayınevı, 1981. 
13. Ibn Arabi. Marifet kitabi.  – Istanbul: Islam klasirleri dizisi, 2008. 
14. Islom tasavvufi manbalari. To‘plovchi H. Boltaboev. – T.: O‘qituvchi, 2005. 
15. Islom ensiklopediyasi. T.: SHarq, 2004. 
16. 1Ibn Sino. Tayr qissasi. / O’bek mumtoz adabiyoti namunalari. To’plovchilar: N.rahmonov, H.Boltaboyev. – Toshkent: Fan, 2003.
17. “Kalila va Dimna”. Nashrga tayyolovchi: S.G’aniyeva. – Toshkent: Istiqlol, 1994.
18. Korkmaz E. Ansıklopedık Alevilik Bektaşilik terimleri sözlüğü. – İstanbul, 1993.  
19. Kuşeyri A. Kuşeyri Risalesi. Hazırlayan: Süleyman Uludağ. – Aralik: Dergah yayinlar, 1991.
20.Koshifiy H.V. Futuvvatnomai sultoniy yoxud javonmardlik tariqati. – T.: Meros, 1994. 
21. Muhammad Mu’yin. Farhangi forsiy.  Jildi  2. Dol – qof. – Tehron: Muasasa’ intishorat Amiri Kabir. Hijr. 1382.
22. Mifi narovdov mira. Ensiklopediya. V2-x tomax. 2-tom. – Moskva: Nauka, 1988.
23. Rasululloh sallallohu alayhi vasallam. Tarjimon: SHayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. – T.: Sharq, 2011. 
24. Sayid Ja’far Sajjodiy. Farhangi Mustalahote urafon. – Tehron: CHopxonai Masduxviy, hijr. 1339.  
25. Sulaymon Boqirg‘oniy. Boqirg‘on kitobi. Nashrga tayyorlovchilar: 20.I.Haqqul, S.Rafiddin. –T.: YOzuvchi, 1991.
26. Tasavvuf  istilâhlari literatürü ve Seyyid Mustafa Râsim efendi’nin istilâhât-i insân-i kâmil’i. İstanbul: 2003.  
27. Uludağ S. Tasavvuf terimleri sözlügü. İstanbul: Marifet yayınları, 1995. 
28. Farhangi zaboni tojiki. Iborat az du jild. Jildi II. – M.: SE, 1969. 
29. Fitrat A. O‘zbek adabiyoti namunalari. 1-jild. –Samarqand–T.: O‘zdavnashr, 1928. 
30. Xolmo‘minov J. Jomiy va vahdat ul-vujud ta’limoti. – T.: O‘zbekiston Milliy ensiklopediyasi, 2008. 
31. Sebusteri. GULSEN – I RAZ. Ceviren: Prof. Abdulbaki GOLPINARLI. – Istanbul: Sark – Islam Klasikleri, 1989. 
32. Shayx Mahmud SHabustariy. Gulshani roz. – Tehron: Mo, 1952. 
33. Shayx Mahmud SHabustariy. Gulshani roz. – Toshkent: Tamaddun, 2013. 
34. Shayx Najmiddin Kubro. Tasavvufiy hayot. Tarjimon va nashrga tayyorlovchilar: I.Haqqul, A.Bektosh. – T.: Movarounnahr, 2004. 
35. Shayx Sayyid Abdulqodir Giyloniy. Sirrul-asror. Maktubot. Tarjimon, nashrga tayyorlovchi, so‘zboshi va lug‘at-izohlar muallifi: O.Jo‘raboev. T.: Movarounnahr, 2005. 
36. O’zbek xalq ertaklari. Tuzuvchilar: M.I.Afzalov, X.Rasulov. Ikkinchi jild. – Toshkent: O’zadabiynashr, 1963.

Ilmiy-nazariy adabiyotlar

37. Abul Muhsin Muhammad Boqir ibn Muhammad Ali. Bahouddin Balogardon. –T.: YOzuvchi, 1993.
38. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf va inson. – T.: Adolat, 2001.
39. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf ta’limotining ildizlari  // Muloqot, 1995, №1-2. –  32 b.
40. Abdulhakim SHar’iy Juzjoniy. Tasavvuf ta’limotining ildizlari / Muloqot, 1995, №1-2.
41. Bertels E.E. Izbrannыe trudы. Tom III.Sufizm i sufiyskaya literatura. – M.: Vostochnaya literatura, 1965. 
42. Jilvahoyi tasavvuf va irfon dar Eron va jahon. / Nigorishi Atoulloh Taddin. – Tehron: 1995. 
43. Ishoqov YO. Naqshbandiya ta’limoti va o‘zbek adabiyoti. – T.: A.Qodiriy nomidagi xalq merosi nashriyoti, 2002. 
44. Komilov N. Tasavvuf. – T.: Movarounnahr – O’zbekiston, 2009. 
45. Komilov N. Xizr chashmasi. – T.: Ma’naviyat, 2005. 
46. Komilov N. Tafakkur karvonlari. – Toshkent: SHarq, 2011. 
47. N. Komilov. Tasavvuf va badiiy ijod  // ”YOshlik”. 1997, №8.  
48. Gökbulut S. Mejdüddin Bağdadı ve tasavvufi görüşleri. – Ankara: İlahiyat, 2019.
49. Gökbulut S.Necmeddîn-i Kübrâ (hayatı, eserleri, görüşleri). – İstanbul:İnsan Yayınları, 2010. 
50. Mallaev N. O‘zbek adabiyoti tarixi. 1-kitob / Darslik. – T.: O‘qituvchi, 1976.
51. Mamadaliyeva Z. “Lison ut-tayr” obrazlari: ramz va majoz olami. – Toshkent: Tamaddun, 2014.
52. Muhiddinov M. Komil inson – adabiyot ideali. – T.: Ma’naviyat, 2005.  
53. Nurmonov F. Xizr obrazining genezisi va o‘zbek folkloridagi talqini. Diss. – T.: 2006. 
54. Oybek. Adabiy-tanqidiy maqolalar. MAT.XIII tom. –T.: Fan, 1979. 
55. Olim S. Ishq, oshiq va ma’shuq. – T.: Fan, 1992. 
56. Rafiddinov S. Majoz va haqiqat (Atoyining poetik mahorati). –T.: Fan, 1995. 
57. Rahmon V. Mumtoz so‘z sehri. – T.: O‘zbekiston, 2015. 
58. Sayid Nasafiy. Sarchashmai tasavvuf dar eron. – Tehron: Asotir, hijr. 1383. 
59. Sayid Ziyouddin Sajjodiy. Muqaddimahoyi bar mabone irfon va tasavvuf. – Tehron: Muhr, hijr. 1372. 
60. Sayid Muashshirxon Kosoniy. Najmiddin Kubro ta’limotining ma’naviy zaminlari. // Shayx Najmiddin Kubro (Maqolalar).  – Toshkent, 1995. – B. 33.
61. Stepanyans M.T. Filosofskie aspektы sufizma. – M.: Nauka, 1989. 
62. Sufizm v kontekste musulmanskoy kulturы. – M.: Nauka. Glavnaya redaksiya vostochnoy literaturы, 1989. 
63. Sayfiddin Sayfulloh. Etti pir (dunyo murshidlari). – Toshkent: O’zbekiston, 2019. 
64. Türer O. Tasavvuf tarihi. – İstanbul: Seha, 1995. 
65. Tohir Rashid Xo‘ja. “Xizr obrazi va uning klassik she’riyatdagi talqini (XV asr birinchi yarmi she’riyati asosida)”. // O‘zbek tili va adabiyoti, 1991, №1. – 3-8 b.
66. Trimengem Dj.S. Sufiyskie ordenы v Islame. – M.: Nauka, 1989. 
67. Usmon Turar. Tasavvuf tarixi. Tarjimon: Nodirxon Hasan. – Toshkent: Istiqlol, 1999.
68. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. Islom tarixi. Birinchi kitob. Hilol. – T.: 2018.
69. Shayx Muhammad Sodiq Muhammad YUsuf. Tasavvuf haqida tasavvur. – T.: Movarounnahr, 2002.
70. Sharipov Sh. Lisonut ut-tayr” dostonining genezisi va g’oyaviy-badiiy xususiyatlari. – Toshkent: Fan, 1982.
71. Erkinov A. Alisher Navoiy “Xamsa” sining XV-XX asr manbalari. Fil fan dok… diss.. – Toshkent: 1998.
72. Eshonqulov H. Navoiyshunoslik. Lirik asarlarni sharhlash: G’azal sharhi.      – Toshkent: “FAN ZIYOSI”, 2023.
73. Eshonqulov H. Samovot – ishq mazhari. – Toshkent: Fan, 2008. 
74. Qobilov U. Ilohiyot va badiiyat.  – Toshkent: Nihol, 2008.
75. Hayrani Altintas. Ibn-i Sina dusuncesinda tasavvufi kavram olarak  arif va irfan. Uluslararasi Ibn Turk, Harezmi, Farabi, Beruni, ve Ibn Sina Sempozyumu bildirileri. (Ankara, 9-12 eylul 1985)   - Ankara: 1990.     
76. Hayitmetov A. SHarq adabiyotining ijodiy metodi tarixidan (X-XV asrlar). – T.: Fan, 1970. 
77. Hayitmetov A. Adabiy merosimiz ufqlari. – T.: O‘qituvchi, 1997.   
78. Hayitmetov A. Islomiy e’tiqod va buyuk ijod mahsuli // Imom al-Buxoriy. 2001, №1. – 41-43 b.
79. Haqqul I. Tasavvuf va she’riyat. – Toshkent: G’afur G’ulom, 1991.
80. Haqqul I. Irfon va idrok. –T.: Ma’naviyat, 1998. 
81. Haqqul I. Taqdir va tafakkur. – Toshkent: SHarq, 2007. 
82. Haqqul I. Tasavvuf saboqlari. – BuxDU, 2000. 
83. Haqqul I. Meros va mohiyat. – Toshkent: Ma’naviyat, 2008.
84. Haqqulov I. Navoiyga qaytish. 4-kitob. – Toshkent: Tafakkur, 2023. 
85. Homidiy Hamidjon. Tasavvuf allomalari. – T.: SHarq, 2004.        
86. Ceylan Ö. Tasavvufi şiir şerhleri. – İstanbul: Kitabevi, 2000. 
87. Kurbanmamadov A. Esteticheskaya doktrina sufizma. – Dushanbe: Donish, 1987. 
88. Mehmet Demirci. Tasavvuf va tariqatlar. Damla Yayinevi, 2004. 
89. Necmeddin-i Daye. Sufilerin seyri. – Istanbul: Ilk harf Yayinlari, 2013. 
90. Osman T. Tasavvuf Tarihi. – İstanbul: Seha, 1995. 
91. Seyidov M. Azerbaycan mifik tafakkürünün qaynaqları. – Bakı: Yazıcı, 1983. 




















TANLANGAN TASSAVVUFIY ATAMALAR LUG’ATI:

Alam( “g‘am”, “o‘t”, “olov”, “balo”, “dard”, “malomat”) – bu kabi kalimalarni  ma’no ahli ba’zan “ishq” so‘zi beradigan mazmunga qiyoslasalar, ba’zida esa oshiqlar hayotidagi ziddiyatli o‘zgarishlar, tabiatida yuz bergan ters alomatlar sababchisi – asliyatga qarab intilishlarning boshlanishi, Haq yo‘lida qo‘yilgan ilk qadamlar deb bilganlar.
Atvori sab’ – Nafs maqomlarining etti martabasi. Bular nafsi  ammora, nafsi lavvoma, nafsi mulhama, nafsi mutmainna, nafsi roziya, nafsi marziya va nafsi komiladir.
Ahli shariat – mazkur yo’l orqali Alloh nazariga tushib, Uning marhamati (jannati) ga erishishiga ishonuvchi kishilardir.
Ahli Tariqat – ko’rkam muomala, ichki poklik, vazmin va viqorli tabiat hamda ma’noli suhbat egasiga aylangan kishilardir. 
Ahli ma’rifat – nafsni tanigan va uni har tomonlama isloh etishda har on bardavom sidqu sadoqat hamda jiddu jahd ila harakatda bo’lgan orif oshiqlardir.
Ahli haqiqat – ilmi  ladun in’om etilgani bois Yaratgan yo’llayotgan barcha voqea-hodisotlarning  asl mohihatlaridan har doim voqif bo’lgan valiy avliyolar yoki payg’ambarlardir.
Basirat – mutasavviflar istilohida chin oshiq qalblardagi ma’rifiy eshiklar yoxud ilohiy nurlar ila nazar tashlayotgan orifona nigoh.
But – matlab va maqsad yoki ilohiy  ishqning mazhari, qalbi vahdatga intilgan orifdir.
Butparast –  mutasavvilar nazdida matlab va maqsadga intiluvchi  solik.  
Ilmi ladun – Alloh qalblarga ilhom etadigan vorid hisoblanadi.
Ishq – tasavvuf istilohida Husni Mutlaqqa (Allohga) bo‘lgan shiddatli sevgi. Ishq ilohdan ato etilgan rahmoniy bir ulfat. Ulfatdoshlik tuyg‘usi esa har bir ruh sohibiga xos. Ishq ikki xildir. Haqiqiy va majoziy. 
Ilm – umumiy, kulliy, nazariy, mujarrad bilim. ilmning manbasi dalil bo’lib, aqlning ma’lumotlarni bilishiga – ilm deyilgan. 
Ilhom – ilohiy fayz yo‘li bilan qalbda paydo bo‘ladigan ma’no yoki haqiqatlar.
“Ganji roz” (sir, sirlar xazinasi) – mutassaviflar bu kalimada oriflar, darveshlar hamda oshiqlar qalbida kashf etiladigan va o‘zgalardan maxfiy saqlanishi shart bo‘lgan, kamolot sari boshlaydigan alomatlarni tushunganlar[footnoteRef:163]. Shuning uchun ham ruhiyat va qalb bilan bog‘liq bu kabi  ilohiy ishoratlarni boshqalardan yashirish, “Sir” tutishni – oshiq ahli Haq amriga  bo‘ysunmoq, yoki ishqida sodiq bo‘lmoq deb bilganlar. [163:  С.Ж.Сажжодий. Истилоҳоте урафо. – Теҳрон: ҳижр.1339. – Б. 205] 

Zohid – zohiran  o‘zini dunyodan yuz o‘girganini namoyon etuvchi kishi.
Zunnor bog‘lamoq  – sayru sulik yo‘lida solikning sadoqat va yakdillik bilan murshid yoki piri komilga itoat etishidir yoxud ilohiy  maqsad yo‘lida belni mahkam bog‘lashdir.
Majoziy ishq – odam  va olamning tashqi go‘zalligiga oshiqlik. 
Kashf – his va aql bilan idrok etish mumkin bo‘lmagan haqiqatlarni qalb ko‘zi ila ko‘rish; parda ortidagi g‘aybiy xususiyatlar va haqiqiy narsalarni ko‘rib, ularni his qilib, ular siridan voqif bo‘lmoqlik; ilhom va Allohdan kelgan ilm. Valilar kashf sohiblaridir. Tasavvufda: kashfi nazariy, kashfi nuriy, kashfi ilohiy, kashfi ma’naviy, kashfi mujarrad, kashfi muxayyal, kashfi xavotir, kashfi zamoyir, kashfi ahvoli qubur va kashfi ahvoli qulub kabi tushunchalar mavjud. “Kushayriy risolasi”da keltirilishicha, Shayx Nuriy aytibdur: “Muhabbat pardalarini yirtmoq, sirlarni kashf etmoqdir”.
Kufr – mutasavviflarga ko’ra qalbda  sir  tutilgan iymon timsolidir.
  Kofir – ahli dilga ko’ra faqirlik maqomiga erishgan orifga ishoratdir. 
Ma’rifat - Qalbning doimiy suratda Allohning huzurida bo‘lishi, bir lahza bo‘lsa ham shubhaga bormasligi, ilohiy olamda mushohada qilinadigan, ammo ifoda qilib bo‘lmaydigan, kashf va ilhom yo‘li bilan bilinadigan ma’naviy haqiqatlar. Ma’rifat – xususiy tajriba,  amaliyotda hosil qilingan bilim. Bu bilim har bir murid qalbida yangitdan turli ko‘lamda kashf etiladi. Demak, ma’rifat ilhom natijasida xos bandalarga hadya etilgan ilohiy in’omdir. Ma’rifatning manbasi – sezgi kashf va ilhom bo’lib, qalbning ma’lumotlarni bilishiga – ma’rifat va irfon deyilgan. Ma’rifat – so‘fiylarga tegishli bo‘lgan ilmi ladun bo’lib, Oriflar mana shu ma’rifat va ilhomga mazhardirlar. Ma’rifat –  insonnnig o‘zini va Rabbini tanishi. “Kashf ul-mahjub” muallifining aytishicha, fuqaho singari boshqa kishilar ham Alloh haqidagi ilmga “ma’rifat” nomini berganlar. Tariqat shayxlari esa Alloh haqidagi sihatli holni “ma’rifat” deya ataganlar. Va shunga ko‘ra “Ma’rifat ilmdan ko‘p karra ustundir”, deganlar. Imom G‘azzoliyning ta’kidiga ko‘ra, “Qalbda ma’rifat maydonga kelgach, qalbning holi o‘zgaradi. Qalbning holati o‘zgargach, a’zolarning amallari ham o‘zgaradi. Ya’ni amal holga, hol ilmga, ilm esa tafakkurga bog‘liq bo‘lib qoladi”. Tavhid pog‘onasiga tezdagina etsa bo‘ladi, ammo ma’rifat pog‘onasiga etish qiyin. Bir darveshning oyog‘iga tikan qadalsa, uni qaerdan ekanligini bilmoq kerak”. Ma’rifat – aqlu donish, amaliy bilim, tanish, fahm, tasavvufga xos ilm; hol sirlari va ilohiy haqiqatlarga tegishli ilm-irfon. Ibn Ato aytadi: “Ma’rifat ikki qismdan iborat. Biri – Haq ma’rifati, ikkinchisi esa haqiqat ma’rifatidir”. Shibliyga ko‘ra “Ma’rifat hayratning davomidir”. Hujviriyning e’tirof etishicha: “Ma’rifatning haqiqati orifning qalbida paydo bo‘ladi. Ma’rifat – qalbning hayoti (tiriklik manbai) bo‘lib, har bir kishining qadru qimmati uning ma’rifati bilan farqlanadi.  Ma’rifatsiz  ko‘ngil nurlanmaydi va ilohiy asrorni kashf eta olmaydi.   
Muroqaba – mushohada biror narsaga diqqat ila nigoh tashlamoq, Xudo fikriga berilib, dunyoga taalluqli xayol, o‘tkinchi mayllardan forig‘ bo‘lmoq. Tasavvufda muroqaba ikki xilga ajratilgan: biri avomning muroqabasi (muroqabai avom), Ikkinchisi xoslar muroqabasi (muroqabai xavos).
Muroqib – muroqaba etuvchi, o‘zlikdan xolis bo‘lgan, Allohga bog‘langan kishi.
Muroqabai avom – bunda Haqqa tolib kishi Allohning amrlarini ado etadi. Uning o‘z ahvolidan ogoh va talabgor ekanini anglab, ayni shu mulohazadan g‘ofil qolmaydi. 
Muroqabai  xavos – unda solik jazban muhabbat bilan husni mutlaqning siri bo‘lgan ahadiyatini davomli tarzda barcha ashyoda mushohada va mulohaza qiladi hamda shu jarayonda ashyoni tamoman esdan chiqaradi. Ayni holda Alloh taoloning anvoriga nazar aylab, asroriga muroqib bo‘ladi.
Muhabbat – sevgi, mehr, yaqinlik va sadoqat hissi. Ishqning martabalaridan biri, ya’ni yomon odat va fe’llardan poklanib, yaxshi hamda go‘zal xulqlar ila sevgiliga yaqinlashmoq, unga  loyiqlik. Muhabbat  “hibba” o‘zagidan yaralgan so‘z bo‘lib, “ustiga tuproq tortilgan urug‘” ma’nosini anglatadi. Hayotning asli va asosi ana shu urug‘da bo‘lganidek, diniy, ma’naviy ruhoniy hayotning urug‘i, ildizi-yu daraxti ham muhabbatdir. Dil muhabbatning taxtidir. Taxtning haqiqiy egasi tashrif buyurgach, tanu jon egasi undan ayriladi. Shuning uchun ham muhabbat dardiga chalinganlarni “qalbini boy bergan dilsizlardir”, deganlar. Biroq muhabbat vasliga musharraf etguvchi vusul sharobidan totmagan kishi g‘ofil bo‘lganligi tufayli ushbu oliy himmat va ne’matning qadru mohiyatiga yetmas.
Nur – yorituvchi, oydinlashtiruvchi quvvat. An- Nur Asmoyi Husnadan biri. Allohning zohir ismi bilan tajallisiga nur deyilgan. Koinotdagi suratlarda o‘rtaga chiqadigan vujud. Shuningdek, yashirin biror narsaning ilmi laduniy ila yuzaga chiqishi va qalbdan mosivoni  haydaydigan ilohiy voridotga ham nur deyilgan. So‘fiy Shayxlarga ko‘ra, Nurdan murod – ilohiy  nurlar majmuasiga aylangan yoxud Haq tajallisi ila porlagan  oriflarning qalb ko‘zgusidir.  Va yana ularning fikricha, barcha mavjudotlar Haq jamolidan taralgan nurlarning aksi yoki soyasidir.
Obit – ko‘p ibodat qiladigan, doimiy mashg‘uloti ibodat va toat bo‘lgan, qilgan ibodatlari tufayli najot topishiga ishonadiganlardir.
Orif – Allohning shuhud, asmo va sifotlarini idrok etgan, mavhum borlig‘idan kechib, Haq borlig‘i ila bor bo‘lgan kishidir. Orif – tanuvchi, biluvchi. Allohni, Uning sifatlarini, fe’llarini va ismlarini kashf va mushohada yo‘li bilan taniydigan ma’rifat sohibi. Va yana Mutasavviflar nazdida butunlay ishqqa o‘zini bag‘ishlab, ilohiy jalol va jamolga oshufta bo‘lganlardir.
Orifi billah – ma’rifat va irfon egasi, komil inson, hikmat va asrorga oshno, fano martabasiga erishgan valiy.  
Sayru suluk – Payg’ambarimiz s.a.v.ga voris bo’lgan murshidi komil tarbiyasida nafsni isloh qiluvchi va qalbni tozalovchi, axloq go’zalligiga erishtiruvchi ma’naviy komillik yo’li. 
Suhbat – Payg‘ambar  (s.a.v.), sahobalar, tariqat asoschilari va peshvolarining din yoki tariqat ma’no-mohiyatlarini xalqqa targib-tashfiq etish  hamda muridlarga singdirishning eng mukammal yo‘li.
Sir – yashirin, pinhon narsa. Tasavvufda Alloh ila qul orasidagi yashirin haqiqat. Til ila izhor etilmas ma’no. Ruh – ishq, qalb – ma’rifat, sir – mushohada manzili erur. Sir inson vujudidagi ruhga o‘xshash bir latiflik. Ruh qalbdan ustun bo‘lganidek, sir ruhdan ustun mavqega ega.
 Sirni sirga ulash – ilohiy birlikka etishmoqlikni anglatadi. Lohijiy aytadi: “Sirlarni shu jihatdan sir deydilarki, ma’no egalari va qalb ahli arboblaridan boshqalar uning mohiyatiga idrok ila erisha olmagaylar”.
	So‘fiy – ma’no jihatdan sofiy so‘ziga monanddir. Bu so‘zni sof – poklik, ya’ni, axloqiy tozalanish va ruhiy kamolot mazmunida tushuntirgan olimlar ham bor. “G‘iyos ul-lug‘ot”da o‘qiymiz: “So‘fiy – xirqapo‘sh, zeroki, yungni suf deyiladi. Fuqaroning istilohida o‘z diliga nigoh qaratgan, xayolini Haqdan boshqa narsadan foriq etgan kishi so‘fiy deb ataladi”.  Hujviriy aytadi: “...Tilovat va tavallochilar guruhiga ham so‘fiylar deyilgan”. Junayd Bag‘dodiy ta’rifiga ko‘ra esa: “Ishi faqat Xudo bilan bo‘lgan, Vujudi mutlaqning mavjudliginigina tan oluvchilar so‘fiylar deb ataladi”. Ba’zilar aytadilarki: “So‘fiylarni shu jihatdan so‘fiy deydilarki, ular hamisha ilohiy sirlarni sof,  so‘zlarini (osori onon) pok tutadilar.  Shu sababdan aytadilarki, so‘fiylar o‘z qalblarini Xudo uchun sof etgan kishilardir”.
	Tavba – Allohga qaytish yoxud Haq hidoyatining boshlanishi.
	Tavhid – oradan ikkilikning ko‘tarilishidir. Bu yagonalikka, albatta, irfon ila erishiladi.
Tariqat – botiniy amal, yoxud sidqiy ibodat yo’li demakdir. 
  Tarsobacha – butlar yuzidan  yog‘ilgan ilohiy nurlardan xabar topib, bu ilohiy tajalli natijalarini (tajridni) o‘z qalbida kashf eta olgan zotdir yoxud tajalliyot hamda tajrid sirlaridan boxabar murshid yoxud pir timsolidir.
  Tarso – Tasavvuf tilida kasratni tark aylab, dunyo tashvishlaridan g‘olib  kelayozgan  solikdir.
Unsiyat – Mutassaviflar istilohida Haq bilan bog’lanish holi - shariat va tariqat maqomlaridan ko’zlangan maqsadlar jamuljami, ya’ni zohiriy va botiniy amallar bilan ehtiyojtalab nafsni jilovlash, Robbiga chin muhabbat ila bog’lanishdir.
Faqr – tariqatning to‘rtinchi maqomi. Faqr – shu maqomga mansub kishi. Ibrohim Buxoriy Kalobodiy faqrga ta’rif berib: “faqrlik – moling bo‘lmaslik, bo‘lsa ham senga mansub bo‘lmaslik, faqr esa haqiqat ma’rifatiga niyozmand kishidir ”, degan ekan. Shuningdek, faqrning Allohdan boshqaga muhtojligi bo‘lmaydi va u tavakkul e’tiqodi bilan yashaydi. Faqrlik – bu moddiy etishmovchilik yoki tilanchilik qilish emas, balki, Allohu taborak oldida o‘zini ojiz, g‘arib va faqir his qilishdir. Bu maqomning uch bosqichi bor: birinchi bosqichida orif nima topsa, shunga qanoat qiladi. Ikkinchi bosqichda orif o‘zida dunyo molidan kechish hissini tarbiyalaydi. So‘nggi bosqichda u shunday darajaga erishadiki, u uchun boylik va kambag‘allikning farqi bo‘lmay qoladi.
Xirqapo‘shlar – azaliy soflikka vosil bo‘lgan so’fiylardir.
	Shariat – islom dinining zohiriy qonun-qoidalarga ixlos bilan amal qilish yo’li bo’lib, 
 “Qayyum” zikri – nafsning oltinchi martabasi – nafsi marziyaga erishgan nabiylik  maqomi qadar yuksalgan Payg’ambarlar zikri. 
“Qahhor” ziri – nafsning eng so’nggi yettinchi martabasi – nafsi sofiya (komila deb ham aytiladi) ga erishgan Muhammad salallohu alayhi vasallam maqomlarining zikridir. 
G’ofil – Haq ma’rifati, hidoyati va fayzu barokatidan uzilgan, g’aflatda qolgan kishi.
Haqiqati Muhammadiya – Haqning ilk zuhuri, o’n sakkiz ming olamning yaralishiga sabab va asos bo’lgan Muhammad a.v.s. ruhiyatlarining nurlari – anvorul Xydodir.
Haqiqiy ishq – Husni Mutlaqqa oshiqlik.
Haqiqat – chindan mavjud bo‘lgan – narsa, asl mohiyat. Allohni bilish, borliq olam sirlarini to‘g‘ri va teran idrok etish. Haqiqat – shariatning botinidir. Shuning uchun haqiqat tasavvuf ma’nosida ham keng qo‘llanilgan.  Haqiqat – muroqabat ilmi yoki tariqat siri, ya’ni latoifalar nurining zohir bo‘lishi.
“Haq” zikri – nafsning to’rtinchi martabasi – nafsi mutmainaga erishgan ma’rifat maqomi qadar yuksalgan  chin oshiq yoki orifning zikri.
“Hay” zikri - nafsning beshininchi martabasi – nafsi roziyaga erishgan valiylar maqomi qadar yuksalgan ahli dillar zikri.
“Hu” zikri – nafsning ucinchi martabasi – nafsi mulhaminaga erishgan oshiqlik maqomi qadar yuksalgan tolibning zikri. 



















MUNDARIJA

Kirish………………………………………………………………………….4

SHARQ XALQLARI ADABIYOTIDA RAMZ VA MAJOZ OLAMI………8
1.1. Mumtoz adabiyotda ramziy tasvir va irfoniy ifodalar…………………….8
1.2. Navoiyga qadar Turkiy mumtoz adabiyotda ramziy timsollar tasviri……30

“LISON UT-TAYR” DA RAMZIY OBRAZLARNING BADIIY TASVIRI VA  MA’RIFIY TALQINLARI………………………………………………57
2.1. Hudhud timsolining badiiy xususiyatlari va ma’rifiy talqini…………….57
2.2. Simurg’ va boshqa qushlar timsollaridagi ramziyat va haqiqat………….69

“LISON UT-TAYR” – MA’RIFAT YO’LCHILIGI HAMDA ORIFLIK MASLAGI E’TIROF-E’ZOZIGA BAG’ISHLANGAN IRFONIY DOSTON 
3.1. Dostonda hol va maqomlar talqini: “Shayx San’on” va “Shayx Abu Bakri Nishopuriy” hikoyatlari asosida………………………………………………94
3.2. Dostonda ma’naviy vodiylar tavsifi hamda ma’rifat maqomi va oriflik holining badiiy ifodasi: “Ko’rlar va fil” hikoyati asosida…………………...107

TANLANGAN TASSAVVUFIY ATAMALAR LUG’ATI………………..122


