IJTIMOIY-GUMANITAR
SOHADA ILMIY-INNOVATSION
TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

2025-yil 1(2)-son




IJTIMOIY-GUMANITAR o e
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 1(2) 2025

TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

MUNDARIJA

TN = ISR i i s s i A R e R A R 6

YOSHLARDA ESTETIK MADANIYATNI SHAKLLANTIRISHDA MILLIY
QADRIYATLARNING TUTGAN O°‘RNI

6
Suvanova Dilnura Kurbanowna ... ...t eeeeeeeeeeeeeeeseeeaeesseenaeenens D
6
1

Oaraboiiey Baxiab Mistalalailovich...ounnanimnss e uimmnsimnemi

ANTIK DAVR FALSAFASIDA INSON MUAMMOSINING TAHLILI......cccoceeueene 1
. T. KABOIBDPRAIE . c.cocomsmmmsmsoiis e e s b e e s et savsss e Tk
T3 0000 — PRI v it s e s s S S ey 15
SHTURM- LIUVILL OPERATORI PARAMETLARINI TIKLASHDA SPEKTRAL
BERILGANLARNI ALMASHTIRISH MASALASI 15
Rabimkul ABAUNAZArOV ........c.coiiiiiiiiiiiee ettt 15
OLIY TALIM MUASSASALARIDAGI TA’LIM SIFATINI OSHIRISH XALQARO
STANDARTLARNI QO’LLASH 22
Hamdamov Yusufjon Mahammadjon 07 8"11,..«coewsessmmsmmmssmnssssmssssassssnissessss 22
TEXNIKA OLLY O‘QUV YURTLARIDA IMITATSION-VARIATIVLIK ASOSIDA
O‘QITISHNI TAKOMILLASHTIRISH 26

Obidov Janishidbek Gtayratjon 0 g h .oenunnssipsunnauss s isnssnnss 20

BOSHLANG‘ICH SINF “O‘QISH SAVODXONLIGI” DARSLARIDA

O‘QUVCHILARNING MANTIQIY FIKRLASH QOBILIYATLARINI

RIVOJLANTIRISHNING ZAMONAVIY YONDASHUVLARI 32
Sayfiddinova Jamila Zivodanlla iz oo wiesmmsmnumnsissmaiaras sz 32
ASrorova Madina OIZUYEVINA. . .....cccueeerueeiueeeieerireetieeessesiseeesseesseessssssssesssesssesssesssesssassssesss 32

QAN = FRIOTOGEVE cicivssoisussnonisssnissssnssssissiases s 8 o S i s 3 G e S 38

XORAZM MATBUOTI TARIXIDAN 38
[qboloy AdiZova IStamOVIa. .....cc.oeuiiiiiiiieici ettt eenee 9O

NAVOIY-FONIYNING TURKIY VA FORSIY G‘AZALLARIDA IRFONIY
G‘OYALAR TALQINI 48
BekoVa NAZOTA -« couczoom ot st st s i s T fotoes Cesea T C e S R et et SO D

O°‘ZBEK TILIDAGI ERGASH GAPLI QO‘SHMA GAPLARNING NAZARIY

ASOSLARI ... 57
Teshaboyev Dilmured Raxmadjonovich c.ooinaanmpnminasunnuiinsiiag: 57
SHOIRA LIRIKASIDA KO‘NGUL OBRAZI VA TASVIR MAHORATI ........ccceuuuue 62

Eshoriqulova Sirayyo Isemiddinovig .....ounmnnnunumnasansssasiissaai B2

BADIIY MATNDA OKKOZIONALIZMLARNING LINGVISTIK

XUSUSIYATLARI 72
Ibtagimov Xayiulla Hamdamovieh oo s s i it s 72

G‘AFUR G‘ULOM SHE’RIYATIDA MILLIY G‘URUR VA IFTIXOR

TUYG‘ULARI TASVIRI 76

Yl P e SISO | ;

ALISHER NAVOIY IJODIYOTIDA TELBALIKNING MOTIVLASHTIRILISHI 82
Rajabova Ma’rifat BaqOyevna........c.coeruiiuiiiiiiieiiciee ettt 82



TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR o e
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 1 (2) 2025

10.00.00 - Filologiya

NAVOIY-FONIYNING TURKIY VA FORSIY G‘AZALLARIDA IRFONIY
G‘OYALAR TALQINI

Bekova Nazora
Buxoro davlat universiteti,

O‘zbek tili va adabiyoti kafedrasi professori,
filologiya fanlari doktori

Annotatsiya: Ushbu maqolada Alisher Navoiy va Foniyning turkiy hamda forsiy
g‘azallarida ifodalangan irfoniy (tasavvufiy-ma’naviy) g‘oyalar tahlil gilinadi. Unda kamolot
yo‘li, ilohiy muhabbat, qalb pokligi, haqiqatni izlash kabi falsafiy-tasavvufiy mavzularning
badiiy aks ettirilishi, mazmuni, obrazlar orqali berilishi, mualliflarning dunyoqarashi va poetik
uslubi o‘rganiladi. Navoiy va Foniyning adabiy merosida irfoniy g‘oyalarning o‘ziga xos o‘rni
va ruhiy-ma’naviy ahamiyati ochib beriladi.

Kalit so‘zlar: Navoiy, Foniy, g‘azal, irfon, tasavvuf, ma’naviyat, timsollar, poetik
uslub, turkiy adabiyot, forsiy adabiyot.

WHTEPHPETALINSA HP®AHCKHNX WIEHN B THOPKCKNX U MEPCUJICKUX
I'A3EJISIX HABOU 1 ®OHUI

AnHoTauus: B naHHOlN cTaThe paccMmaTpHBaroTCs HphaHCKHE HJEH, OTpaKEHHbIE B
TYPKCKHMX M IEPCHCKHX ra3e/siX BbLIAIOIIUXCS [pe/CTaBUTEICH KJIaCCHYECKOMH JInTepaTyphbl
Amumepa HaBou u ®@onun. AHanu3upyloTcs CXOACTBA U pa3inyus B nepejnaye ¢unocodeko-
cy(hHICKUX MOTHUBOB, TaKUX KaK IYTh K COBEpLICHCTBY, JI000Bb Kk bory, ounmienue aymm,
CTpeMJleHHe K ucTHHe. BHuMmaHue yjensercss XyJIOMKECTBEHHbIM NpUEMaM, CHMBOJIHKE,
JIEKCUYECKUM OCOOCHHOCTSIM M MHpPOBO33peHMI0 aBTOpoB. MccienoBaHue BbISBISIET
3HAYUMOCTh Up(daHCKOI TeMaTHKH KaK JyXOBHOIt OCHOBBI 11033ui HaBou u @oHuu.

Kawouessie ciioBa: HaBou, Douuii, razens, updat, cydusm, 1yXoBHOCTb, CHMBOJIHNKA,
MO3TUYECKUI CTHIIb, TIOPKCKas JIMTEpaTypa, epcuickas InTeparypa.

INTERPRETATION OF IRFANIC IDEAS IN NAVOI AND FONIY’S TURKIC AND
PERSIAN GHAZALS

Abstract: This article explores the Irfanic (spiritual-Sufi) concepts expressed in the
Turkic and Persian ghazals of prominent classical literary figures Alisher Navoi and Foniy. The
study analyzes similarities and differences in conveying philosophical-Sufi themes such as the
path to perfection, divine love, purification of the soul, and the quest for truth. Attention is given
to literary techniques, symbolic imagery, lexical features, and the authors” worldviews. The
research highlights the importance of Irfanic themes as the spiritual foundation of the poetic
heritage of Navoi and Foniy.

Keywords: Navoi, Foniy, ghazal, Irfan, Sufism, spirituality, symbolism, poetic style,
Turkic literature, Persian literature.

"Ilm o‘zlashtirmoq", ustod Sadriddin Ayniy ta’biricha, «otash porasi olmog»
ma’nolaridagi bu so‘z (iqtibos) Qur’on oyatlari va payg‘ambar hadislarini she’r ichida keltirish
yoki ularning mazmunini she’rda ifodalash san’atidir. Musulmon mintaga adabiyotida bu
san’atga keng murojaat qilish orqgali aytilmoqchi bo‘lingan fikrga quvvat berish hodisasi o‘ziga
xos qadimiy an’anadir. Uning nurli izlarini hadislarga bag‘ishlab yozilgan "Arbain"larda ham

48



SOHADA ILMIY-INNOVATSION
TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

I i I]]TIMOIY-GUMANITAR Ne1(2)2025

uchratishimiz mumkin. Masalan, Alisher Navoiy "Arbain"i hadisidagi mana bu qit’ada ham
o‘sha hodisa yorqin ko‘zga tashlanadi:

Onalarning oyog‘i ostidadur

Ravzai jannatu jinon bog"i.

Ravza bog‘in visoli istar esang

Bo‘l onaning oyog'‘i tufrog‘i.

Ko‘rinadiki, mazkur qit’a satrlari mag‘ziga Muhammad Rasullullohning "Al-jannatu
tahta agdami umma hatinum", ya’ni "Jannat kaliti onalar oyog‘i ostidadir" hadisi sharifining
mazmuni singdirilgandir. Bunday mayl-Qur’on oyatlari va hadis g‘oyalariga murojaat Alisher
Navoiyning turkiy va forsiy g‘azallarida ham kuzatiladi.

Ulug® shoirning ba’zi  g‘azallarida zohiran Qur’on oyatlariga ishora ko‘zga
tashlanmaydi. Biroq o‘shanday misralar teranroq nazardan o‘tkazilsa, ular zamiriga Qur’oniy
g‘oyalar singdirilganligi ayonlashib qoladi. Jumladan, quyidagi baytda o‘shanday mayl
kuzatiladi:

Nagqdi jon chigganda imon gavharin ko‘nglumga sol,

Aylagil jondin judo, lek etma imondin judo [3, 5].

Mazkur bayt mag‘zida Ysuf surasi 101-oyati karimasining mazmuni yashirindir.
Mazkur oyatda xabar beriladi: «(Yo Rabbi) Meni musulmon holimda jonimni olgin va meni
ham solih bandalarning qatoriga qo‘shgin».

Sen etting sham’u gulda jilvakim, parvonavu bulbul

Biri kuydi, biriga bo°ldi yuz dardu balo paydo [2, 8].

Mazkur baytning "Nur" surasi 41-oyati bilan mantiqan alogadorligiga ahamiyat berilsa,
yuqoridagi fikrlarga yanada yaqqolroq ishonch hosil gilinadi.Qur’oniy oyat quyidagicha aks-
sado beradi: «(Ey Muhammad) Ollohga osmonlar va erdagi bor jonzot ham, (samoda) saf
tortgan qushlar ham tasbih aytib-poklanishini ko‘rmadingizmi?» .

Alisher Navoiy ikki tildagi g‘azallarining ko‘pchiligida faqrlik ulug‘lanadi, baqoni
istagan kishi avvalo fano bo‘lishi zarurligi uqgtiriladi:

Biror etti sangakim o°zlugi dashtini tay qildi,

Baqo istar kishi avval kerak qilsa fano paydo [3, 199].

Mazkur baytda "Kimki o‘zining foniyligini bilsa, Rabbining boqiyligini biladi" va
"Farqlik mening madori iftixorimdir va giyomat kunida men uning-la faxr eturman"
hadislarining mazmuni o‘zlashtirilganligini payqash qiyin emas.

Nafs xor etmish Navoiyni, aziz et faqr birla,

Ey jalolu rahmatingdan gar zalilu gar muazzaz .

Forsiy devondan keltirilgan quyidagi misralarda ham mazkur g‘oyaga hamohang badiiy
talgqinga guvoh bo‘lamiz:

Chu sarkashest tariqi riyo,sari Foniy,
Shavad ba dayri fano xoki oston,yo Rab [5, 120].

Mazmuni:Ey Rabbim,riyo yo‘li-o‘jarlik yo‘lidir,shuning uchun

Foniyning boshi fano dayrining ostonasida tuproq bo‘lsin.

Pinhonu nihondan ogoh eng adolatli zot faqat Ollohdir. Namrud boshchiligidagi
mushriklar Ibrohim alayhissalomning qo‘l-oyog‘ini bog‘lab, olovga otadilar. Jabroil
alayhissalom undan "biror tilaging bormi?" - deb so‘raganida "Parvardigorim o°zi ahvolimdan
ogoh", deb faqat Ollohdan madad so‘rab, sabr qilgan ekanlar va Olloh " Biz aytdik: «Ey olov,
sen Ibrohim uchun salqin va omonlik bo‘l!" (Anbiyo, 69-oyat) — zikr qilingan farmonni
yuborgan, olovning yorug‘i rolib, issig‘i yo‘qolgan.Turkiy va forsiy devondan olingan quyidagi
baytlar orqali shoir har bir kishining pinhonu nihon sirlaridan faqat Ollohgina xabardorligini

49



SOHADA ILMIY-INNOVATSION
TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

I i I]]TIMOIY-GUMANITAR Ne1(2)2025

ugtirmoqchi bo‘lib, Ibrohim alayhissalom hayoti bilan bog‘liq yuqoridagi voqealarga ishora
qilgan:

Sabur ismi bilan qilsang tajalliy,

Qilib Namrudg‘a yuz ming mudoro [1, 12].

“Devoni Foniy”da bu Qur’oniy qissaga quyidagicha ishora qilinadi:

To biso‘zam hamagi hastin xud ro® vo kun,

Z-on gulistoni Xalil otashi gulnor biyor [5, 46].

Mazmuni:Ey jonon,yuzingni och-u Xalil gulistoni(olovi)dan

Otashin gul keltir,borlig‘imni yondiray.

Qorun mol-mulkka hirs qo‘yib havolanadi va oxir-oqibatda behad sarvatlari bilan yo‘q
bo‘ladi. Bu haqda «Qasas» surasining 84-oyatida o‘qiymiz: " Kim yaxshilik bilan kelsa, bas,
uning uchun (qilgan yaxshiligidan) yaxshiroq (mukofot bo‘lur). Kim yomonlik bilan kelsa, bas,
yomonliklar qilgan kimsalar faqat o‘zlari qilgan yomonliklari bilangina jazolanadilar».
Quyidagi baytda shu oyati karimaga ishora qilish orqali talmeh san’ati hosil bo‘lgan:

Muncha hashmat topmog‘ingdin so‘ngra birovni qulung,

Joh ila muknatda Qorunga tavongar bo‘ldi tut [3, 18].

Shuningdek, Xizr, Nuh, Iso, Sulaymon, Qorun nomi bilan bog‘liq Qur’oniy qissalarga
murojaat orqali Mir Alishergazallarida talmeh san’ati qo‘llangan. Bunday mayldan kuzatilgan
bosh magsad Olloh taoloning mislsiz kuch-qudratiniko‘rsatishdan iboratdir. Bu badity
timsollar ostida «Hag—Inson» munosabatlari juda yuksak san’at bilan yashirinib keladi.

Zabhri firog‘ingdin qayu oshigki bo‘ldi talxkom,

No‘shi visoling etmasa, Iso anga topmas davo [3, 69].

Shunga o‘xshash ifoda uslubini ”Devoni Foniy” misralaridan keltiramiz:

Chun Masiho ruhbaxshon boshad on jo az nafas,

To ba izzat dar bisotash neh nafasro, dor pos [6, 82].

Mazmuni:Iso singari u erda nafasidan jon baxsh etuvchilar bor,

Uning bisotiga izzat bilan oyoq bosu nafasingni saqla.

Iso alayhissalom davrida tabobat ilmi shunday darajada taraqqiy qilgan ekanki, bironta
ham dard davosiz hisoblanmagan emish. Iso mo*‘jizaviy nafasi bilan o‘liklarga jon baxsh bu
jarayonga quvvat bergan ekan. «Oli Imron» surasining 49-oyatida shunday xabar beriladi.
«Men (o‘zimning Haq payg‘ambar ekanligim haqida) sizlarga Parvardigoringizdan oyat-dalil
keltirdim: Men sizlarga loydan qush timsolini yasab unga tuflasam, u Ollohning izni-irodasi
bilan haqiqiy qush bo‘ladi. Va yana ko‘r, pes kasallarini tuzata olaman va Ollohning izni bilan
o‘likni tiriltiraman hamda sizlarga eydigan va uylaringizda saqlaydigan narsalaringizni aytib
berishga qodirman. Agar mo‘min bo‘lsangizlar, albatta bu ishlarda sizlar uchun aniq oyat-
dalillar bordir». Ya’ni agar Olloh bu karomatni unga ato etmaganida, hayratli mo*‘jizalar sirini
ochishni xohlamaganida, Isoning qo‘lidan bir kishiga ham shifo berish kelmasdi. Mavjudotdagi
barcha ajoyibotlar Ollohning amridadir. Alisher Navoiy "Lison ut-tayr" dostonining "Faqru
fano vodiysi vasfi" bobida bu masala xususida yanada keng badiiy mushohada yuritadi.

Xizrning "obi hayvon"dan bahramand bo‘lib, abadiy tiriklikka erishgani, Nuhning
xatarlardan xalos qolishi, Isoning tiriltiruvchi nafasi — bularning barcha-barchasi Ollohning
inoyati, mo*‘jizaviy san’atidan dalolat. Ulug® shoirning ta’kidicha, agar Olloh istamasa, uning
amriga muvofiq kelmagan ish hechdir, Namrud, Qorun, Fir’avn singari o‘zini qudratli sanagan
xudparastlar Uning qahridan omon qololmaydi, albatta. Quyidagi baytda shu haqidagi
oyatlarga ishora ketadi:

Nega olam o‘rtadi, husnung o‘tidin lam’ai,

Tushmagan bo‘lsa jamoli YUsufi Kan’on aro [3, 56].

50



SOHADA ILMIY-INNOVATSION
TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

I i I]]TIMOIY-GUMANITAR Ne 1(2)2025

Qur’on tarkibidagi katta suralardan biri-o‘n ikkinchi, ya’ni Yusuf qgissasidir. Ma’lumki,
ilohiy kitoblarda (Tavrot, Zabur, Qur’on)da Yusuf alayhissalom go‘zallik timsoli sifatida
ulug‘lanadi. Bu baytda Ollohning go‘zalligi Yusufda aks etganiga ishora gilinmoqda. "Devoni
Foniy"da ham xuddi o‘sha mazmunning quyidagicha ifodasini uchratamiz:

Orazi Yusuf namuda lam’ai ro‘yat,

Z-1 shuda mash’ufu zari ishq Zulayxo [5, 10].

Ravshan bo‘layotirki, ulug® shoirning har ikkala tildagi g‘azallarida g‘oyaviy —
mazmun, badiiyat nuqtai nazaridan uyg‘unlik ustuvordir.

Zulayxoning Kan’on shahzodasiga ishqi tushishi Yusuf surasining 30-oyati karimasida
o°z ifodasini topgan. "Tafsiri Jalolayn"da qayd etilishicha, Yusuf alayhissalomga dunyodagi
husnning yarmi berilgan".

Qator hamd g‘azallarda va “Ruh ul-quds”qasidasining nasib qismida Olloh taoloning
ilohiy qudrati tufayli tun-kun, eru osmon, oyu quyoshning bir muntazamlikda harakat qilishi
masalasi yoritilgan.

Butun borliqda-tabiatdagi eng mayda jonzotdan tortib, bahaybat mavjudotning shaklu
shamoyiligacha— barcha-barchasida Ollohning qudrati zohir. Tun-kun, quyosh-oy, sayyora va
yulduzlar Ollohning amriga itoat etib harakat qiladilar. Zero, yaratmoq va amr etmoq Uning
O‘zigagina xosdir:

Chi qudratest, ki dar borgi charxi baland,

Nagashta be sababi o° zi zarra to bayzo [7, 6].

Mazmuni: Ajab qudratdirki, yuksak charx qasrida quyoshdan eng kichik zarragacha
o°‘sha mo*‘jiza tufayli paydo bo‘lgandir.

Xuddi shu mohiyatning o°zi hamd g‘azalda quyidagicha aks etgan:

Yuzung ko‘zgusidin olamda yuz nuru safo paydo,

Quyosh andin aningdekkim quyoshdin zarra nopaydo [2, 7].

Islomiy ta’limot, uning muqaddas ilohiy kitobida mazkur haqiqat qayta-qayta
ta’kidlanadi. Ana o‘sha ilohiy nur hamd g‘azallar va "Ruh ul-quds" qasidasi baytlariga ham
chuqur singdirilgan. Shu jihatdan "Yunus" surasining 3 va 5-oyati karimalari ahamiyatlidir:

"Albatta Parvardigoringiz osmonlar va Erni olti kunda yaratib, so‘ngra Oz arshini
egallagan Ollohdir. U (Olloh) quyoshni ziyo sochuvchi, oyni yorug‘lik qilgan va sizlar
yillarning sanog‘ini hamda (vaqtlarning) hisobini bilishlaringiz uchun uni (ya’ni oyni bir
qancha) manzil-burjlarga bo‘lib qo‘ygan zotdir. Hech shak-shubhasiz, Olloh bu (borliqni) Haq
(gqonun va magsad) bilan yaratdi. U zot biladigan qavm uchun O°‘z oyatlarini mufassal bayon
qilur" [8, 133].

Hamd g‘azallar va "Ruh ul-quds"da yil fasllari, to‘qqiz falak, o‘n ikki burj va ular bilan
bog‘liq tabiiy o‘zgarishlar, fasllarning majoziy-botiniy ma’nolarini va samoviy jismlar bilan
o‘zaro alogadorligini yuzaga chiqarishda Alisher Navoiy Qur’oni karimning samo yoxud ilmi
nujumga daxldor "Baqara", "An’om", "A’rof", "Yunus", "Hut", "Yusuf", "Ra’d", "Ibrohim",
"Hyr", "Nahl", "Al-isro", "Qahhor", "Toha", "Anbiyo", "Haj", "Mo‘‘minlar", "Furqon",
"Ankabut", "Rum", "Lugmon", "Fotir", "Yosin", "Vas-saffot", "Fussilat", "Qof", "Va-z-
zoriyot", "Va-n-najm", "Qamar", "Rahmon", "Voqea", "Hadid", "Tag‘obun", "Mulk", "Al-
haaqqa", "Nuh", "Jin", "Muddasir", "Qiyomat", "Val-mursalot", "Naba’", "Van-noziot",
"Takbir", "Inshiqoq", "Buruj" kabi suralaridan ilhom olganligi shak-shubhasizdir. Ana shu
nuqtai nazardan hamd g‘azallar va "Ruh ul-quds" qasidasining badiiy tasvir uslubi bir-biriga
juda yaqindir.

«G‘aroyib us-sig‘arndagi 1-g‘azalda Haqyaratgan eng mukammal mo*‘jiza Komil i
n s o n ulug‘lanadi. «Navodir ush-shabob»ning dastlabki g‘azalida esa Haq yaratgan
mavjudotlardan Insonni alohida ajratib turuvchi va uning mohiyatini belgilovchi i sh ¢

51



TADQIQOTLAR

I § IélgﬂﬂggiﬁmwggﬁﬁTSION No 1 (2)2025
I ILMIY METODIK JURNALI

ta’riflanadi. Chunki inson Haqni tanish, anglash mas’uliyatini bo‘yniga olgan. Mazkur g‘azal
xuddi shu g‘oya talginiga bag‘ishlangan:

Chu jilva ayladi ulhusn istabon oshiq,

Saloyi ishqin etib ofarinish ichra nido.

Pari qabul eta olmay ani, magarki men,

Qilib otimni zalumu jahul birla ado.

Ishgning inson taqdiridagi o‘rni, uning "tarixi" esa Qur’oni karimning “Ahzob” surasi
72-oyatida berilgan:

"Biz bu omonatni osmonlarga, erga va tog‘u toshlarga ko‘ndalang qilgan edik, ular uni
ko‘tarishdan bosh tortdilar va undan qo‘rqdilar. Inson esa uni o0‘z zimmasiga oldi. Darhaqiqat,
u (o‘ziga zulm qilguvchi va nodon edi), ya’ni bu omonatning naqadar vazmin yuk ekanligini
butun koinot bildi va uni ko‘tarishga qurbi etmasligini sezdi, ammo inson o°zi bilmagan holda
o‘sha mushkul vazifasini o‘z zimmasiga oldi".

Bu "omonat yuki"ni bo‘yniga olganida Inson «zalumu jahul» edi. Chunki, ishq
yo‘li ruhiy-ma’naviy riyozatdir.

Ulug® shoir mazkur oyati karimadan atigi ikki so‘znigina olish orqali Inson va uni
mumtoz etgan ishq tuyg‘usining ilohiy tarixiga ishora qilgan. Yana bir jihati shundaki, bu vosita
ila qur’oniy goyalar ham targ‘ib etilmoqda. Navoiy insonning biologik tuzilishi ustida batafsil
to‘xtalar ekan, uning to‘rt unsur (anosiri arbaa) dan (tuprog-quruqlik, olov-issiqlik, suv—
sovuqlik, havo-namlik) iborat ekanligini birma-bir badiiy tasvirini beradi.

Chu az zaminash bardoshti ba sad e’zoz,

Ba martaba guzarondy zi torumi xazro [7, 12].

Yuz e’zoz- ehtirom ila uni (tuprogni) erdan ko*tarding,martabasini ko‘k gumbazidan
ham yugqori qilding.

Baytdagi ixcham talqindan ko‘rinib turibdiki, Haq butun borligdan Insonni alohida
e’zoz ila ajratadi. Bu ajratish esa bir necha asosni o‘zida birlashtiradi. Ulug® shoir gasida
satrlaridagi mazkur asoslarning har biriga aloida-alohida to‘xtaladi. Borliqdagi narsalarning
har biri u yoki bu unsur (tuproq, suv, havo, o‘t)dan yaralgan bo‘lsa, insonda turli, bir-biriga
qarama-qarshi unsurlar muttahiddir va ular inson tabiatining murakkabligini belgilaydi. Alisher
Navoiy "Navodir ush-shabob" devonidagi 5-g*azalida o‘shahaqiqatni quyidagicha tasvirlaydi:

Sarsaroyi har quyun qilg‘ay badan tufrog‘ining

Juzv-juzvin bir-bir ushbu gunbadi gardon aro [2, 5].

Inson tanasi va tabiatining to‘rt unsurdan iborat ekanligi—tananing qizil (qon), sariq
(o°t), ho‘l (suv) va quruq (tuproq)dan, tabiatining otashiy (flegmatik), xokiy (sangvinik), obiy
(melanxolik), bodiy (xolerik) kabi tarkibiy qismlardan yaralganligi Sharq mumtoz adabiyotida
ham, gadimgi Yunonu Hind falsafasida ham keng tarqalgan haqiqatdir. Shuning uchun insonga
ham moddiy, ham ichki va tashqi jihatdan ziddiyatlar birligi sifatida qaraladi. Inson borliqdagi
boshqa mavjudotlardan o‘zining ziddiyatliligi bilan ajralib turadi:

Chahor zidro kardi ba yakdigar tarkib,

Ki xoku otash bud, ongahob budu havo [7, 13].

Islomiy-irfoniy tasavvurga ko‘ra, inson ikki asos — jism va ruhdan, inson jismi esa to‘rt
unsur - suv, olov, havo, tuproqdan iborat. Inson oz ruhi bilan farishtalarga, jismi bilan esa
tabiatga, ya’ni hayvonlarga borib taqaladi. Bularhaqida Qur’oni karimning bir gancha
oyatlarida xabar berilgan. "Va-ssafat" surasi 11-oyati ("Biz insonlarning asli-avvali bo‘lmish
Odam alaymissalomni yopishoq bir loydan yaratgandirmiz").

52



TADQIQOTLAR

I § Iggﬂggiﬁﬂwﬂgﬁmm No 1 (2)2025
I ILMIY METODIK JURNALI

Inson hayvon bilan farishta o‘rtasidagi maxluq. Tabiat bilan ana o‘shanday bog‘liglik
uning qattiqligini, dag‘alligini keltirib chigaradi. Ruh esa insonni ma’naviy kamolotga
etaklaydi. Chunki ruhg‘ayb olamining "mulki", u insonga latif bir quvvat bag‘ishlaydi.

Ba xoki jismash boroni rahmat afshondy,

K-az on muloimat ovard tinatash paydo [7, 14].

Tuproqdan yaralgan jismi ustiga rahmat yomg‘irini yog‘dirding, O‘shandan uning fe’l-
atvorida muloyimlik paydo bo‘ldi. Biroq, inson tabiati to‘la poklanmadi.

Qur’oni karimning "Al-Isro" surasi 85-oyatida o*qiymiz: " Va yas’alunaka anirruhqulir
ruhu min amri rob" (Ey Muhammad, Sizdan ruh-jon haqida so‘raydilar. Ayting, "Ruh yolg‘iz
Parvardigorim biladigan ishlardandir". Ruh ilohiy ma’rifat, hikmatu donish bilan oziglanadi.
Shuning uchun ruhoniy hayot zavqidan bahramand bo‘lgan ulug® insonlar xolis, beg‘araz,
nekbin, muloyim, mehribon, shafgatli, himmatli bo‘ladi. Demak, insonning mohiyati ham shu
Ruhdadir. Zayniddin Muhammad G‘azzoliy "Kimiyoi saodat" asarida ruhni shunday
ta’riflaydi: "Ruh odam vujudining aslidurkim, hama qolip va badan aning tobe’idur. Vagqtiki
ruh bo‘lmasa tan murdordurki, aning hech e’tibori yo‘qdir. Badan markab va suvor ruhdir" [9,
9].

Insonni boshqa mavjudotlardan ajratib turuvchi yana bir noyob fazilat Haqning unga
ilmu irfonni taqdir qilganli gldlr Olloh inson qalbini ilmu irfon xazinasi qilib, shu irfonda o*zini
yashirgan: qasidada insonni mumtoz etadigan eng yuksak mo*‘jiza—aqli kull va ko‘ngil alohida
ta’kidlab ta’riflanadi. SHoir iqtibos, tashbeh, tamsil san’ati vositasida go‘zal manzara yaratadi:

Dar o nishonidi dilro ba taxti sultoni,

Ki shud ba rasmi salotin xidevi mulkoro.

Xirad vazorati on shohro muayyan shud,

Gadoi shohonu vaziron, kamina banda turo [7, 15] .

Unda (badan shamrida) podshohlik taxtida yurakni o‘tqizding. SHundan u (yurak)
sultonlik rasmida mulku mamlakatning sohibi bo‘ldi. U shohning vazirligiga donishmandlik
(agql) muayyan bo‘ldi. Aslida gado-yu shohu vazirlarning barchasi Sening kamtarin
bandalaringdir. SHoir mazkur fikrlarini qur’oniy oyatlar mazmuni bilan asoslaydi.

Z1 1lmi ma’rifatash chunki bahravar kardi,

Maloikash ba sujud omadand abdoso [7, 16].

Maloikalar Olloh azza va jallaning farmoni qoshida ojiz qolgach, Odam alayhissalom
ularga mavjudot haqiqatini bayon etadi. Tuproqdan yaralgan hazrati Odam alayhissalomning
ilmu ma’rifati fayzidan etti gavat osmon ham munavvar bo‘ladi. Ana shu ilmu ma’rifat tufayli
hazrati Odamga maloikalar qullarday sajdaga keladilar. CHunki Insonda zavg—ruhiy kamolot
kabi nuri hikmat aks etgan nodir xislat mavjud. U Iloh ma’rifatini zavqu shavq bilan his etish
jarayonida ruhiy yuksaklikda farishtadan ham o°zib, ma’nanHagning O‘ziga etishishi mumkin.

Ey, nechukkim, durni maxfiy asrabon ummon aro,

Gavhari ishqini pinhon asrag‘an inson aro?!

Chunki insonni bu gaar birla aylab bahramand,

Sarfaroz aylab maloyik xayli birla jon aro [4, 9].

Xoliqi a’zam o°z husnini tomosha qilish uchun O‘ziga ko‘zgu—moddiy olamni yaratdi.
Olam esa inson tufayli bunyod qilingan. Buhaqda: "Lav laka limo xalaqtul-aflok" (Agar sen
bo‘lmasang, osmon-falaklarni yaratmagan bo‘lar edim), degan hadis ham bor.

Adabiyotda har bir fasl muayyan fazilat timsoliga aylana borar ekan, Bahor yasharish,
uyg‘onish, fayzu tarovat, yangilanish, inson umrining ibtidosi ramzidir. Kuz esa to‘kin-
sochinlik, etilish bilan birga tabiat hamda inson umrining xazoni - hayot, yashashning intihosi
(so‘lish, xazon bo‘lish) ramzi sifatida Alisher Navoiy nodir durdonalari bag‘riga singdirilgan.
Bu o‘rinda shuni aytish kerakki, ulug® shoirning «Fusuli arbaa» nomli to‘rt forsiy qasidasi ham

53



TADQIQOTLAR

I - Ié'gﬂ“ﬁgfxfﬁ?@‘?ﬁé&TSION Nl (2)2025
I ILMIY METODIK JURNALI

fasllar ta’rifiga bag‘ishlangan bo‘lib, undagi san’atkorona tasvir bilan «Ruh ul-quds»
qasidasining tasvirlari (yil fasllari tasviriga bag‘ishlangan qismi) bir-biriga juda o‘xshaydi.
Ulug® shoir bu tasvirlar orqali odam jismi (to‘rt unsur, to‘rt xilt, to‘rt tab”) va olam tuzilishi
(to‘rt fasl) orasidagi yaqinlik, bog‘liglik va alogadorlik kabi jihatlariga alohida urg‘u beradi.
Olloh taolo butun mavjudotni tasodiflar asosida emas, balki muayyan qonuniyat,o‘zaro uzviy
aloqadorlik, hikmat zanjiri, hayratomuz intizom va tadbir ila yaratdi-yu lekin hech narsaga
abadiylikni nasib qilmadi. Sabab va oqibat tamoyillari asosida bunyodga kelgan olamda barcha
narsalar tabiatida qarama-qarshilik va inkorni inkor qonuni amal giladi. YAshash uchun
tinimsiz kurash esa imtihon dunyosida uzluksiz davom etadi. Ayni shu jarayon quyidagi
misralarda betakror ifodasini topgan:

Dalel on ki du rangist kori gulshani dahr,

Chi dar bahoru xazonu, chi dar sabohu maso [7, 9].

Shoir ta’biricha, dahr gulshani ishining ikki ranglilik ko‘rinishi dalili (ya’ni) Bahoru
Xazonda, tong otaru kechqurunda ham yorqin namoyondir. "Navodir ush-shabob"ning 364-
g‘azalida xuddi shunga o*xshash baytlarni uchratamiz:

Jamol zevari qosh aylading, magar urdung,

Bu ikki misqal ila uyla ko‘zguga sayqal.

Firoq shomini oshiqqa aylading tiyra,

Agarchi anjumidin yoqting anda ko‘p mash’al.

Bahor moshitasi sa’yi birla kiydirdung,

Chaman arusi yuzu qaddig‘a huliyu hulal [2, 265].

Dunyoda hech narsa abadiy emas ekan, inson o‘zidan fagatgina ezgu amallar qoldirish
uchun intilmog‘i zarur. Qur’oni majid "Kahf" surasining 45-46-oyati karimalarida fasllar
almashinuvini ajib qonuniyat asosida yaratgan Ollohtaoloning ayni boradagi ta’kidi
quyidagicha xabarqilinadi:

"(Ey Muhammad odamlarga) hayoti dunyo misolini keltiring. (U) xuddi bir suv
kabidurki, Biz osmondan yog‘dirgach (avval-kishi hayotining bahorida) u sababli zamin
nabototi (bir-biriga) aralashib-chirmashib ketur, so‘ngra (hayot kuzi kelgach) shamollar uchirib
ketadigan xas-xashakka aylanib qolur. Olloh hamma narsaga qodir bo‘lgan zotdir. Mol-mulk,
bola-chaqa shu hayoti dunyo ziynatidir. Parvardigoringiz nazdida esa (abadiy) qolguvchi yaxshi
amallar savobliroq va orzuliroq (orzu qilishga arzirliroqdir)”(19).

Yozu Qish, Bahoru Kuz almashinuvini ta’min etgan zot ulardan etadigan nozu
ne’matlardan huzurlanish, bahramand bo‘lish hamda kezi kelganda fasllarning tabiiy xususiyati
(issiq, sovuq, shamollar, bo‘ronlar, dovullar, do‘lu jalalar)-ofatlaridan ham saqlanish sharoitini
yaratib bergan:

Asireki, zikringni aylab hadya,

Beribsen xalosig‘a yuz ming hadoyo.

"Ruh ul-quds"da mazkur mohiyat quyidagicha aks etgan:

Pai iloji vay mevahoi boru rutab,

Mizoji insonro soxty qarini shifo.

Zamin zi bo‘ston afro‘z gasht xunolud,

Zi teg‘1 kufr b-don son, ki toraki shuhado [7, 15].

Uning (baland haroratning) ilojini qilish uchun yangi pishgan mevalarni Inson mijoziga
shifo bo‘lishini nazarda tutib, unga yaqin do‘st qilib qo‘yding. Er bog‘larning bunday
shu’lalantiruvchi (ko‘rinishidan) (go‘yo) qonga bo‘yaldi. Bu din yo‘lida kofirlar tig*idan shahid
bo‘lganlar (insonlar qoni) va boshini eslatardi,-deydi shoir. Mazkur fikrlarning asosini Qur’oni
majidning "A’rof" surasi 74-oyati karimasi tashkil qiladi: "Sizlarni Od (qavmi)dan keyin xalifa
qilib qo‘yganini va sizlarga erning tekisliklarida (yozlik) qasrlar qurib olishingiz, tog‘lik

54



TADQIQOTLAR

I - Ié'gﬂ“ﬁgfxfﬁ?@‘?ﬁé&TSION Nl (2)2025
I ILMIY METODIK JURNALI

joylarida (qishlik) boshpanalar yo*nib (tiklab) olishingiz uchun maskan berganini eslangiz! Bas,
Ollohning ne’matlarini eslangiz va erda buzg‘unchilik qilib sang‘ib yurmangiz" [8, 111].

Ollohning yuksak mo*‘jizaviy quvvatini chuqur his etgan shoir atrof-muhitda yuz
berayotgan vogealardan hayajonga tushadi, ko‘zga ravshan namoyon o‘sha mo*‘jizalar uchun
ham Yaratganga sig‘inadi, Uning qudratiga tahsin aytadi:

Du rangu dah rang chy buvad, ki har varaq az barg,

Nigoshta ba dusad rang shud zi kilki qazo [7, 15].

Ulug® shoir tasavvuriga ko‘ra, har bir rangda Uning bir hikmati aks etgan:

Muncha xil’at maxzani in’omi tashrifingdin o‘ldi,

Charxu tog‘u bahrga atlas vagar xoro vagar xaz [2, 146].

Yuqoridagi fikrlar esa Qur’oni karim “Baqara” surasining 138-oyati badiiy ifodasidir:
«Ollohdan ham go‘zalroq rang beruvchi bormi?» [8, 17].

Alisher Navoiy “Ruh ul -quds”qasidasining 2-va 118-baytida "YOsin" surasining 82-
oyati ("Biron narsani (yaratishni) iroda qilgan vaqtida Uning ishi faqatgina "Bo‘l" demogqlikdir.
Bas, u (narsa) bo‘lur-vujudga kelur")ga ishora qiladi: «Innama amruhu iza aroda shay’an an
yaqula lahu kun fa yakuny.

Chi xomaest, ki dar korgohi «kun fayakuny,

Nagashta be ragami o° zi qatra to dar’yo...

Ba payh kamtar az on metavoniyash, ki kunt,

Chunon nabud, ki nabuvad asar az o paydo [7, 6].

Mazkur mohiyatni iqtibos san’ati asosida "Badoe’ ul-vasat"ning 2-g‘azalida o*qiymiz:

Irodang birla taqdiring olg*ay ikki kavn ichra,

Agar bo‘lsa fano zohir va gar bo‘lsa baqo paydol[3, 23].

Qasidaning 10-23-baytlarida odam jismi (to‘rt unsur, to‘rt xilt) va olam tuzilishi (to‘rt
fasl) orasidagi yaqinlik, insonning yaratilishi, ichki va tashqi a’zolari vazifasi, mo*‘jizaviy
mukammalligi xususida fikr yuritiladi.

Chu soz kardy tarkibi jismi insony,

Zi xok ta’biya soxty ba zebu baho [7, 7].

Yugqoridagi (10-23) baytlarning tayanch manbai sifatida «Naba»  (6-oyat), «Infitor»
(7-8-oyat), «Inson» (28-oyat), «Balad» (8-9-oyat), «Tiyn» (4-oyat), «Vas-saffot» (11-oyat),
«Baqara» (29-oyat), «Hijr» (26-oyat) kabi suralarni ko‘rsatish mumkin. Ulug® shoir insonni
mumtoz etgan ilohiy imkoniyatlarga alohida urg‘u beradi:

Bas, on gahe ba ulumash chu rahnamun gashty,
Naxust kardy ta’limi allamal-asmo [7, 9].

Uning (insonning) ilm o‘rganishi uchun rahnamolik qilgan chog‘ingdayoq, dastlab
azaliy ismlarga amal qilish ta’limini (O°zing) berding.

"Allamal-asmo" "ismlarni o‘rgatdi" demakdir. Bu birikma «Baqara» surasining 31-
oyatidan: " Va u zot odamga barcha narsalarning ismlarini o‘rgatdi. So‘ngra ularni farishtalarga
ro‘baro‘qilib dedi: "Agar xalifalikka bizhaqdormiz, degan so‘zlaringiz rost bo‘lsa, mana bu
narsalarning ismlarini menga bildiring!" [8, 15].

Olloh insonni boshga mavjudotlardan alohida ajratib, ilmu irfon xazinasi sifatida o'n
sakkiz ming olamni uning uchun yaratgan:

Bo‘lub sifatingga mazhar jami’ maxluqot,

Alar mufassalu insonni aylading mujmal” [2, 266].

"Ruh ul-quds"da esa olami sug‘ro quyidagicha ta’riflanadi:

Dar on ajuba namudory az hama kardy,

Amonatatro ham dodiyash ba rasmi xifo [7, 10].

55



IJTIMOIY-GUMANITAR AR
O SOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 1(2) 2025
I TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

Mazkur baytlar esa Baqara surasi 151-oyatining (Men banda qalbiga muhabbat bo‘lib
kirgan yashirin xazinaman") va "Lav laka", «Kuntu kanzan» kabi qudsiy hadislarning badiiy-
ma’rifiy talqginidir.

Misollardan ayonlashayotirki, ulug® shoirning aksariyat baytlari ilohiy-islomiy
g‘oyalar zaminida vujudga kelgan. Agar har bir g*azalning botiniy ma’nolari ilohiy kitob bilan
birgalikda qiyoslab, jiddiy tadqiq etilsa, hazrat Navoiy ijodiyoti mahsuli bo‘lgan gator she’rlar
ilohiy kitobning ma’rifiy-badiiy sharhi ekanligiga ishonch hosil gilinadi. Intihoda aytish joizki,
Alisher Navoiy she’rlarida ochiq talmeh bilan birga mazkur badiiy san’atning yashirin
ko‘rinishiga ham tez-tez murojaat qilingan. Talmeh, iqtibos, tafsir kabi ilohiy-irfoniy ifoda
shakli Alisher Navoiy hamd g‘azallari uchun faol hodisadir. Abdurahmon Jomiy hamd
g‘azallari uchun etakchi hisoblangan tazmin san’ati ulug® Navoiy ijodida juda kam uchraydi.

Adabiyotlar

1. HaBonit Amumep. MAT. 20 tomnuk. 3-tom. Fapoiinbd yc-curap. -T.: ®an, 1988. —
b.613.

2. HaBowmii Anumep. MAT. 20 tomnuk. 4-rom. HaBoup ymi-ma606.-T.: dan, 1989. —
B:357:

3. HaBouii Amumep. MAT. 20 romuuk. 5-tom. bajgoew yn-acar. -T.: ®an, 1990. —
b.541.

4. Haouii Anmumiep. MAT. 20 tomnuk. 6-rom. @asoiina yia-kubap. -T.: @an, 1990.

199-6et. —b.564.

5. HaBouit Anmumep. MAT. 20 Tomiuk. 18-tom./leBonu @onuii.- T.: @an, 2002. -b.549.

6. HaBonit Anumep . MAT. 20 tomnuk. 19-tom. [leBonu ®@onmii.- T.: @an, 2003. —
b.598.

7. HaBouit Amumep. Pyx yn-kyzac. Cy30omm, Hacpuii 6aéH, u30X Ba Jyrar OuiaH
Haupra taiépiaosumnap P.Boxunos, H.Bekosa. —T.: ¥36ekucron, 2002. —B5.60.

8. Kypronu kapum (rapkuma Ba u3oxjap Mmyaumdu Anoymuaus Mancyp). —T.:
Yynmnon, 1992.

9.Faz3onuit 3aitnnyiun Myxamman. Kumuéu caonar. —T.: Kamanak, 1995. -b.63.

56



