
XII. ULUSLARARASI

TÜRK DÜNYASI
ARAŞTIRMALARI SEMPOZYUMU

21-23 MAYIS 2025 - NİĞDE

BİLDİRİLER KİTABI
CİLT I

www.utudas.org 

TÜDAS 2025



XII. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI

ARAŞTIRMALARI SEMPOZYUMU
(21-23 MAYIS 2025, NİĞDE) 

BİLDİRİLER KİTABI 

CİLT I 



Çizgi Kitabevi Yayınları (e-kitap)

©Çizgi Kitabevi
Ekim 2025

ISBN: 978-625-396-653-9
Yayıncı Sertifika No: 52493

KÜTÜPHANE BİLGİ KARTI
- Cataloging in Publication Data (CIP) -

EDİTÖRLER
Arş. Gör. Kevser AKMAN

Arş. Gör. Merve Nur ERTEM
XII. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI ARAŞTIRMALARI SEMPOZYUMU

(21-23 MAYIS 2025, NİĞDE)
BİLDİRİLER KİTABI

CİLT I

Baskıya Hazırlık: Çizgi Kitabevi Yayınları
Tel: 0332 353 62 65- 66

ÇİZGİ KİTABEVİ
Sahibiata Mah.  

M. Muzaffer Cad. No:41/1 
Meram/Konya

(0332) 353 62 65

Konevi Mah.  
Larende Cad.  No:20/A

Meram/Konya
(0332) 353 62 66

Siyavuşpaşa Mah. 
Gül Sk. No:15 B 
Bahçelievler/İstanbul
(0212) 514 82 93

www.cizgikitabevi.com
 / cizgikitabevi



 

 

 

 

BİLDİRİLER KİTABI 
 

CİLT I 

 

 

XII. ULUSLARARASI TÜRK DÜNYASI ARAŞTIRMALARI 

SEMPOZYUMU  

(21-23 Mayıs 2025 Niğde) 

 

 

 

XII. BEYNƏLXALQ TÜRK DÜNYASI ARAŞDIRMALARI 

SİMPOZİUMU 

(21-23 May 2025 Niğde) 

 

 

 

XII. ХАЛЫҚАРАЛЫҚ ТҮРКІ ƏЛЕМІ ЗЕРТТЕУЛЕРІ 

СИМПОЗИУМЫ 

(21-23 Мамыр 2025 Нийде) 

 

 

 

 

 

 

 

 

EDİTÖRLER 

Arş. Gör. Kevser AKMAN 

Arş. Gör. Merve Nur ERTEM 

 

 

 

2025 NİĞDE 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CİLT I 

 

DİL/EDEBİYAT 

 

Türk Lehçeleri ve Edebiyatları – Karşılaştırmalı Çalışmalar 

 

Türk ve Dünya Edebiyatlarının İlişkisi ve Etkileşimi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

XII. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Sempozyumu’nda Sunulan 

Bildirilerin Ülkelere Göre Dağılımı 

 

Ülkeler 

 

Sunulan Bildiri Sayısı 

Türkiye 

 

92 

Kazakistan 

 

58 

Azerbaycan 

 

44 

Özbekistan 

 

25 

Kırgızistan 

 

13 

İran 

 

3 

Moldova 

 

3 

Irak 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 



I 
 

 
ONURSAL BAŞKANLAR 

Prof. Dr. Hasan USLU 

(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi Rektörü) 

Doç. Dr. Sayavuş KASIMOV 

(Bakü Avrasya Üniversitesi Rektörü) 

Dr. Gülmira KANAY 

(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 
 

 

DÜZENLEME KURULU 

 

NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ 

Prof. Dr. Hikmet KORAŞ 

(Düzenleme Kurulu Başkanı) 

Prof. Dr. Bekir ÇINAR 

(Eğitim Fakültesi Dekanı) 
Prof. Dr. Fatih YÜCEL 

(İktisat Bölümü) 

Prof. Dr. Nevzat TOPAL 

(Tarih Bölümü) 
Prof. Dr. Timur VURAL 

(Türk Musikisi Devlet 

Konservatuvarı) 

Doç. Dr. Bayram POLAT 

(Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi 

Bölümü) 

Doç. Dr. Meder SALİEV 

(Çağdaş Türk Lehçeleri ve 

Edebiyatları Bölümü) 

Doç. Dr. Hakan YALAP 
(Türkçe ve Sosyal Bilimler Eğitimi 

Bölümü) 

Dr. Öğr. Üyesi Turgay DÜĞEN 

(Avrasya Araştırmaları Ana Bilim 

Dalı) 

Dr. Öğr. Üyesi Erdinç DEMİRAY 
(Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü) 

Dr. Öğr. Üyesi Adem YELOĞLU 

(Çağdaş Türk Lehçeleri ve 

Edebiyatları Bölümü) 

Dr. Öğr. Üyesi Perizat YERTAYEVA 

(Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları 

Bölümü) 

 

 

KAZAK ULUSAL KIZLAR PEDAGOJİ ÜNİVERSİTESİ 

Dr. Zakir JUMAKULOV 

(Rektör Yardımcısı) 
J.B. AŞİRBEKOVA 

(Sanat Enstitüsü) 

Moldir ABDRAYMOVA  

(Bilim Departmanı Müdürü) 
 Aydana NURTAZA 

(Uluslararası İşbirliği Departmanı 

Kıdemli Yöneticisi) 

 

BAKÜ AVRASYA ÜNİVERSİTESİ 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA 

(Bilim İşlerinden Sorumlu Rektör Yrd.) 

 

Doç. Dr. Nigar HÜSEYNOVA 

(Eğitim İşlerinden Sorumlu Rektör 

Yrd.) 

Doç. Dr. Sevda RZAYEVA 

(Bilim ve Uluslararası İlişkilerden 

Sorumlu Rektör Yrd.) 

Doç. Nərgiz HƏSƏNOVA 

(Rektör Danışmanı) 

Günhan HÜSEYNLİ 

(Genel İşlerden Sorumlu Rektör Yrd.) 
Şefahet ALİYEV 

(Rektör Yardımcısı) 

Doç. Dr. Mütəllim RƏHİMOV  

(Bölgeler Çalışmalar ve İktisat Fakültesi 

Dekanı) 

Doç. Dr. Salman SÜLEYMANOV 

(Filoloji Fakültesi Dekanı) 

Doç. Dr. Zəminə RÜSTƏMBƏYLİ 

(Kuramsal Dilcilik ve Türk Dilleri 

Bölüm Başkanı) 

 



II 
 

BİLİM KURULU
 

 

Prof. Dr. Adalet TAHİRZADE 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Adem ÖGER 
(Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ahmet BURAN 
(Fırat Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ahmet ŞAHBAZ 
(Necmettin Erbakan Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ahmet TAŞAĞIL 
(Mimar Sinan Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ali ASKER 
(Karabük Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ali Osman GÜNDOĞAN 
(Muğla Üniversitesi) 

Prof. Dr. Akgül JUBANDIKOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Alimcan İNAYET 
(Ege Üniversitesi) 

Prof. Dr. Aliya İSAYEVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Amanjol KALIŞ 
(El Farabi Kazak Milli Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ayabek BAYNİYAZOV 
(Ardahan Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ayman ZEYNULLİNA 
(Toraygırov Üniversitesi) 

Prof. Dr. Aynur KÖŞEKOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Balkiya KASIM 
(Abay Kazak Ulusal Üniversitesi) 

Prof. Dr. Bekir Necati ALTIN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Birol AKGÜN 
(Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi) 

Prof. Dr. Bolat SAYLAN 
(El Farabi Kazak Milli Üniversitesi) 

Prof. Dr. Bülent KARA 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Chong-Jin OH 
(Hankuk Üniversitesi) 

Prof. Dr. Cıldız İSMAİLOVA 
(Karabük Üniversitesi) 

Prof. Dr. Darhan KIDIRALİ 
(Uluslararası Türk Akademisi Başkanı) 

Prof. Dr. Efkan UZUN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. İbrahim ERDOĞDU 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. İbrahim ÖZTÜRK 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Elena OGANOVA 
(Moskova Devlet Üniversitesi) 

Prof. Dr. Elvan YALÇINKAYA 
(Erciyes Üniversitesi) 

Prof. Dr. E. Hüseyin ÇETENAK 
(Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi) 

 

 

 

Prof. Dr. Erdoğan ALTINKAYNAK 
(Ardahan Üniversitesi) 

Prof. Dr. Faruk ÇOLAK 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Fatma AÇIK 
(Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 

Prof. Dr. Faxreddin VEYSELLİ 
(Azerbaycan Diller Üniversitesi) 

Prof. Dr. Feyzan GÖHER 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Gaziza ŞOYBEKOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Gülmira ABDRASİLOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Gülnaz SALGARAYEVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Gülzar İBRAHİMOVA 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Halit ÇAL 
(Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 

Prof. Dr. Haluk ALKAN 
(İstanbul Üniversitesi) 

Prof. Dr. Hamdi DOĞAN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Hasan KULİYEV 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Hatice İÇEL 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Hayati BEŞİRLİ 
(Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi) 

Prof. Dr. Hüseyin AĞIR 
(Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi) 

Prof. Dr. Irıskül ŞAKAMAN 
(Pavlodar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. İbrahim MARAŞ 
(Ankara Üniversitesi) 

Prof. Dr. İdris Nebi UYSAL 
(Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi) 

Prof. Dr. İkram KASIMOV 
(Slavyan Üniversitesi) 

Prof. Dr. İrfan MORİNA 
(Priştine Üniversitesi) 

Prof. Dr. Jarkınbike SÜLEYMANOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Kamran ALİYEV 
(AMEA Folklor Enstitüsü) 

Prof. Dr. Kerim TÜRKMEN 
(Erciyes Üniversitesi) 

Prof. Dr. Kutluk Kağan SÜMER 
(İstanbul Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mahmud ALLAHMANLI 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mayıl ASGEROV 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mehmet DEMİRAL 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

 



III 
 

Prof. Dr. Mehmet EKİZ 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mehmet Bülent ULUDAĞ 
(İzmir Katip Çelebi Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mereke ATABAYEVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. M. Serkan TAFLIOĞLU 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Möldir ORAZALİYEVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Muhabbet KURBANOVA 
(Özbekistan Millî Üniversitesi) 

Prof. Dr. Murat ÇEMREK 
(Necmettin Erbakan Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mustafa TALAS 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mustafa ÜNAL 
(Erciyes Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mutlu Başaran ÖZTÜRK 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Nagima İLYASOVA 
(Abay Kazak Ulusal Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Nevzat ŞİMŞEK 
(Dokuz Eylül Üniversitesi) 

Prof. Dr. Okyay UÇAN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Onur KÖKSAL 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Qara MAŞADİYEV 
(AMEA Nesimi Dilbilim Enstitüsü) 

Prof. Dr. Ramilya YARULLİNA YILDIRIM 
(İnönü Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ramis KARABULUT 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Recep ÇİÇEK 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Recep ÖZKAN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Rita SULTANGALİYEVA 
(Ötemisov Batı Kazakistan Devlet Üniversitesi) 

Prof. Dr. Rövşen CAVADOV 
(Bakü Devlet Üniversitesi) 

Prof. Dr. Rüfet HÜSEYNZADE 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Sami KILIÇ 
(Fırat Üniversitesi) 

Prof. Dr. Selçuk DUMAN 
(Giresun Üniversitesi) 

Prof. Dr. Selen DOĞAN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Sercan DEMİRGÜNEŞ 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Serkan Ercan BAĞÇECİ 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Seyfeddin RZASOY 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Prof. Dr. Svetlana SMAGULOVA 
(El Farabi Kazak Milli Üniversitesi) 

Prof. Dr. Şaban NAZLIOĞLU 
(Pamukkale Üniversitesi) 

Prof. Dr. Şara MAJİTAYEVA 
(Böketov Karagandı Devlet Üniversitesi) 

Prof. Dr. Tayfur BAYAT 
(İnönü Üniversitesi) 

Prof. Dr. Tınıştık YERMEKOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Timur VURAL 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Tsendin BATTULIK 
(Moğolistan Devlet Üniversitesi) 

Prof. Dr. Tursınay BAYNAZAROVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Prof. Dr. Türkan BAYER ALTIN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Yadulla HASANLI 
(Azerbaycan Devlet İktisat Üniversitesi) 

Prof. Dr. Yıldıray ÖZBEK 
(Akdeniz Üniversitesi) 

Prof. Dr. Yücel CAN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Prof. Dr. Ziya AVŞAR 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

 

Doç. Dr. Ahmet BÜYÜKAKKAŞ 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Aynur NOGAYEVA 
(Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi) 

Doç. Dr. Anar SOMUNCUOĞLU 
(Hacettepe Üniversitesi) 

Doç. Dr. Aygül AYTPENBETOVA 
(Jubanov Aktöbe Devlet Üniversitesi) 

Doç. Dr. Ayşegül TÜRK 
(Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi) 

Doç. Dr. Çiğdem ŞAHİN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Çulpan ÇETİN 
(Kafkas Üniversitesi) 

Doç. Dr. Eda BOZKURT 
(Atatürk Üniversitesi) 

Doç. Dr. Gülnar MAMAYEVA 
(Gumilev Avrasya Milli Üniversitesi) 

Doç. Dr. Elmira MEMMEDOVA –KEKEÇ 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Ergin JABLE 
(Priştine Üniversitesi) 

Doç. Dr. F. Özlem ALPER 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Farah CELİL 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Güçehre KELDİYAROVA 
(Özbekistan Milli Üniversitesi) 

Doç. Dr. Gülnar MAMAYEVA 
(Gumilev Avrasya Milli Üniversitesi) 

Doç. Dr. Hakan YALAP 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Hünkar GÜLER 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. İbrahim KAPLAN 
(İzmir Katip Çelebi Üniversitesi) 

 



IV 
 

Doç. Dr. İryna M. DRYGA 
(A. Krımskı Şarkiyat Araştırma Enstitüsü, UMİA) 

Doç. Dr. Kerem GÖKTEN 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Liubovi CHIMPOESH 
(Moldova İlimler Akademisi) 

Doç. Dr. Lokman ZOR 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Marija DHİNDJİC 
(Sırbistan İlimler ve Sanat Akademisi) 

Doç. Dr. Muhtar MİROV 
(Baişev Üniversitesi) 

Doç. Dr. Murteza HASANOĞLU 
(Azerbaycan Cumhurbaşkanlığı DİA) 

Doç. Dr. Mutelllim REHİMOV 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Nazile ABDULLAZADE 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Nigar HÜSEYNOVA 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Saadet ŞIXIYEVA 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Saylau KOJAGULOV 
(Jansugurov Jetisu Üniversitesi) 

Doç. Dr. Serhat ERKMEN 
(Jandarma ve Sahil Güvenlik Akademisi) 

Doç. Dr. Seyfeddin ALTAYLI 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

Doç. Dr. Shurubu KAYHAN 
(İstanbul Kültür Üniversitesi) 

Doç. Dr. Sibel YILDIZ KISACIK 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Doç. Dr. Vakur SÜMER 
(Hoca Ahmet Yesevi Türk-Kazak Üniversitesi) 

Doç. Dr. Yasin QARAMEMMEDLİ 
(Azerbaycan Devlet Pedagoji Üniversitesi) 

Doç. Dr. Zəminə RÜSTEMBEYLİ 
(Bakü Avrasya Üniversitesi) 

 

Dr. Öğr. Üyesi Atilla JORMA 
(Uluslararası Vizyon Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Bağdagül MUSA 
(Ürdün Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Elsev BRİNA LOPAR 
(Ukshin Hoti Prizren Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Erdinç DEMİRAY 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Fatma ERTÜRK 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Haktan BİRSEL 
(İzmir Katip Çelebi Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Nuran MALTA-MUHAXHERİ 
(Priştine Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Songül OMUR 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Suk Kyeong KANG 
(Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi) 

 

 

 

Dr. Ablet SEMET 
(Göttingen Georg-August Üniversitesi) 

Dr. Aknur JİDEBEKKIZI 
(El Farabi Kazak Ulusal Üniversitesi) 

Dr. Akşay JALALOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Dr. Aygerim ESPENOVA 
(Jürgenov Kazak Ulusal Sanat Akademisi) 

Dr. Damejan SADIKOVA 
(Kazak Ulusal Kızlar Pedagoji Üniversitesi) 

Dr. Bijomart KAPALBEK 
(Kazak Dili Geliştirme Enstitü Başkanı) 

Dr. İlhame ŞIHIYEVA 
(Bakü Avrasya Üniversitesi



V 
 

XII. Uluslararası Türk Dünyası Araştırmaları Sempozyumu Hakemleri 

 
 

PROF. DR. AYHAN CEYHAN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. BEKİR ÇINAR (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE)  

PROF. DR. ENVER KAPAĞAN (BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. ERCAN ALKAYA (FIRAT ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. FATİH YÜCEL (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE)  

PROF. DR. FATMA AÇIK (GAZİ ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. FİLİZ MELTEM ERDEM UÇAR (NEVŞEHİR HACI BEKTAŞ VELİ ÜNİVERSİTESİ, 

TÜRKİYE) 

PROF. DR. GÜLİN ÖZTÜRK (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. HİKMET KORAŞ (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. INOMJON AZİMOV (ALİ ŞİR NEVÂİ TAŞKENT DEVLET ÖZBEK DİLİ VE 

EDEBİYATI ÜNİVERSİTESİ, ÖZBEKİSTAN) 

PROF. DR. İBRAHİM ERDOĞDU (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. İBRAHİM ÖZTÜRK (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. MARUFCAN YOLDAŞEV (TAŞKENT İKTİSADİYAT VE PEDAGOJİ ENSTİTÜSÜ, 

ÖZBEKİSTAN) 

PROF. DR. MEHMET EKİZ (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. MEHMET TUNÇEL (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. MUHAMMED ZEYNEL ÖZTÜRK (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, 

TÜRKİYE) 

PROF. DR. NADİRHAN HASAN (MİRZA ULUĞBEY ÖZBEKİSTAN MİLLÎ ÜNİVERSİTESİ, 

ÖZBEKİSTAN) 

PROF. DR. NEVZAT TOPAL (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE)  

PROF. DR. TİMUR VURAL (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. ULUĞBEK HAMDAMOV (MİRZA ULUĞBEY ÖZBEKİSTAN MİLLÎ 

ÜNİVERSİTESİ, ÖZBEKİSTAN) 

PROF. DR. ÜLVİYYE KƏRİMOVA (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

PROF. DR. YÜCEL CAN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. ZİLOLA KHUDAYBERGENOVA (BARTIN ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

PROF. DR. ZİYA AVŞAR (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

 

DOÇ. DR. AHMET BÜYÜKAKKAŞ (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. ALPAY İĞCİ (UŞAK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. BAHADIR GÜLBAHAR (KIRŞEHİR AHİEVRAN ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 



VI 
 

DOÇ. DR. BAYRAM POLAT (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE)  

DOÇ. DR. ÇİĞDEM ŞAHİN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. DİLDOR BAZAROVA (EKONOMİ VE PEDAGOJİ ÜNİVERSİTESİ, ÖZBEKİSTAN) 

DOÇ. DR. ELŞAD YÜSİFOV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DOÇ. DR. ERHAN GİRAY (ARTVİN ÇORUH ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. FAZİL RÜSTƏMOV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DOÇ. DR. GÜNAY HÜSEYN PƏNAH (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DOÇ. DR. HARUN AKÇAM (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. KEREM GÖKTEN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. MEDER SALİEV (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. MERYEM ARSLAN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE)  

DOÇ. DR. MÜTƏLLİM RƏHİMOV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DOÇ. DR. MELEK KÖRÜKCÜ (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. NEŞE ERENOĞLU (NEVŞEHİR HACI BEKTAŞ VELİ ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. ODİNAXON TURSUNOVA (ANDİCAN DEVLET ÜNİVERSİTESİ, ÖZBEKİSTAN) 

DOÇ. DR. OLİM TULABOEV (ALİ ŞİR NEVÂİ TAŞKENT DEVLET ÖZBEK DİLİ VE 

EDEBİYATI ÜNİVERSİTESİ, ÖZBEKİSTAN) 

DOÇ. DR. RASİM HEYDƏROV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. RESUL BAĞI (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. SAİDBEK BOLTABAYEV (KARABÜK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. SEYFƏTTİN ALTAYLI (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DOÇ. DR. SURAYYO GAFUROVA (FERGANA DEVLET ÜNİVERSİTESİ, ÖZBEKİSTAN) 

DOÇ. DR. VÜSALƏ NAĞIYEVA (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DOÇ. DR. YAVUZ YILDIRIM (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DOÇ. DR. YELİZ SARIÖZ GÖKTEN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

 

DR. ADEM YELOĞLU (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. AİGERİM ABDIKHANOVA (KAZAK ULUSAL KIZLAR PEDAGOJİ ÜNİVERSİTESİ, 

KAZKİSTAN)  

DR. AYTEN ABBASOVA (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DR. DILRABO ABDAZIMOVA (KAZAKİSTAN) 

DR. DİLRUBA ABDAZİMOVA (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. ERDİNÇ DEMİRAY (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. ERGİN GÖKKAYA (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. FATMA YELOĞLU (TÜRKİYE) 

DR. HÜSEYİN CEM ESEN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE)  

DR. HÜSEYİN ƏHMƏTZADƏ (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN)  



VII 
 

DR. İMANYAR QULİYEV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

DR. İPEK KILIÇ (SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ, , TÜRKİYE) 

DR. KARLYGASH ASHİRKHANOVA (ATIRAU KH. DOSMUHAMMEDOV ÜNİVERSİTESİ, 

KAZAKİSTAN) 

DR. KÜBRA ÖZTÜRK (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. MEHMET FATİH DİNÇASLAN (KAHRAMANMARAŞ İSTİKLAL ÜNİVERSİTESİ, 

TÜRKİYE) 

DR. MEHMETALİ KASIM (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. MELİH NADİ TUTAN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. NEVİN METE (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. NURZHAN TOLEGENULY (ABAY ÜNİVERSİTESİ, KAZAKİSTAN) 

DR. ÖĞR. ÜYESİ ERHAN SOLMAZ (UŞAK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. ÖZLEM BAŞBOĞA (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. PERİZAT YERTAYEVA (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. TURGAY DÜĞEN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. YEŞİM TÜRKMEN (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. UMSUNAY ZHUMASHEVA (AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

DR. ZAMİRA ÖZTÜRK (T.C. CUMHURBAŞKANLIĞI İLETİŞİM BAŞKANLIĞI, TÜRKİYE) 

 

AYGÜN İSMAYILOVA (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

CAVAD HUSEYNLİ (BAKU BİZNES UNİVERSİTETI, AZERBAYCAN) 

ENES TAŞOĞLU (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

GÜLŞAH TUĞLACI  (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

HACER ÖZKUL (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

HİLAL BUDAK (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

I.Ü.F.D PƏRVİN VERDİYEVA (AZERBAYCAN) 

KANAT ASHİRKULOV (ELFARABİ ÜNİVERSİTESİ, KAZAKİSTAN) 

LEYLA ATAKİŞİYEVA  (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

MƏCİD QURBANOV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

MESUT SÖNMEZ (NİĞDE ÖMER HALİSDEMİR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE) 

VAQİF HÜSEYN (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

VUQAR ƏLİYƏV (BAKI AVRASİYA UNİVERSİTETİ, AZERBAYCAN) 

YAQUT AĞASİYEVA (AZERBAYCAN DEVLET PEDAQOJİ UNİVERSİTESİ, AZERBAYCAN)  

 

 



 

VIII 

 

İÇİNDEKİLER 
 

Yazar Bildiri Başlığı Sayfa No 

Serpil SOYDAN Nimşehit’in Vatan Konulu Bazı Şiirlerinde Metin Dil 

İncelemesi 

Text Language Analysis in Some Poems of Nimşehit About 

Homeland 

1-10 

Galip GÜNER Kıpçakça Yazılmış Kitâbü’l Ef’âl Özgün Bir Eser Midir? 

Is Kitabul Ef’al Written in Kypchaq an Original Work? 

11-16 

Natella QULIYEVA 

Nazzora BEKOVA 

XX Əsr Azərbaycan Ədəbiyyatında Reallıqların və Sosial 

Problemlərin Təsviri 

The Description of the Reality and Social Problems in the XX 

th Century of Azerbaijan Literature 

17-22 

Sirus MUSTAFA 

Pejman DADKHAH 

Məşrutə(1900) Inqilabından 60-cı Illərin Sonuna Qədər 

Təbrizin Dramatik Əsərlərində Tənqidi Təfəkkürün Tədqiqi 

A Study of Critical Thought in Tabriz Dramatic Works From 

the Constitutional Era to the End of the 1960s 

23-34 

Марита СНАБЕКОВА Қазақ жəне Ағылшын Тілдеріндегі “Ай” Космонимінің 

Тілдік Көріністері Жайында 

Linguistic Representations of the “Moon” Cosmonym in 

Kazakh and English Languages 

35-44 

Marhabo 

KUCHKAROVA 

Tavalla Tölegen Hocamyarov’un Özbek Edebiyatındaki Yeri 

(1882-1932) 

Tavallo Tolagan Khojamyorov's Role in Uzbek Literature 

45-54 

Ayşegül TAŞKESEN Sedd-i İskenderî’de Astronomi, Çiçek ve Müzikle İlgili Söz 

Varlığı
 

Astronomy, Flower and Music Vocabulary at the Sedd-i 

İskenderî 

55-62 

Назаркул ИШЕКЕЕВ 

Рима ЗАЙЫРКУЛОВА  

«Манастаануу» Дисциплинасында «Манас» Эпосу Менен 

«Коркут Ата» Эпосторун Салыштыруу Маселелери 

Problems of Comparing the Epics Manas and Korkut Ata in 

the Manas Studies Discipline 

63-72 

Г.М. ТОКТЫМАНОВА Түркі Тілдері Жүйесіндегі Қазақ Тілінің Тарихи Орны 

Historical Place of the Kazakh Language in the System of 

Turkic Languages 

73-76 

Necati DEMİR Ural-Altay Dil Ailesinin Tarihî Alt Yapısı Olarak Seima-

Turbino ve Karasuk Kültürü 

Seima-Turbino and Karasuk Culture as the Historical 

Substructure of the Ural-Altay Language Family 

77-86 

Feruzaxon KARIMOVA Badiiy Matnda Qo‘llangan Pretsedent Nomlarning Assotsiativ 

Xususiyatlari 

Associative Characteristics of Precedent Names Used in 

Literary Text  

87-92 

Saida KURBANOVA Komedide Bir Dolandırıcı Karakterinin Komik ve Hicivsel 

Yorumu 

The Comic and Satirical Interpretation of the Character of a 

Scammer in the Comedy  

93-96 

У. АҚБЕРДІҚЫЗЫ  

С.А ЖИРЕНОВ 

Қазақ Əйелдерінің Тілдік Қолданысындағы Табу 

Сөздердің Гендерлік-Концептуалдық Сипаты  

Gender-Conceptual Character of Taboo Words in the 

Language Use of Kazakh Women 

97-104 

Ercan ALKAYA 

Çiğdem KUŞ 

Gaziantep ve Yöresi Ağızlarında bar/bar- (var/var-) 

Kelimelerinde Ön Seste Görülen b- Üzerine 

On the /b-/ Observed in the Initial Syllable of the Words 

bar/bar- (var/var-) in The Gaziantep and Surrounding 

Dialects 

105-112 

Ғ. С. ҚАМБАРОВА 

К. А. КАЛДЫБАЕВА 

Б. Д. ЖҰМАҚАЕВА 

Қазақ Прозасындағы Авторлық Ұстаным жəне Оның 

Композициялық Құралдары 

Authorial Stance in Kazakh Prose and Its Compositional 

113-120 



ALISHER NAVOIYNING MISTIK VA ADABIY AN’ANALARIDA HAMD 
POETIKASI

Nazzora BEKOVA*

Annotatsiya: Ushbu tadqiqot Alisher Navoiyning hamd poetikasini o‘rganib, uning tuzilmaviy, falsafiy va 
badiiy jihatlarini islom ilohiyoti, tasavvuf an’analari va fors-turk mumtoz adabiyoti doirasida tahlil qiladi.  
Navoiy hamd she’riyati keng tan olingan bo‘lsa-da, uning global poetik an’analar bilan qiyosiy tahlili  
bo‘yicha sezilarli bilim bo‘shlig‘i mavjud. Xususan, Qur’oni Karim intertekstualizatsiyasi, lingvistik va 
semiotik tuzilmalari hamda tasavvufiy epistemologik ahamiyati yetarlicha tadqiq qilinmagan. Ushbu ish 
adabiy tahlil va hermenevtik yondashuv asosida Navoiyning poetik strategiyalari, intertekstual havolalari 
va tematik motivlarini tizimli ravishda o‘rganib, uning ma’naviy sadoqat va intellektual izlanishning o‘ziga 
xos  uyg‘unligini  yaratganligini  ko‘rsatadi.  Tadqiqot  natijalari  shuni  ko‘rsatadiki,  Navoiyning  hamdni 
mustaqil poetik unsur emas, balki tizimli she’riy tuzilmaning bir qismi sifatida joylashtirishi mistik adabiyot 
rivojlanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatgan. Uning tasavvuf (fano, suluk, ma’rifat) tushunchalarini qo‘llashi 
faqat  diniy ifoda shakli  sifatida emas, balki  Temuriylar davridagi falsafiy bahslarga hissa qo‘shuvchi 
muhim omil sifatida ham maydonga chiqadi. Tadqiqot natijalari shuni anglatadiki,  Navoiyning poetik 
innovatsiyalari  an’anaviy  diniy  ifodalar  doirasidan  chiqib,  ilohiyot,  poetika  va  mistitsizmni  o‘zida 
birlashtirgan  yetuk namunaviy  modelni  yaratgan.  Ushbu xulosalar  islomiy adabiy  an’analar  bo‘yicha 
qiyosiy tadqiqotlar,  tarixiy va ilohiy lingvistika bo‘yicha fanlararo izlanishlar,  shuningdek,  adabiy va 
axloqiy diskursda ruhiy falsafaning zamonaviy qo‘llanilishi uchun yangi ilmiy yo‘nalishlar ochib beradi.
Kalit So‘zlar: Alisher Navoiy, Hamd She’riyati, Islom Poetikasi, Qur’oni Karim Intertekstualizatsiyasi,  
Tasavvuf Falsafasi.

The Poetics of Hamd in Alisher Navoi’s Mystical and Literary Tradition

Abstract: Alisher Navoi’s hamd poetics is examined as a structure, philosophy, and art within the religious 
and Sufi traditions, and in the classical literature of the Turkic and Persian circles. While it is widely attested 
for Navoi’s hamd poetry, there still remains a very large gap in its comparative analysis with the global 
poetic traditions in terms of Qur’anic intertextuality, linguistic and semiotic structures and in terms of its  
epistemological importance in Sufi discourse. This study undertakes a systematic literary analysis and  
hermeneutic approach to reveal Navoi’s creative play with poetry as a means of transcending the spiritual 
and community ties, as well as intertextuality and thematic motifs that emphasize the intellectual journey of 
the author in his exploration of unity of faith and human mortality. The research show that Navoi’s placing 
of hamd within poetical structure was a tremendous contribution to the development of mystical literature. 
Furthermore, his inclusion of tasavvuf (fana, suluk and ma’rifat) into his poetry was both a contribution to 
devotional ways and concepts and to philosophical debating of the age of Timurid. The result indicates that 
Navoi’s poetic innovations stands apart from traditional religious expressions, with his work serving as a 
groundbreaking example of simultaneously merging theology, poetics and mysticism. Such implications for 
future  comparative  research  in  Islamic  literary  traditions,  interdisciplinary  studies  in  historical  and 
theological linguistics, and applications of spiritual philosophy to literary and ethical discourse are drawn 
out of these insights.
Keywords: Alisher Navoi, Hamd Poetry, Islamic Poetics, Qur’anic Intertextuality, Sufi Philosophy.

Kirish

Alisher Navoiy ijodi turk va butun Sharq adabiyotining rivojlanishida muhim o‘rin tutib, 
uning poetikasi tasavvuf falsafasi, Qur’oni Karim mafkurasi va Sharq mumtoz she’riyatining 
eng yuksak tamoyillari  bilan uyg‘unlashgan holda shakllangan.  Navoiy she’riyatida ilohiy 
madh (hamd) janri alohida e’tiborga loyiq bo‘lib, uning badiiy uslubining nozik jihatlarini, 
tasavvufiy-ma’rifiy tafakkurini va adabiy-estetik yondashuvlarini aks ettiradi. Shoir ijodida 
hamd an’anasi Qur’oni Karim va hadislar asosida shu qadar mukammal poetik tuzilma sifatida 
shakllanganki, bu janr Navoiyga qadar bo‘lgan Sharq mumtoz adabiyotida bunday tizimli va 
chuqur shaklda rivojlanmagan edi. Olimlarimiz 6 asrdan buyon Alisher Navoiyning boy merosi 
va  shaxsini  o`rganib  kelmoqdalar.  Prezidentimiz  Sh.M.Mirziyoyev   ta’kidlaganlaridek, 
“Alisher  Navoiy  asarlarida  teran  ifoda  topgan milliy  va  umuminsoniy g‘oyalarning jahon 
tamaddunida tutgan o‘rnini hamda o‘sib kelayotgan yosh avlodning intellektual salohiyatini 
oshirish, ular qalbida yuksak axloqiy fazilatlarni tarbiyalashdagi beqiyos ahamiyatini nazarda 

* Prof., f.f.d. (DSc), Buxoro Davlat Universiteti, O‘zbekiston, e-mail: bekova.nazora@ mail.ru

mailto:bekova.nazora@%20mail.ru


XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

826

tutib, shuningdek, ulug‘ shoir va mutafakkirning adabiy-ilmiy merosini mamlakatimizda va 
xalqaro miqyosda yanada chuqur tadqiq qilish va keng targ‘ib etish” nihoyatda muhim.

Uning  devonlarida  harflar  tartibiga  ko‘ra  hamd  g‘azallarining  joylashtirilishi, 
shuningdek, ilohiy buyuklik va yaratuvchilik qudratini aks ettirish usullari shoirning hamd 
poetikasiga yangicha yondashganini ko‘rsatadi. Sharq adabiyotida hamd janri asosan diniy va 
falsafiy-ma’naviy  tafakkurni  ifodalash  vositasi  sifatida  qaralib,  Navoiy  ushbu  janrni 
kengaytirib, uni tasavvufiy tajriba va shaxsiy ruhiy yuksalishning badiiy tasviriga aylantirgan. 
Shoirning hamd g‘azallarida inson va Xudo o‘rtasidagi munosabat murakkab ruhiy va falsafiy 
bosqichlar asosida ifodalangan bo‘lib, bunda fano (o‘zlikni yo‘qotish), suluk (ruhiy sayr) va 
ma’rifat  (ilohiy  bilimga  erishish)  tasavvufiy  tushunchalari  yetakchi  o‘rin  tutadi.  Navoiy 
she’riyatida  mayxona,  butxona,  soqiy,  may  kabi  obrazlar  orqali  tasavvuf  falsafasi  poetik 
shaklda talqin qilinib, zohiriy diniy qoidalar va botiniy ruhiy yuksalish o‘rtasidagi ziddiyatlar 
ham yoritiladi. Ushbu yondashuv Navoiy she’riyatini nafaqat diniy adabiyot namunasi, balki 
chuqur falsafiy va ma’naviy xabarlarni ifodalovchi murakkab poetik tizim sifatida baholash 
imkonini beradi. Navoiyning hamd poetikasini o‘rganish nafaqat uning ijodiy merosini anglash, 
balki Sharq mumtoz adabiyotining shakllanishi va rivojlanishi, islomiy falsafa va tasavvufiy 
g‘oyalarning she’riyatdagi o‘rnini aniqlash uchun ham muhimdir.

Alisher  Navoiyning  hamd  g‘azallari  “uning  lirikasidagi  o‘tkinchi  va  tobe’bir 
kayfiyat”sifatida   e’tirof   etildi.  Taniqli  adabiyotshunos  olim  Maqsud  Shayxzoda  hazrat 
Navoiyning hamd g‘azallarini mafkura tazyiqlari (dahriy tuzum uchun zararli ma’naviy unsur 
sifatida  butunlay yo‘qotib yuborilishi)dan saqlab qolish maqsadida atayin shunday baholashni 
lozim deb topgan.Shunday    bo‘lishiga    qaramay,    Alisher    Navoiy    ijodining    ilohiy-irfoniy 
manbalardan oziqlanganligi e’tirof etilgan  edi.  Bu  ayniqsa,  E.E.Bertels, Oybek, A.Rustamov, 
H.Sulaymon,  A.Hayitmetov,  B.Valixo‘jayev,  N.Komilova,  R.Vohidov,  S.G‘aniyeva, 
H.Ne’matov, I.Haqqulov, E.Shodiyev, Yo.Is’hoqov  va  yana  bir qator olimlarning ishlarida 
yorqin ko‘zga tashlanadi. (N.Bekova, D.Istamova 2023, 738)

Alisher Navoiy o`zigacha o`tgan betakror tafakkur egalarining har biri ijodidagi eng 
ilg‘or xulosalarni teran anglab etdi va alohida-alohida xulosalarni yashash tajribasi orqali ijodiy 
ravishda bir o‘zanga birlashtirdi. Shuning uchun bu turkumni «Sittai zaruriya» deb nomladi. 
Chunki Haqqa etishning asosi sog‘lom Ruhdir, ulug‘ shoir esa turkumdagi har bir qasidada 
ruhiy-ma’naviy poklanish tasviriga alohida ahamiyat beradi. Iso kabi Ruhga aylanish shoir lirik 
qahramonining ezgu orzusidir. «Xazoyin ul-maoniy»da boshqa ilohiy nomlarga nisbatan Iso 
Masihning  behad  ko`p  tilga  olinishining  asosiy  sababi  ham  shunda  (Nazzora  BEKOVA, 
Hikmet KORAŞ 2024:109) 

Tadqiqotning asosiy maqsadi Navoiyning hamd janriga qo‘shgan badiiy va konseptual 
yondashuvlarini  tahlil  qilish,  uning  Qur’oni  Karim  intertekstualizatsiyasidan  foydalanish 
usullarini o‘rganish hamda poetik tasvirlar orqali ilohiy sevgini aks ettirish metodlarini ochib 
berishdan iborat.  Shu bilan birga,  Navoiyning hamd she’riyati  hali  ham yetarlicha  tadqiq 
qilinmagan ilmiy yo‘nalishlardan biri bo‘lib, ayniqsa, uning arab va fors hamd she’riyati bilan 
bog‘liqligi, Qur’oni Karim matnlari bilan poetik muloqoti va lingvistik-semiotik xususiyatlari 
yanada chuqur o‘rganilishi lozim. Kelajak tadqiqotlarida Navoiyning hamd poetikasini matn 
tahlili,  intertekstual  tahlil  va  kompyuter  lingvistikasi  metodlari  orqali  chuqur  o‘rganish, 
shuningdek,  uning  adabiy-falsafiy  ta’sir  doirasini  zamonaviy  ruhiy  diskurs  va  dinlararo 
muloqot nuqtayi nazaridan tahlil qilish ham dolzarb masalalar sirasiga kiradi. Shu sababli, 
ushbu tadqiqot Navoiyning hamd janridagi novatorlik yondashuvlarini, uning Sharq falsafiy va 
diniy tafakkuriga qo‘shgan hissasini  ilmiy-nazariy jihatdan o‘rganishga qaratiladi  (Bekova 
N.2003 ).

1. Adabiyotlar Tahlili



Nazzora BEKOVA

827

Hamd  g‘azallarning  aksariyatida  shoir  Alloh  butun  mavjudotning  yaratuvchisi 
ekanligini badiiy til bilan ta’riflaydi. Bunda yaralganlarning bari – Allohning mavjudligiga 
isbot deb qaraladi. Chunki tasavvufda butun borliq – Alloh, ya’ni Zotning ko‘rinishi – tajallisi 
deb qaraladi. Allohga murojaat qilib, uni madh etayotgan, undan najot so‘rayotgan shoir o‘z 
fikrlarini ochiq, to‘g‘ridan tog‘ri, ko‘p qatlamli ma’nolar kasb etgan timsol-u tashbehlar ostiga 
yashirmasdan, bunday usulni qo‘llagan taqdirda ham, muayyan ishoralar bilan ifodalaydi, ya’ni 
majoziy ishq zamirida haqiqiy ishq kuylanmaydi, balki Allohga muhabbatning o‘zi bitiladi.  
Aynan shu jihati bilan bu turkum g‘azallar shoirning ko‘p qatlamli ma’no kasb etgan oshiqona 
tasavvufga mansub g‘azallarini o‘rganishda kalit bo‘lib xizmat qilishi mumkin (Roxataliyeva 
N. 2024: 133)

Navoiy asarlarining tasavvufiy mohiyati va ilohiy sevgini madh etish usullari bo‘yicha 
olib borilgan tadqiqotlar shoir ijodidagi Qur’oni Karim oyatlari va hadislarga asoslangan badiiy 
tasvirlar muhim o‘rin tutishini ko‘rsatadi.  Bekova tomonidan olib borilgan tadqiqotda Navoiy 
g‘azallarida fano,  suluk va ma’rifat kabi tasavvufiy tushunchalar qanday aks etgani batafsil 
ochib berilgan. Shu bilan birga, Bekova va Sayliyeva Navoiy ijodidagi ilohiy madh motivlari va 
uning  Sharq  mumtoz  she’riyatidagi  o‘rnini  aniqlashga  harakat  qilgan.  Tadqiqotlarda 
Navoiyning hamd g‘azallarida Ollohning buyukligi va yaratuvchilik qudrati hamda insonning 
ruhiy  yuksalishi  poetik  vositalar  orqali  yuksak  badiiyat  bilan  aks  ettirilgani  ta’kidlanadi. 
Shuningdek, Bekova tomonidan o‘tkazilgan tahlillarda Navoiy hamd g‘azallarining uslubiy va 
poetik xususiyatlari  hamda ularning klassik Sharq she’riyati  bilan bog‘liqligi  chuqur tahlil 
qilingan.  Bu tadqiqotda  shoirning  Qur’oni  Karim oyatlari  va  hadislarga  asoslangan hamd 
g‘azallari poetik jihatdan o‘ziga xosligi bilan ajralib turishi, ularning simvolik va metaforik 
ko‘rinishlari orqali ilohiy haqiqatlarni ifodalash uslubi o‘rganilgan. Tadqiqot Navoiy ijodidagi 
rindi  va  zohid,  xonaqoh  va  dayr,  ma’shuqa  va  ilohiy  ishq  kabi  kontrast  obrazlar  orqali 
tasavvufiy mafkurani she’riyatga singdirish uslubini tahlil qiladi.

Bundan  tashqari,  N.J.Bekovaning   ilmiy  asarlarida  Navoiy  g‘azallaridagi  tabiat 
tasvirlari  va  ilohiy  haqiqat  o‘rtasidagi  bog‘liqlik  o‘rganilgan bo‘lib,  unda Quyosh,  Oy va 
Yulduz obrazlari orqali Ollohning jamoli va nuriyati tasvirlangan. Ushbu tadqiqotlarda Navoiy 
tomonidan ishlatilgan poetik vositalarning ta’riflash,  tashxis  va  tazod san’ati  orqali  ilohiy 
falsafa va haqiqatni yoritish uslubiga alohida e’tibor qaratilgan. Navoiyning Hamd poetikasi va 
uning badiiy falsafasi bo‘yicha olib borilgan ilmiy izlanishlar shoir ijodining Sharq adabiy 
an’analari, tasavvufiy qarashlar va Qur’oni Karim asoslariga tayanib yaratilganini ko‘rsatadi. 
Ushbu tadqiqotlar Navoiy ijodining hozirgi  zamon adabiyotshunosligida ham dolzarbligini 
ta’kidlab,  uning  hamd  g‘azallari  poetikasining  badiiy  va  falsafiy  jihatdan  chuqur  tahlil 
qilinishiga asos bo‘lmoqda. 

Ushbu adabiy tahlil tadqiqoti Alisher Navoiyning hamd she’riyatini matn va tarixiy-
kontekstual jihatlar asosida o‘rganish metodologiyasi orqali amalga oshiriladi.  Tadqiqotda 
hermenevtik tahlil qo‘llanilib,  Navoiyning she’riyatidagi til,  badiiylik va falsafiy g‘oyalar 
tasavvufiy ta’limot va islomiy ilohiyot nuqtayi nazaridan o‘rganiladi.  Tadqiqot davomida 
Navoiyning devonlari tizimli ravishda tahlil qilinib,  uning hamd g‘azallarining strukturaviy 
xususiyatlari hamda ularning fors va turkiy klassik she’riyat an’analari bilan bog‘liqligi 
aniqlanadi.  Shoirning ilohiy madh va mistik tafakkurni ifodalash uslubi tanlangan baytlarda 
rhetorik usullar,  metaforalar va ramziy tasvirlardan qanday foydalanilganligi asosida chuqur 
tahlil qilinadi.  Navoiyning hamd she’riyatidagi yondashuvi Sharq mumtoz shoirlari bilan 
qiyosiy tahlil qilinib,  uning mazkur janrga qo‘shgan betakror hissasi aniqlanadi.  Tadqiqot 
shuningdek,  Qur’oni Karim oyatlari va tasavvufiy ta’limotlardan foydalanib,  fano (o‘zlikni 
yo‘qotish),  suluk (ruhiy sayr),  ma’rifat (ilohiy bilish)  kabi ilohiy tushunchalarning uning 
baytlarida badiiy ifodalanganini o‘rganadi.  Tarixiy kontekstualizatsiya orqali Navoiyning 
she’riy innovatsiyalari Timuriylar davrining intellektual, madaniy va diniy ijtimoiy sharoitlari 
bilan bog‘liq holda yoritiladi.  Nihoyat,  ushbu metodologiya Navoiyning mumtoz she’riyat 



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

828

an’analarini,  diniy falsafani va lingvistik san’atni qanday uyg‘unlashtirib,  o‘ziga xos hamd 
poetikasini yaratganini ochib beruvchi mukammal ilmiy asos taqdim etadi. Bu esa Navoiyning 
poetik an’anasi hali ham olimlar va adabiyot ixlosmandlarini hayratga solayotganini namoyon 
etadi.

2. Natija va Muhokama

Alisher Navoiy hamd poetikasi uning tuzilmaviy, falsafiy va badiiy o‘lchovlari asosida 
o‘rganilib, islom ilohiyoti, tasavvuf an’analari va klassik fors-turk she’riyati bilan chambarchas 
bog‘liq ekanligi  aniqlanadi.  Navoiy hamd yaratish tamoyillari  tizimli  va chuqur ma’naviy 
asosga ega bo‘lib, u Yaratganning inson ruhi bilan bo‘lgan aloqasiga katta e’tibor qaratadi. 
Avvalgi shoirlar madhni izolatsiyalangan she’riy shakllar orqali ifoda etgan bo‘lsa, Navoiy uni 
yaxlit va strukturalangan poetik tizim shaklida bayon etgan bo‘lib, hamd g‘azallarini mistik 
diskurs bilan bog‘liq holda rivojlantirgan. Uning Qur’oni Karim mavzulari va islomiy falsafa 
bilan hermenevtik munosabati  ruhiy tarbiya va ma’naviy kamolotga xizmat qiluvchi ongli 
poetik  strategiya  ekanligini  ko‘rsatadi.  Uning  she’riyatida  zidlik,  allegoriya  va  metaforik 
tasvirlar keng qo‘llanilib, ilohiy buyuklik va rahm-shafqatning dualistik konsepsiyasi tasavvuf 
falsafasidagi yer hayoti va ilohiy yuksalish o‘rtasidagi keskinliklar bilan bog‘liq holda aks 
ettirilgan.

Navoiyning hamd she’riyatini avvalgi va zamonaviy shoirlar bilan qiyosiy tahlil qilish 
natijasida u intertekstual uslubga innovatsion yondashgani isbotlanadi. Klassik shoirlar iloha 
ta’rifini  odatiy  ritorik  shakllar  bilan  ifodalagan  bo‘lsa,  Navoiy  hamdni  o‘ziga  xos  poetik 
kontekstga  joylashtirgan,  uni  ilohiy  yaqinlik  sari  yo‘l  sifatida  tasvirlagan.  U  tasavvufiy 
tushunchalar – fano (o‘zlikni yo‘qotish), suluk (ruhiy sayr) va ma’rifat (ilohiy bilim) ni o‘z 
she’riyatiga singdirish orqali ko‘p qirrali poetik tuzilmani yaratgan. Bu mavzular faqat diniy 
maqsadlarni  aks  ettirib  qolmay,  balki  islom  tasavvufining  epistemologik  bahslariga  ham 
qo‘shiladi,  bu  esa  Navoiyning  Timuriylar  davrining  ilmiy-madaniy  muhokamalarida  faol 
ishtirok etganini ko‘rsatadi. Uning she’rlari ortodoksiya va heterodoksiya o‘rtasidagi tafovutni 
ochib berib, rind (tasavvufiy isyonkor) va zohid (taqvodor) obrazlari orqali muqobil diniy 
talqinlar hamda ilohiy muhabbat va e’tiqodning murakkabligini yoritadi.

Shunga qaramay, Navoiyning hamd she’riyati bo‘yicha tizimli tadqiqotlar global poetik 
an’analar  bilan  taqqoslanmagan.  Uning  Qur’oni  Karim  intertekstualizatsiyasining  poetik 
jihatlari  qisman  o‘rganilgan  bo‘lsa-da,  lingvistik  va  semiotik  tahlillar  yetarlicha  olib 
borilmagan.  Arab  va  fors  hamd  she’riyati  bilan  qiyosiy  tadqiqotlar  Navoiyning  poetik 
innovatsiyalarini  yanada  aniqroq  ochib  berishi  mumkin.  Shuningdek,  islom  falsafasi  va 
Navoiyning  poetik  uslubi  o‘rtasidagi  o‘zaro  bog‘liqlikni  tasavvufning  ontologik  va 
epistemologik jihatlari nuqtayi nazaridan tahlil qilish zarur.

Kelajakdagi tadqiqotlar lingvistik, tarixiy va ilohiy yondashuvlarni o‘z ichiga olgan 
multidisiplinar  metodologiyani  qabul  qilishi  lozim.  Kompyuter  lingvistikasi  asosida  matn 
tahlili  orqali  takroriy  naqshlar  va  tematik  bog‘liqliklar  aniqlanib,  Navoiyning  stilistik 
rivojlanishi chuqurroq o‘rganilishi mumkin. Bundan tashqari, Navoiyning poetik falsafasining 
zamonaviy  ruhiy  diskursda  amaliy  qo‘llanilishi  ham  diqqatga  sazovordir.  Uning  ilohiy 
muhabbat, insoniy kamtarlik va axloqiy yuksalish haqidagi ta’kidlari hozirgi zamonda axloq 
falsafasi, dinlararo muloqot va adabiy ta’limotda dolzarb ahamiyatga ega bo‘lishi mumkin.

Navoiyning hamd poetikasi islom ilohiyoti, mistik falsafa va badiiy ixtironing murakkab 
uyg‘unligini ifodalaydi. U klassik adabiyotga ulkan hissa qo‘shgan bo‘lsa-da, uning poetik 
merosi falsafiy va intertekstual jihatdan yanada chuqurroq o‘rganilishi zarur. Nazariy va amaliy 
tadqiqotlarning kengaytirilishi adabiyotshunoslik hamda ko‘p tarmoqli akademik izlanishlar 
uchun  yangi  yo‘nalishlar  ochadi,  natijada  Navoiyning  ma’naviy  va  ilmiy  merosi  kelajak 
avlodlarni ilhomlantirishda davom etadi.



Nazzora BEKOVA

829

Navoiyning  devonlari  mamlakatlar  o‘rtasidagi  do‘stona  munosabatlarni  yo‘lga 
qo‘yishda ulkan vazifa bajargan. E’tiborlisi, bu jarayon shoir vafotidan keyin ham davom etib 
kelayotir.  Hozirgi  paytda  ham uning  asarlari  qaysi  tilga  tarjima qilinsa,  bu  amalda  o‘sha 
mamlakat  bilan  adabiy-madaniy  hamkorliklarimiz  ravnaq  topayotganidan  dalolat  beradi 
( Sultonmurod Olim, 2017) 

Xulosa

Alisher  Navoiy  hamd  poetikasini  qanday  qo‘llagani  o‘rganilganda,  uning  tizimli 
tuzilishi va ma’naviy chuqurligi hamda islomiy ilohiyot va tasavvufiy falsafa bilan uyg‘unligi 
ochib  beriladi  va  shu  orqali  Navoiyning  hamdga  bo‘lgan  yondashuvi  avvalgi  poetik 
an’analardan qanday farq qilishi aniqlanadi. Qur’oni Karim intertekstualizatsiyasining ongli 
ishlatilishi, allegorik tasvirlar va paradoksal usullar uning ilohiy buyuklik va rahm-shafqatni bir 
paytning o‘zida aks ettirishi bilan bog‘liq bo‘lib, bu esa tasavvuf falsafasidagi ontologik va 
epistemologik  muammolar  bilan  uyg‘unlashadi.  Navoiy  hamdni  mustaqil  poetik  element 
sifatida  emas,  balki  tizimli  poetik  tuzilma  doirasida  joylashtirish  orqali  janr  doirasini 
kengaytirib, ilohiy sevgi, insoniy kamtarlik va ruhiy yuksalishni ifodalovchi ko‘p qirrali va 
murakkab poetik tizim yaratgan. Tadqiqot natijalari shuni ko‘rsatadiki, uning tasavvuf (fano, 
suluk  va  ma’rifat)  tushunchalarini  qo‘llashi  nafaqat  diniy  maqsadlarga,  balki  Timuriylar 
davrining ilmiy va falsafiy bahslarida ishtirok etish uchun ham xizmat qilgan. Ushbu xulosalar 
adabiyotshunoslik va ilohiyotshunoslik uchun muhim ahamiyatga ega bo‘lib, Navoiyning hamd 
she’riyati dunyo she’riyati, jumladan, arab va fors she’riyati kontekstida qanday mavqega ega 
ekanligini o‘rganish uchun qiyosiy tadqiqotlar olib borish zarurligini ko‘rsatadi. Shuningdek, 
Navoiyning Qur’oni Karim intertekstualizatsiyasi bo‘yicha lingvistik va semiotik tahlillar ham 
uning  stilistik  va  tematik  innovatsiyalarini  yanada  chuqurroq  o‘rganish  uchun  zarur 
yo‘nalishlardan biri  bo‘lib qolmoqda. Kelajakdagi tadqiqotlar tarixiy,  ilohiy va kompyuter 
lingvistikasi metodlarini birlashtirgan ko‘p tarmoqli yondashuvdan foydalanishi lozim, bu esa 
matn naqshlarini aniqlash va chuqur konseptual tahlillarni amalga oshirish imkonini beradi. 
Navoiyning poetik falsafasini nazariy va amaliy jihatdan keng tadqiq qilish nafaqat adabiy 
tadqiqotlarni  boyitadi,  balki  zamonaviy  ruhiy-ma’naviy  diskurs,  axloqiy  qadriyatlar  va 
dinlararo  muloqotga  oid  fikr  almashuvlarga  ham  bevosita  ta’sir  ko‘rsatadi.  Shu  tariqa, 
Navoiyning ilmiy va poetik merosi akademik muhokamalar va tadqiqotlar doirasida hanuz 
dolzarb bo‘lib qoladi.

ADABIYOTLAR

Ataniyazova, M. (2021). Mumtoz Adabiyot Istilohlari Qisqacha Izohli Lug ‘Ati. Извлечено 10 
март  2025  г.,  от  https://www.researchgate.net/profile/Muborak-
Ataniyazova/publication/
363331205_Mumtoz_adabiyot_istilohlari_qisqacha_izohli_lugati/links/
6318091bacd814437f0bb081/Mumtoz-adabiyot-istilohlari-qisqacha-izohli-lug-ati.pdf

Bekova, N. (2023). Ayn Ul-Hayot Qasıdası, Nashrlardagı Tafovutlar. Educational Research in 
Universal Sciences, 2(5), 737–745.

Bekova  N. Alisher Navoiyning hamd g`azallari va " Ruh ul - quds" qasidasining badiiyati.  
Filologiya fanlari nomzodlik dis..  - Toshkent: 2003.  

Bekova N. Alisher Navoiy she’riyatida xamd poetikasi //Toshkent: Fan. – 2006. – T. 148. 
Nazzora Bekova,  Hikmet Koraş Alisher Navoiy Qasidalari: Adabiy Ta’sir Va Novatorlik XI 

Beynəlxalq Türk Dünyası Araşdırmaları Simpoziumu 11-13 İyun 2024 / Bakı 109-b
Roxataliyeva  Noila  G‘ayratjon  qizi,  “Ilm-fan  muammolari  tadqiqotchilar  talqinida” 

mavzusidagi  xalqaro  ilmiy  konferensiya,  ALISHER  NAVOIY  HAMD 
G‘AZALLARIDAGI TASAVVUFIY  TIMSOLLAR 133, 2024

Sultonmurod OLIM “Tafakkur” jurnali, 2017-yil 2-son  “Navoiy qanday mutolaa qilgan?” 
maqolasi



XII. Uluslararası Türk Dünyası Sempozyumu 21-23 Mayıs 2025 / Niğde 

830

O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti Sh.M.Mirziyoyevning “Buyuk shoir va mutafakkir Alisher 
Navoiy  tavalludining  580  yilligini  keng  nishonlash  to‘g‘risida”gi  Qarori.  Qonun  
hujjatlari ma’lumotlari milliy bazasi, 20.10.2020, 07/20/4865/1395-son.

 


	Annotatsiya: Ushbu tadqiqot Alisher Navoiyning hamd poetikasini o‘rganib, uning tuzilmaviy, falsafiy va badiiy jihatlarini islom ilohiyoti, tasavvuf an’analari va fors-turk mumtoz adabiyoti doirasida tahlil qiladi. Navoiy hamd she’riyati keng tan olingan bo‘lsa-da, uning global poetik an’analar bilan qiyosiy tahlili bo‘yicha sezilarli bilim bo‘shlig‘i mavjud. Xususan, Qur’oni Karim intertekstualizatsiyasi, lingvistik va semiotik tuzilmalari hamda tasavvufiy epistemologik ahamiyati yetarlicha tadqiq qilinmagan. Ushbu ish adabiy tahlil va hermenevtik yondashuv asosida Navoiyning poetik strategiyalari, intertekstual havolalari va tematik motivlarini tizimli ravishda o‘rganib, uning ma’naviy sadoqat va intellektual izlanishning o‘ziga xos uyg‘unligini yaratganligini ko‘rsatadi. Tadqiqot natijalari shuni ko‘rsatadiki, Navoiyning hamdni mustaqil poetik unsur emas, balki tizimli she’riy tuzilmaning bir qismi sifatida joylashtirishi mistik adabiyot rivojlanishiga sezilarli ta’sir ko‘rsatgan. Uning tasavvuf (fano, suluk, ma’rifat) tushunchalarini qo‘llashi faqat diniy ifoda shakli sifatida emas, balki Temuriylar davridagi falsafiy bahslarga hissa qo‘shuvchi muhim omil sifatida ham maydonga chiqadi. Tadqiqot natijalari shuni anglatadiki, Navoiyning poetik innovatsiyalari an’anaviy diniy ifodalar doirasidan chiqib, ilohiyot, poetika va mistitsizmni o‘zida birlashtirgan yetuk namunaviy modelni yaratgan. Ushbu xulosalar islomiy adabiy an’analar bo‘yicha qiyosiy tadqiqotlar, tarixiy va ilohiy lingvistika bo‘yicha fanlararo izlanishlar, shuningdek, adabiy va axloqiy diskursda ruhiy falsafaning zamonaviy qo‘llanilishi uchun yangi ilmiy yo‘nalishlar ochib beradi.

